
 





 

 

 

 

  

 

 

  



 

Tuntunan 

============================= 

Tim Penulis : Fathurrahman Kamal, Lc. M.S.I. 

   Dr. Anhar Anshori, M.Ag. 

   Dr. Syamsul Hidayat, M.Ag. 

   Dr. Sofyan Anif, M.A. 

   Muh. Waluyo, Lc. M.A. 

   Dr. Mohammad Damami, M.A. 

   Dedi Nurhaedi, M.Ag. 

   Abu Deedat Syihabuddin 

   Mukhlish Rahmanto, Lc., M.A. 

   Ahmad Hermawan, Lc., M.A. 

   Dr. Bagus Riyono, M.A., Psikolog. 

   Dr. Hamid Fahmi Zarkasyi, M.Ed., M.Phil. 

   Dr. Adian Husaini, M.A. 

   Drs. Alfian Tanjung, M.Pd. 

 

Tim Asistensi : Ananto Isworo, S.Ag. 

  Irwanto Salim, S.Kom. 

  Muhammad Auda Fahreza, S.Sos. 

  Ronianto, S.Sos. 

  Liukan Kapak Ibrahim 

   

Desain Sampul  : Humaidi Khair  

Tata Letak : Muhamad Jaya Kelana, S.Sos.  

     

Diterbitkan oleh Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

Cetakan I, Mei 2018 

Cetakan II, November 2022 

 

 

vi + 518 hlm, 25,01 x 35,31 cm 

 

 

Hak penerbitan Majelis Tabligh PP Muhammadiyah, 2022 

Hak cipta dilindungi undang-undang 

All right reserved



 

 iii 
 

 

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ، أظهر الحق بالحق وأخزى الأحزاب، وأتمَّ نوره، وجعل كيد  
تباب.    في  العاملين  الكافرين  الدعاة  وإمام  المجاهدين،  قائد  محمد  نبينا  على  والسلام  والصلاة 

المخلصين؛ خُلُقه الكتاب،  ورأيه الصواب،  وقوله فصل الخطاب، قدوة الأمم، وقمة الِهمَم، ودرة 
 المقربين والأحباب، وبعد؛ 

Pada periode 2015-2020, Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

merumuskan kegiatan dan program kerjanya berdasarkan berbagai persoalan yang 

telah ditanfidzkan oleh PP Muhammadiyah. Kami percaya bahwa semua persoalan 

penting dan berbagai perkembangan serta dinamika dakwah kontemporer telah 

pula dibahas. Selebihnya ialah merumuskan jawaban-jawaban kongkret 

operasional yang diperlukan oleh umat Islam pada umumnya, dan terkhusus warga 

Persyarikatan Muhammadiyah. 

Dari berbagai wacana dan persoalan taktis maupun strategis, sebagiannya 

kami wujudkan dalam bentuk Tuntunan Tabligh, yang sebelumnya dikenalkan 

sebagai Manhaj Tabligh. Tampaknya istilah Tuntunan Tabligh jauh lebih ringan, 

dan tidak memberikan kesan “ikatan” yang kaku, bahkan terbuka peluang untuk 

terus dikembangkan dan diperbaiki. Semacam naskah akademik yang bersifat 

terbuka untuk didialogkan. Sebab itu, apa yang tertulis dalam buku Tuntunan 

Tabligh ini lebih merupakan ikhtiar untuk saling mempertautkan frekuensi ide dan 

gagasan serta merapatkan shaf para muballigh khususnya dalam merespon 

berbagai isu dan wacana yang muncul dalam Tanfidz Muktamar Muhammadiyah 

ke-47 di Makassar, 2 tahun lalu.  Di masa mendatang, di luar kegiatan pelayanan 

kepada umat, Majelis Tabligh PP Muhammadiyah diharapkan lebih fokus pada 

penyiapan Tuntunan dan materi tabligh terstruktur yang dapat dijadikan rujukan 

oleh para muballigh dan da’i, khususnya di internal Persyarikatan, dan umat Islam 

pada umumnya.  



 
 
 

iv 
 

Dengan berbagai kelemahan dan kekurangan yang ada, Tuntunan Tabligh ini 

sangat di perlukan oleh para muballigh, terlebih di era milenial yang hadir dengan 

berbagai gejala disrupsi keagamaan dan tawaran sumber pengetahuan tak berbatas. 

Harapan kami, Tuntunan Tabligh ini dapat dipelajari dengan sebaik-baiknya, 

dikritisi, dikembangkan, dan disempurnakan sehingga pada waktunya nanti dapat 

diusulkan kepada Pimpinan Pusat Muhammadiyah untuk ditanfidzkan sesuai 

dengan mekanisme organisasi yang berlaku selama ini. 

Akhirul kalam, semoga buku ini bermanfaat, sekaligus mencerahkan umat. 

Kepada para penulis, segenap pimpinan & anggota Majelis Tabligh Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah, dan tim asistensi kami ucapkan jazakumullahu khairan, 

semoga Allah mencatatnya dalam mizan kebaikan kita di Hari Akhir. Âmîn. 

رِ الْمُؤْمِنِينَ   نَصْرٌ مِ نَ اللََِّّ وَفَ تْحٌ قَريِبٌ وَبَشِ 
 ايْ  ثِ كَ   ام  يْ لِ سْ تَ  مْ ل ِ سَ وَ  يْنَ عِ جَْ أَ  هِ بِ حْ صَ وَ  هِ ى آلِ لَ عَ وَ  د  مَّ ا محَُ نَ ي ِ بِ ى نَ لَ عَ  ى اللُ وَصَلَّ 

 . 

Yogyakarta, 28 April 2018 / 12 Sya’ban 1439 H 

Majelis Tabligh 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

Ketua, 

 

 

Fathurrahman Kamal 

NBM. 878 925



 

 v 
 

 

v

vii

 

Muqaddimah   

A. Penjelasan Istilah “Manhaj Tabligh” (pedoman Hidaup)  ...................  1 

B. Ungensi Ideologis Manhaj Tabligh  .....................................................  2 

C. Landasan Normatif  ..............................................................................  8 

 

Bagian Pertama 

A. Menyegarkan Kembali Ruh Kemuhammadiyaah Kita  ....................... 21 

 

 

Bagian Kedua 

1. Fikih Dakwah  ......................................................................................  73 

2. Kepribadian Muballigh/Dai Muhammadiyah  .....................................  103 

3. Kunci Keberhasilan Dakwah  ...............................................................  104 

  

 

  



 
 
 

vi 
 

Bagian Ketiga 

1. Implementasi Islam Sebagai “The Way of Life”  ..................................  111 

2. Negara Pancasila Sebagai Dar Al-‘Ahdi Wa Al-Syahadah  .................  152 

3. Konsep Ulil Amri dan Persoalan Ketaatan  ..........................................  174 

4. Sikap Ekstrem (Ghuluw) dalam Beragama  ..........................................  203 

5. Fenomena Pengkafiran (Takfir) dan Kaidah-Kaidah Takfir  ................  222 

6. Konsep dan Implementasi “Wasathiyah”  ............................................  243 

7. Konsep dan Implementasi “Tasamuh” Dalam Masyarakat Majemuk 

(Prinsip Kebhinekaan)  .........................................................................  277 

8. Adab Ikhtilaf  ........................................................................................  298 

 

Bagian Keempat 

1. Aliran Kepercayaan  ...............................................................................  331 

2. Gerakan Kristenisasi Gaya Baru di Indonesia  .......................................  341 

3. Syi’ah  .....................................................................................................  355 

4. Sekulersime  ............................................................................................  357 

5. Liberalisme  ............................................................................................  273 

6. Pluralisme Agama  ..................................................................................  407 

7. Keserasihan dan Keadilan Gender  .........................................................  439 

8. Hak Asasi Manusia (HAM)  ...................................................................  458 

9. Komunisme  ............................................................................................  486 

10. LGBT  .....................................................................................................  496  

 

  



 

 vii 
 

  



 

 

 

 



 1 
 

Muqoddimah 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُ ؤْمِنُونَ بِاللََِّّ  تُمْ خَيَْ أمَُّة  أُخْرجَِتْ للِنَّاسِ تََْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَ ن ْ  وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ﴿ كُن ْ
هُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَ رُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾  1الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْ ا لَهمُْ مِن ْ

   2شْركِِيَن ﴾ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أدَْعُو إِلََ اللََِّّ عَلَى بَصِيةَ  أَنََ وَمَنِ ات َّبَ عَنِِ وَسُبْحَانَ اللََِّّ وَمَا أَنََ مِنَ الْمُ ﴿ 
 

A. Penjelasan Istilah “Manhaj Tabligh” 

Secara leksikal, manhaj (منهج) atau minhâj (منهاج) berarti “jalan yang 

jelas” ( الواضح  الطريق   ). Berasal dari kata nahaja al-thariqu (   بمعنى  الطريق   نهج  

وصارنهجاواضحابينا   واستبان،   jalan tersebut jelas dan terang.” Istilah“ : (وضح 

“minhâj” terdapat dalam surah Al-Maidah ayat 48 : 

جَعَلْنَامِنْكُم لِكُل   هَاج ا  ٍ   شِرْعَة وَمِن ْ
“...untuk tiap-tiap umat diantara kamu, Kami berikan aturan 

dan jalan yang terang.” 

Al-Imam Al-Alusi dan Ibnu ‘Asyur menjelaskan “minhâj” sebagai jalan 

yang luas dan terang dalam agama.  Sementara menurut Ibnu Katsir dan 

Rasyid Ridla, tuntunan atau jalan yang mempermudah manusia menuju 

tujuannya tanpa  tergelincir dan menyimpang. 

Pemikiran Muhammadiyah disebut sebagai “manhaj”/minhâj” karena 

pemikiran-pemikiran tersebut mengandung pokok-pokok gagasan yang 

tersistematisasi sebagai sitem keyakinan, pemikiran, dan tindakan yang di 

dalamnya terkandung paham dan metodologi berpikir tertentu untuk 

melakukan suatu aksi atau gerakan. Manhaj yang mengandung sistem 

keyakinan, pemikian, tindakan tersebut secara keseluruhan dicandra menjadi 

manhaj gerakan.Manhaj gerakan yang tersistematisasi tersebut dapat pula 

dipersamakan dengan pandangan dunia (world-view) atau ideologi dalam 

 
1 QS. Alu ‘Imran:110 
2 QS. Yusuf : 108 



 
 

2 
 

makna yang luas, yakni seperangkat paham tentang kehidupan dan perjuangan 

untuk mewujudkannya menjadi kenyataan.3 

Dalam konteks ini, “Manhaj Tabligh” dapat dipahami sebagai sejumlah 

rumusan yang menjadi pijakan, prinsip dasar (mabda’), tujuan (ghâyah), 

metode (tharîqah), model pendekatan (uslûb) dalam menjalankan aktifitas 

tabligh dan dakwah Persyarikatan Muhammadiyah yang bersifat 

komprehensif dan integral, mencakup seluruh persoalan dakwah dan tabligh; 

keilmuan, praktek, pemikiran, perilaku muballigh/da’i termasuk menjadi 

neraca normatif dalam berinteraksi dan merespon berbagai fenomena prilaku 

keagamaanyang terjadi di Indonesia khususnya, dan di berbagai belahan bumi 

lainnya secara umum. Konsistensi berpegang dan merujuk kepada manhaj 

tabligh hendaknya merupakan wujud nyata dari ajaran Al-Qur’an : 

اللََِّّ  وَسُبْحَانَ  ات َّبَ عَنِِ  وَمَنِ  أَنََ  بَصِيةَ   عَلَى  اللََِّّ  إِلََ  أدَْعُو  سَبِيلِي  هَذِهِ  مِنَ قُلْ  أَنََ  وَمَا   
 الْمُشْركِِينَ 

“Katakanlah: "Inilah jalan (agama) ku, aku dan orang-orang 

yang mengikutiku mengajak kepada Allah dengan hujjah yang nyata, 

Maha Suci Allah, dan aku tiada termasuk orang-orang yang musyrik." 

(Q.S. Yusuf : 108) 

B. Urgensi Ideologis Manhaj Tabligh 

Salahsatu pemikiran ideologis Muhammadiyah yang sangat penting 

pada Muktamar ke-45 di Malang tahun 2005 ialah,“Zhawahiral-Afkar al-

Muhammadiyyah Abra Qarn min al-Zaman” (Pernyataan Pikiran 

Muhammadiyah Jelang Satu Abad).4 

 
3Dr. Haedar Nashir, M.Si., “Pengantar Memahami Manhaj Gerakan Muhammadiyah” dalam buku 

Manhaj Gerakan Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2013), Cetakan III, hlm. ix-x  

4Pimpinan Pusat Muhammadiyah “Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang Satu Abad 

(Zhawâhir Al-Afkâr Al-Muhammadiyyah‘Abra Qarn min al-Zamân)” dalam Berita Resmi 

Muhammadiyah: Tanfidz Muktamar Muhammadiyah Ke045 di Malang, No. 01/2005, hlm. 13-

29 



 3 
 

Diantara pernyataan pentingnya bahwa masyarakat Islam yang sebenar-

benarnya yang menjadi tujuan gerakan merupakan wujud aktualisasi ajaran 

Islam dalam struktur kehidupan kolektif manusia yang memiliki corak 

masyarakat tengahan (ummatan wasatha) yang berkemajuan baik dalam 

wujud sistem nilai sosial-budaya, sistem sosial, dan lingkungan fisik yang 

dibangunnya. Masyarakat Islam adalah masyarakat yang memiliki 

keseimbangan antara kehidupan lahiriah dan batiniah, rasionalitas dan 

spiritualitas, aqidah dan mu’amalat, individual dan sosial, duniawi dan 

ukhrawi, sekaligus menampilkan corak masyarakat yang mengamalkan nilai-

nilai keadilan, kejujuran, kesejahteraan, kerjasama, kerjakeras, kedisiplinan, 

dan keunggulan dalam segala lapangan kehidupan.  

Dalam menghadapi dinamika kehidupan, masyarakat Islam semacam 

itu selalu bersedia bekerjasama dan berlomba-lomba dalam serba kebaikan di 

tengah persaingan pasar bebas di segala lapangan kehidupan dalam semangat 

“berjuang menghadapi tantangan” (al-jihad li al-muwajjahat) lebih dari 

sekedar “berjuang melawan musuh” (al-jihad li al-mu’aradhah). Masyarakat 

Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah memiliki kesamaan dengan format 

masyarakat madani, yaitu masyarakat kewargaan (civil society) yang 

demokratis, berkeadilan, otonom, berkemajuan, dan berakhlak-mulia (al-

akhlaq al-karimah) sehingga menjadi masyarakat yang berperan sebagai 

syuhada ‘ala al-nas di tengah berbagai pergumulan hidup masyarakat dunia. 

Karena itu, masyarakat Islam yang sebenar-benarnya yang bercorak 

“madaniyah” tersebut senantiasa menjadi masyarakat yang serba unggul dan 

utama (khaira ummah) yang memiliki penguasaan atas nilai-nilai kemajuan 

dalam kebudayaan dan peradaban, yaitu nilai-nilai ruhani (spiritualitas), nilai-

nilai pengetahuan (ilmu pengetahuan dan teknologi), nilai-nilai materi 

(ekonomi), nilai-nilai kekuasaan (politik), nilai-nilai keindahan (kesenian), 

nilai-nilai normatif berprilaku (hukum), dan nilai-nilai kemasyarakatan 

(budaya) yang lebih berkualitas atau unggul dibandingkan dengan masyarakat 

lainnya. Masyarakat Islam yang sebenar-benarnya bahkan senantiasa 

memiliki kepedulian tinggi terhadap kelangsungan ekologis (lingkungan 

hidup) dan kualitas martabat hidup manusia baik laki-laki maupun perempuan 

dalam realasi-relasi yang menjungjung tinggi kemaslahatan, keadilan, dan 



 
 

4 
 

serba kebajikan serta menjauhkan diri dari kerusakan (fasad fi al-‘ardh), 

kedhaliman, dan hal-hal lain yang bersifat menghancurkan kehidupan.5 

Selain itu, Muhammadiyah juga menyatakan pandangannya tentang 

kehidupan umat manusia masa ini yang sarat paradox. Kemajuan dalam 

bidang ilmu pengetahuan dan teknologi melahirkan pencemaran lingkungan 

hidup dan eksploitasi alam yang tak terkendali, berkembangnya nalar-

instrumental yang memperlemah naluri-naluri alami manusia, melahirkan 

sekularisasi kehidupan; pandangan anti-Tuhan dan serba dikotomik. 

Kehidupan modern  melahirkan antitesis post-modern dengan laku hidup 

serba-bebas (supra-liberal), serba-boleh (anarkhis), dan serba-menapikan 

nilai (nihilisme), sehingga memberi peluang semakin terbuka bagi 

kemungkinan anti-agama (agnotisme) dan anti-Tuhan (atheisme) secara 

sistematis. Demokrasi, kesadaran akan hak asasi manusia, dan emansipasi 

perempuan membawa implikasi pada kebebasan yang melampau batas dan 

egoisme yang serba liberal, destruktif terhadap relasi-harmoni antar manusia.6 

Secara sistemik dan sistematis, masyarakat terjebak pada egoisme 

(ta’bid al-nafs), penghambaan terhadap materi (ta’bid al-mawãd), 

penghambaan terhadap nafsu seksual (ta’bid al-syahawãt), dan penghambaan 

terhadap kekuasaan (ta’bid al-siyasah) yang menggeser nilai-nilai fitri 

(otentik) manusia dalam bertauhid (keimanan terhadap Allah SWT) dan hidup 

dalam kebaikan di dunia dan akhirat. Globalisasi justeru melahirkan sikap 

ekstrimisme baru, fanatisme agama tak terkendali, primordialisme etnik, dan 

kedaerahan semakin mengokohkan sekat kehidupan antar sesama. 

Neoliberalisme dan kapitalisme global hanya berpihak kepada kaum borjuis 

dan semakin menistakan hak-hak kaum dlu’afa’ dan mustadl’afin. 

Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Abad Kedua (Zhawahiral-Afkar al-

Muhammadiyyah li al-Qarni al-tsani), di antaranya menegaskan bahwa di 

tengah kecenderungan baru kesemarakan Islam di ruang publik terdapat 

masalah keummatan menyeruak ke permukaan seperti kemiskinan 

kepemimpinan, komoditisasi agama, konservatisme dan formalisasi agama 

 
5Ibid. Hlm. 17-18 

6 Ibid., hlm. 21-23 



 5 
 

yang mengabaikan kemajuan dan substansi, bias pandangan dalam 

memaknai kemajemukan, dan belum terciptanya relasi sosial yang 

berkeadilan gender.7 

Pada bagian lain mengenai isu-isu strategis keummatan, 

Muhammadiyah menyoroti tentang kemajemukan agama, yang dalam skala 

tertentu seringkali dampak negatifnya mengemuka dan meningkatkan 

ketegangan antar umat beragama di Indonesia. Muhammadiyah 

berpandangan bahwa kemajemukan agama adalah realitas obyektif dalam 

kehidupan sosial keagamaan sebagai sunnatullah. Penolakan terhadap 

kemajemukan agama berdampak sikap yang tidak toleran, menafikan 

eksistensi pihak lain sehingga menimbulkan perpecahan di kalangan umat dan 

masyarakat. Muhammadiyah menerima pluralitas agama tetapi menolak 

pluralisme yang mengarah pada sinkretisme, sintesisme, dan relatifisme. 

Karena itu, umat Islam diajak untuk memahami kemajemukan agama dan 

keberagamaan dengan mengembangkan tradisi toleransi dan ko-eksistensi 

(hidup berdampingan secara damai) dengan tetap meyakini kebenaran 

agamanya masing-masing.8 

Pada Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar, Muhammadiyah 

mencermati berbagai permasalahan aktual di berbagai ranah kehidupan 

sehingga perlu disampaikan beberapa isu strategis keummatan, kebangsaan 

dan kemanusiaan. Diantaranya ialah : maraknya fenomena takfiri dan 

stigmatisasi negatif seperti liberal, tuduhan sesat dan sejenisnya. 

Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah dan tajdid perlu membendungnya 

dengan pendekatan dakwah yang terbuka, dialogis mencerahkan, serta 

membangun tradisi keberagamaan yang moderat (wasathiyah).9 

Terkait persoalan Sunni-Syi’ah, jika tidak dibendung sedini mungkin, 

kekerasan yang terjadi berpotensi meluas dan mengancam sendi-sendi 

persatuan umat dan bangsa Indonesia. Konflik Sunni-Syi’ah merupakan 

 
7Pimpinan Pusat Muhammadiyah,   Berita Resmi Muhammadiyah: Tanfidz Keputusan Muktamar 

Satu Abad Muhammadiyah (Muktamar muhammadiyah ke-46) , No. 01/2010, hlm. 19 

8Ibid. Hlm. 237-238 

9Pimpinan Pusat Muhammadiyah,   Berita Resmi Muhammadiyah: Tanfidz Keputusan Muktamar 

ke-47 di Makassar, No. 01/2015-2020, hlm. 113 



 
 

6 
 

permasalahan yang kompleks yang tak terpisahkan dari kepentingan politik di 

Timur Tengah. Dalam konteks ini Muhammadiyah menyerukan untuk 

memperkokoh dialog guna saling memahami persamaan dan perbedaan.10 

Muhammadiyah menegaskan kembali pandangannya bahwa Islam 

adalah jalan hidup (way of life) dan filosofi hidup, bukan sekedar gaya hidup 

(lifestyle); masalah meningkatkan daya saing umat; membangun budaya 

hidup bersih dan sehat, setidaknya dengan implementasi operasional Teologi 

Lingkungan dan Fikih Air yang telah dirumuskan oleh Majelis Tarjih dan 

Tajdid. Langkah berikutnya ialah penguatan keluarga dan komunitas 

produktif untuk membangun prilaku hidup dan peradaban bersih. Tak kalah 

pentingnya juga permasalahan persatuan kaum muslimin secara global 

melalui penyatuan kalender Islam interknasional.11 

Dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara Muktamar 

Muhammadiyah ke-47 telah melahirkan keputusan penting yakni, Negara 

Pancasila sebagai Dar al-‘Ahdi wa al-Syahadah. Keputusan ini menegaskan 

komitmen Muhammadiyah untuk terus berjuang menjadikan Indonesia 

sebagai Negara Pancasila yang maju, adil, makmur, bermartabat dan berdaulat 

dalam lindungan Allah SWT.12 

Isu strategis kebangsaan diantaranya: pentingnya afirmasi terhadap 

prilaku keberagamaan yang toleran dan sikap terbuka bekerjasama dalam 

keragaman untuk mewududkan kebaikan bersama; pelayanan dan 

pemberdayaan kelompok difabel dan kelompok rentan lainnya; mewudukan 

masyarakat yang tanggap dan tangguh terhadap bencana; solusi alternatif 

untuk mengatasi krisis air dan energi; mencermati dan mengantisipasi bonus 

demografis pada tahun 2035; membangun budaya ilmu dan masyarakat yang 

berilmu; urgensi jihad konstitusi; perlawanan terhadap korupsi; pengendalian 

narkotika, psikotrofika dan zat adiktif.13 

 
10Ibid. Hlm. 113-114 

11Ibid. Hlm. 115-116 

12Ibid. Hlm.58-73 

13Ibid. Hlm. 116-126 



 7 
 

Isu strategis kamanusiaan universal yang digemakan Muhammadiyah 

ialah: adaptasi dan mitigasi bencana; perlindungan kelompok minoritas; 

berbagai ancaman terhadap eksistensi manusia di bumi; pemanfaatan 

teknologi komunikasi; solusi atas masalah pengungsi yang sebagian besarnya 

merupakan umat Islam; perdagangan manusia dan perlindungan buruh 

migran.14 

Memperhatikan serangkaian pemikiran ideologis di atas, di luar 

pendekatan sosio-antropologis yang sangat kaya, Majelis Tabligh Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah Periode 2015-2020 perlu membuat landasan ideologis 

normatif yang bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah dalam memotret 

berbagai pokok-pokok permasalahan mendasar, isu-isu strategis keummatan, 

kebangsaan dan kemanusiaan universal dan berbagai pemikiran cemerlang 

lainnya  yang berkembang di Persyarikatan dan telah ditanfidzkan oleh 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. 

Sejumlah masalah-masalah pokok dalam perspektif al-Qur’an dan 

Sunnah tersebut dinamakan sebagai “Manhaj Tabligh” yang diharapkan dapat 

menjadi acuan normatif dan neraca bersama di internal muballigh 

Muhammadiyah dalam merespon berbagai isu kekinian dan fenomena 

keberagamaan yang semakin kompleks. Manhaj Tabligh ini menjadi bagian 

yang sangat penting dalam system gerakan, yakni berkaitan dengan aspek-

aspek nilai dan konsep mendasar dalam gerakan tabligh Muhammadiyah. 

 

C. Acuan dan Kerangka  Berpikir Tuntunan/Manhaj Tabligh 

1. Komitmen Kebangsaan 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

Negara Pancasila Sebagai Dâr 

Al-Ahdi Wa Al-Syahâdah  

Tuntunan dakwah kebangsaan 

dan kenegaraan 

 

 
14Ibid. Hlm. 126-130 



 
 

8 
 

2. Model Dakwah Pencerahan Berbasis Komunitas 

RUMUSAN 

MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Dakwah bagi Komunitas Atas 

• Forum Dakwah 

Eksekutif 

• Forum Dakwah Birokrat 

• Forum Dakwah Politik 

• Forum Dakwah 

Eksekutif & Profesional 

Tuntunan dan materi tabligh 

terstruktur 

 

b. Dakwah bagi Komunitas 

Menengah 

a. Dosen, Guru, PNS, 

Karyawan, 

Wiraswastawan, 

Profesional dan Aktifis. 

Tuntunan dan materi tabligh 

terstruktur 

c. Dakwah bagi Komunitas 

Bawah 

b. Buruh, Tani, Nelayan, 

Pedagang, Pengrajin 

Tuntunan dan materi tabligh 

terstruktur 

d. Dakwah bagi Komunitas 

Marginal 

c. Pemulung, Gelandangan, 

Pengemis, Anak jalanan, 

PSK 

Tuntunan dan materi tabligh 

terstruktur 

e. Dakwah bagi Komunitas 

Khusus 

d. Hijabers, Bikers, 

Otomotive, Difable, 

Lansia, Preman, Majelis 

Tuntunan dan materi tabligh 

terstruktur 



 9 
 

Taklim, Korban 

Terdampak Bencana, 

Komunitas LGBT 

 

 

3. Muhammadiyah dan Isu-Isu Strategis Keumatan, Kebangsaan, dan 

kemanusiaan Universal 

A. Isu-isu Keummatan 

1. Keberagamaan yang moderat 

RUMUSAN 

MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Kecenderungan takfir; 

perlunya dialog, dakwah 

terbuka, mencerahkan, 

mencerdaskan dan 

kesantunan sosial. 

▪ Sikaf Ghuluw dalam Beragama  

▪ Takfir dalam Perspektif  

Qur’an dan Sunnah  

b. Mengembangkan sikap 

beragama “wasathiyah” 

dalam konteks kebinekaan. 

▪ Al-wasathiyah : Moderasi Paham 

& Pengamalan Islam 

c. Persatuan dan kerjasama 

serta sikap tafahum dan 

takaful di internal umat. 

▪ Fikih Ikhtilaf (Adab Berbeda    

Pendapat)  

▪ Fikih Toleransi Beragama 

(Konsep dan implementasi 

“tasamuh” dalam masyarakat 

majemuk). 



2. Membangun Dialog Sunni-Syi’ah 

RUMUSAN 

MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Isu pertentangan Sunni dan 

Syi’ah 

b. Isu Sunni-Syi’ah dan 

hubungannya dengan politik 

di Timur Tengah 

c. Dialog intra umat Islam 

dalam merespon isu Syi’ah 

 

▪ Bersikap arif 

▪ Menghormati semua sahabat 

dan keluarga Nabi 

Muhammad 

▪ Tetap memegang teguh 

kemurnian akidah sehingga 

tidak terjebak pada 

pengkultusan individu.  

▪ Waspadai Proxy-war dalam 

isu Sunni-Syi’ah 

▪ Manhaj Tabligh : Pokok-

Pokok Ajaran/Teologi Syi’ah 

(Konsep Wahyu dan Al-

Qur’an; Kenabian; Sikap 

Terhadap Sahabat Nabi; 

Imamah dan Kesucian para 

Imam [‘ishmah]; dan, Nikah 

Mut’ah). 

 

 

 

3. Substansialisasi Agama 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Perubahan sikap sebagai 

dampak globalisasi 

b. Muhammadiyah memandang 

Islam sebagai jalan hidup (way 

▪ Model Irfani Quotient 



 11 
 

of life) dan filosofi hidup, 

bukan sekadar gaya hidup 

(fashion) 

c. Dampak negatif teknologi 

telekomunikasi dan 

transportasi terhadap tradisi, 

gaya hidup, dan pola 

keberagamaan dalam 

masyarakat. 

▪ Kecerdasan Spiritual di Era 

Cyber-society 

▪ Panduan Penguatan 

Kepribadian dan Keluarga 

Muslim (Implementasi PHI) 

d. Islam sebagai jalan hidup (way 

of life) 

▪ Aktualisasi Islam : The Way 

of Life 

 

4. Meningkatkan Daya Saing Umat Islam 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Muslim Indonesia seolah 

majority with minority 

mentality atau inferiority 

complex, sehingga sering 

mudah menerima pengaruh 

dari luar dan tidak menjadi 

subjek yang mempengaruhi.  

▪ Penyadaran tentang Proxy-

war 

▪ Penyadaran tentang Invasi 

Budaya  dan Pemikiran 

(Ghazwul Fikri) 

▪ Izzah dan metode mencapai 

kejayaan umat ( عزة الإسلام

  (والمسلمين و سبل التمكين

b. Urgensi bahasa Asing 

 

▪ Kursus bahasa Arab dan baca 

Kitab bagi para Muballigh 

▪ Sistem  dan kurikulum 

Pelatihan, Pendidikan, dan 

kaderisasi Muballigh 



 
 

12 
 

▪  Kurikulum dakwah yang 

kompetitif   (inernal dan 

eksternal Persyarikatan) 

 

5. Membangun Budaya Hidup Bersih dan Sehat 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

a. Urgensi kebersihan zahir dan 

batin 

b. Transformasi spirit thaharah 

ke ranah publik 

▪ Implementasi ajaran Al-

Hayat Al-Thayyibah dalam 

Perspektif Dakwah 

Berkemajuan. (  الحياة الطيبة فى

 (الإسلام 

c. Muhammadiyah telah 

menerbitkan landasan 

konseptual Teologi 

Lingkungan dan Fikih Air 

▪ Sosialisasi Teologi 

Lingkungan dan  

menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih) 

▪  Sosialisasi Fikih Air dan 

menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih) 

 

6. Penyatuan Kalender Islam Internasional  

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

Penyatuan Kalender Islam 

Internasional  

 

▪ Modul pelatihan Metode 

Hisab Muhammadiyah bagi 

para muballigh bekerjasama 

dengan Majelis Tarjih dan 

Tajdid 

 



 13 
 

B. Isu-Isu Kebangsaan 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

1.  Keberagamaan yang Toleran 

Melemahnya budaya toleransi, 

menguatnya ekstremisme 

keagamaan. 

▪ Fikih Kebinekaan dalam 

Perspektif Qur’an dan Sunnah 

(Fikih Tasamuh) 

2. Melayani dan Memberdayakan 

Kelompok Difabel. Kaum 

difabel merupakan realitas 

sosial yang serius dan 

jumlahnya sangat besar di 

Indonesia. 

▪ Fikih Dakwah bagi/kepada 

Difabel 

3. Tanggap dan Tangguh 

Menghadapi Bencana. 

▪ Sosialisasi Fikih Kebencanaan 

dan menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih & MDMC) 

4. Membangun Budaya 

Egalitarian dan Sistem 

Meritokrasi 

a. Dampak buruk demokrasi 

b.  Perlu mengawasi 

penyelenggaraan    

pemerintahan 

▪ Kurikulum Pelatihan dan 

Desain kompeteni 

da’i/muballigh 

Muhammadiyah (tadribud 

du’at). 

▪ Mendayagunakan Korps 

Muballigh Muhammadiyah 

dan mengaktifkan jaringan 

dalam dan luar negeri. 

▪ Fikih Dakwah kepada 

Negara/Penguasa 

▪ Pengajian/halaqah khusus 

bagi para politisi mengenai 

“siyasah syar’iyah” 



 
 

14 
 

▪ Sosialisasi Karakter 

Kebangsaan (Tanwir 

Lampung) 

5. Mengatasi Krisis Air dan 

Energi 

▪ Sosialisasi Teologi 

Lingkungan dan 

menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih) 

▪ Sosialisasi Fikih Air dan 

menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih) 

6. Memaksimalkan Bonus 

Demografi. Tahun 2035 

Indonesia mendapatkan 

anugerah bonus demografi usia 

produktif. (Usia mereka saat ini 

+/- 10 sd 17 tahun, generasi era 

Reformasi) 

▪  Penguatan Karakter Remaja 

(bekerjasama dengan IPM dan 

IMM) 

▪ Fikih Dakwah bagi Remaja 

▪ Fikih Dakwah dan Syilabus 

dakwah di Kampus 

▪ Manajemen Pengelolaan Masjid 

Kampus di PTM 

7. Membangun Masyarakat Ilmu 

a. Rendahnya budaya 

keilmuan 

b. Keluarga menjadi institusi 

yang efektif   untuk 

membangun budaya ilmu 

c. Keluarga menjadi institusi 

yang efektif   untuk 

membangun budaya ilmu 

 

▪ Menggerakkan kajian-kajian 

dengan tema Paradigma Ilmu 

dalm Islam, Kitabul ilmi, 

Adabul Mu’allim dll..(klasik 

dan kontemporer) 

▪ Kompilasi 40 hadis pilihan dan 

syarahnya berdasarkan 

pemahaman Muhammadiyah 

“Al-Araba’in Al-

Muhammadiyah”. 



 15 
 

▪ Kompilasi 40 hadis pilihan 

berdasarkan pemahaman 

Muhammadiyah bagi para 

Muballigh Muhammadiyah “Al-

Arba’in Al-Da’wiyah” 

▪ Kompilasi 40 ayat 

pilihan/tematis sebagai “Ayat-

ayat Ber-Muhammadiyah”. (KH 

Ahmad Dahlan mencetuskan 17 

kelompok ayat, sisanya kita 

genapkan menjadi 40 kelompok 

ayat). 

▪ Panduan Dakwah bagi Keluarga 

Muhammadiyah 

▪ Perlu diperhatikan populasi 

Lansia, sehingga penting 

dibuat “Panduan 

dakwah/Pengajian bagi 

Lansia 

8. Menyelamatkan Negara dengan 

Jihad Konstitusi 

▪ Fikih Dakwah kepada Ulil 

Amri 

9. Gerakan Berjamaah Melawan 

Korupsi 

▪ Kerjasama dengan KPK dalam 

penguatan kompetensi  

da’i/muballigh anti korupsi 

10. Pengendalian Narkotika, 

Psikotropika, dan Zat 

Adiktif  

▪ Kerjasama dengan BNN dalam 

penguatan kompetensi da’i dan 

muballigh menghadapi 

penyelesaian masalah 

Narkotika, Psikotropika, dan 

Zat Adiktif  



 
 

16 
 

▪ Membentuk Lingkar Dakwah 

Komunitas bagi 

korban/pengguna narkotik, 

psikoterapika dll, bekerjasama 

dengan LP/Pusat Rehabilitasi 

 

C. Isu-Isu Kemanusiaan Universal 

RUMUSAN MASALAH 

(Tanfidz Muktamar Ke-47) 

MANHAJ 

(Tuntunan Tabligh) 

1. Adaptasi dan Mitigasi 

Perubahan Iklim 

▪ Sosialisasi Teologi Lingkungan 

dan menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih) 

▪ Sosialisasi Fikih Air dan 

menurunkannya dalam bahasa 

tabligh yang populis. (Majelis 

Tarjih) 

2. Perlindungan kelompok 

minoritas : 

a. Buruh 

b. Gelandangan 

c. Difable 

▪ Panduan pengajia praktis bagi 

kelompok-kelompok ini. 

3. Eksistensi Manusia di Bumi ▪ “Tugas Muslim dalam Hidup” 

(Dapat mengelaborasi dari 

berbagai rumusan resmi di 

Persyarikatan seperti PHI-WM 

dll). 

4. Pemanfaatan Teknologi 

Komunikasi 

▪ “Fikih Gadget” 



 17 
 

▪ Cyber Dakwah (Web, Blog, 

FB, panpage, beli domain di 

youtube.com  dll) 

5. Mengatasi Masalah Pengungsi ▪ Sosialisasi Fikih Kebencanaan 

dan menurunkannya dalam 

bahasa tabligh yang populis. 

(Majelis Tarjih & MDMC) 

6. Perdagangan Manusia dan 

Perlindungan Buruh Migran  

▪ Fikih dakwah bagi buruh 

migran 

▪ Bekerjasama dengan 

Kementerian Tenaga Kerja 

dan yang terkait bagi 

pengiriman dai/muballigh 

bagi TKI di LN 

 

 

 

= = = = = = = = == = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = 

Mujahid dakwah sejati siap berjuang, membersamai, menjaga, dan melindungi 

umat. Siap menunaikan amanah penderitaan umat dan bangsanya. Sanggup sedia 

bertutur pada hidupnya, “Kejayaan atau kesyahidan di Jalan-Nya!.” 

= = = = = = = = == = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = 

  



 
 

18 
 

 

 

  



 19 
 

 



 

 

 

 



 21 
 

Bagian Pertama 

 

 

 

A. Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam Dakwah Amar Amar Makruf 

Nahi Munkar dan Tajdid 

 Muhammadiyah adalah Gerakan Islam Dakwah Amar Makruf Nahi 

Munkar dan Tajdid, bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah, berasas 

Islam, [dan] bertujuan menegakkan dan menjunjung tinggi Agama Islam 

sehingga terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.” (Pasal 4 dan 

6 Anggaran Dasar Muhammadiyah/ADM). Kedua pasal ini menjelaskan 

hakikat gerakan dan jati diri Muhammadiyah sebagai sebuah gerakan. 

Hakikat dan jati diri Muhammadiyah itu adalah: 

a) Bahwa Muhammadiyah adalah sebuah Gerakan Islam, artinya 

Muhammadiyah adalah sebuah gerakan berbasis agama, dan bukan 

gerakan sekuler. Agama yang dimaksud adalah agama Islam. Bagi 

Muhammadiyah Islam merupakan nilai utama sebagai fondasi dan pusat 

inspirasi yang menyatu dalam seluruh denyut-nadi gerakan. 

Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam sebagai risalah yang 

dibawa para Nabi hingga Nabi akhir zaman Muhammad s.a.w. adalah 

agama Allah yang lengkap dan sempurna. Islam selain mengandung 

ajaran berupa perintah-perintah dan larangan-larangan tetapi juga 

petunjuk-petunjuk untuk keselamatan hidup umat manusia di dunia dan 

akhirat. Muhammadiyah memandang bahwa Islam merupakan agama 

yang mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan 

umat manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam 



Bagian Pertama 

22 
 

b) pandangan Islam adalah kebaikan yang serba utama, yang melahirkan 

keunggulan hidup lahiriah dan ruhaniah. 

c) Bahwa Muhammadiyah melaksanakan dua misi pokok, yaitu 

melaksanakan dakwah amar makruf nahi munkar, dan melaksanakan 

tajdid. Dakwah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan 

perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan 

hidup umat manusia sepanjang zaman. Dalam perspektif 

Muhammadiyah, Islam merupakan agama yang berkemajuan (din al-

hadlarah), yang kehadirannya membawa rahmat bagi semesta 

kehidupan. 

d) Bahwa sumber gerakan Muhammadiyah adalah Al-Quran dan Sunnah 

Nabi saw. 

e) Bahwa asas gerakan Muhammadiyah adalah Islam. 

f) Bahwa tujuan gerakan Muhammadiyah adalah untuk menegakkan dan 

menjunjung tinggi agama Islam dalam rangka mencapai terwujudnya 

masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. 

B. Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam Berkemajuan  & Gerakan 

Pencerahan 

Gagasan besar Muhammadiyah tentang Islam (yang) Berkemajuan 

berarti menjadikan Islam sebagai perspektif peradaban yang berkemajuan 

yang bersumber pada “din”. Peradaban disebut juga sebagai “tamaddun” di 

mana nilai-nilai dinul Islam  diwujudkan dan diimplementasikan secara nyata. 

Islam harus menjadi alternatif peradaban, sebab itu harus melahirkan 

kemajuan-kemajuan bagi kehidupan dan kemanusiaan secara universal. Islam 

Berkemajuan diorientasikan untuk menjadi perspektif bagi seluruh umat 

Islam di Indonesia. 

1. Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam Berkemajuan memiliki beberapa 

pilar sebagai berikut : 

a) Tauhid yang autentik, dan tidak boleh menyimpang 

b) Berpegang teguh pada Al Quran & As-Sunnah  

c) Semangat “tajdid”; pemahaman yang benar tentang Islam secara 

seimbang antara; aspek tsawabit (baku) dan mutaghayyirat 

(dinamis). 



 23 
 

d) Bersifat “wasathiyah” (tengahan); moderasi dalam pemikiran dan 

aksi. 

e) Tidak berafiliasi dengan Partai Politik. 

f) Mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya dengan 

menerapkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

2. Muhammadiyah sebagai Gerakan Pencerahan (al-harakah al-tanwiriyah) 

berarti: 

a) Membebaskan umat (tahrir). Membebaskan manusia dari 

penyembahan sesama hamba menuju penyembahan kepada Pencipta 

hamba. ( تحرير العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد). 

b) Memberdayakan umat (taqwiyatul ummah) 

c) Memajukan ke depan. Muhammadiyah berkonsentrasi dan fokus 

bekerja untuk menawarkan alternatif peradaban Islam (yang) 

berkemajuan. 

C. Visi Muhammadiyah (Visi Ideal, Visi Jangka Panjang, dan Visi 2020) 

 

1. Visi Ideal 

a) Frasa “terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya” 

(Pasal 6 Anggaran Dasar Muhammadiyah) merupakan tujuan 

Muhammadiyah, yang dalam bahasa program Muhammadiyah 

dinamakan Visi Ideal Muhammadiyah,15 yang merupakan visi abadi. 

b) Masyarakat Islam yang sebenar-benarnya yang dicita-citakan 

Muhammadiyah itu memiliki kesamaan karakter dengan masyarakat 

madani (civil-society) yang maju, adil, makmur, demokratis, mandiri, 

bermartabat, berdaulat, dan berakhlak-mulia (al-akhlaq al-karimah) 

yang dijiwai nilai-nilai Ilahiah. Masyarakat Islam sebagai kekuatan 

madaniyah (masyarakat madani) menjunjungtinggi kemajemukan 

agama dan pemihakan terhadap kepentingan seluruh elemen 

masyarakat, perdamaian dan nir-kekerasan, serta menjadi tenda besar 

bagi golongan dan kelompok masyarakat tanpa diskriminasi. 

Masyarakat Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah merupakan 

 
15  Lampiran III Putusan Muktamar Muhammadiyah Ke-46 tentang Program Muhammadiyah 

2010-2015,   Bab II A angka 1.1. 



Bagian Pertama 

24 
 

masyarakat yang terbaik yang mampu melahirkan peradaban yang 

utama sebagai alternatif yang membawa pencerahan hidup umat 

manusia di tengah pergulatan zaman.16 

2. Visi Jangka Panjang 

a) Sebagai pentahapan pencapaian tujuan Muhammadiyah, Visi Ideal ini 

dikonkretisasi dalam Visi Jangka Panjang, yaitu Visi 2025 yang 

berbunyi, “Menjadikan Muhammadiyah sebagai gerakan Islam 

yang utama serta terciptanya kondisi dan faktor-faktor 

pendukung bagi terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-

benarnya.” 

b) Terciptanya kondisi dan faktor-faktor pendukung bagi terwujudnya 

masyarakat Islam yang sebenar-benarnya ditandai dengan:  

1. Terciptanya perkembangan Muhammadiyah sebagai gerakan 

Islam yang berkualitas utama (unggul) di bandingkan gerakan-

gerakan keagamaan lain dalam melaksanakan misi dakwah dan 

tajdid yang ditunjukkan oleh keunggulan pelaku gerakan, sistem 

gerakan, organisasi dan kepemimpinan, jaringan, infrastruktur, amal 

usaha, dan aksi gerakan sebagai faktor penting dan strategis bagi 

terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya serta peran 

Muhammadiyah dalam dinamika kehidupan umat, bangsa, dan 

percaturan global.  

2.  Terlaksananya ajaran Islam dan tumbuhnya kesadaran 

masyarakat yang lebih luas akan keutamaan kehidupan Islami, 

yang menjamin terciptanya tatanan kehidupan (sistem sosial) yang 

lebih baik/unggul (utama) di segala bidang kehidupan sebagai 

wujud kehadiran Islam yang bersisifat rahmatan lil’’alamin dan 

membawa keutamaan hidup umat manusia meraih 

keselamatan/kebahagiaan kehidupan dunia dan akhirat (khasanah 

fiddun-ya wa a- akhirah).  

 
16 Lampiran II Putusan Muktamar Muhammadiyah Ke-46 tentang Pernyataan Pikiran 

Muhammadiyah Abad Kedua, angka III, alinea terakhir. 

 



 25 
 

3. Tumbuhkembangnya kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan 

bernegara yang semakin berkualitas (utama) yang tercermin 

dengan meningkatnya kehidupan keagamaan, moralitas, 

intelektualitas, dan kapasitas sosial masyarakat; serta mendorong 

berkembangnya fungsi-fungsi kekuatan sosial dan kelembagaan-

kelembagaan pemerintahan yang menjamin terwujudnya kehidupan 

bangsa dan negara yang maju, adil, makmur, bermartabat, dan 

berdaulat di bawah naungan ridha Alah SWT (baldatun tayyibatun 

wa rabbun ghafur).  

4. Berkembangnya tatanan kehidupan global yang adil, damai, dan 

bermartabat serta semakin proporsional peran dan 

tanggungjawab umat Islam (dunia Islam) di antara komunitas 

dunia yang lain sebagai perwujudan kehadiran Islam sebagai 

rahmatan lil- ‘alamin dalam dinamika peradaban dunia. 

3. V i s i   2 0 2 0 

Visi Jangka Panjang (Visi 2025) ini dikonkretisasi lagi dalam Visi 

Jangka Menengah, yaitu visi lima tahunan, yang pada tahap sekarang 

adalah visi lima tahun ke depan, yaitu Visi 2020, yang berbunyi: 

a. Terciptanya transformasi (perubahan cepat ke arah kemajuan) sistem 

organisasi dan jaringan yang maju, profesional, dan modern.  

b. Berkembangnya sistem gerakan dan amal usaha yang berkualitas 

utama dan mandiri bagi terciptanya kondisi dan faktor-faktor 

pendukung terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.  

c. Berkembangnya peran strategis Muhammadiyah dalam kehidupan 

umat, bangsa, dan dinamika global.17 

  

 
17 Program Muhammadiyah 2015-2020 (Visi Muhammadiyah 2020), Bab I A, alinea 4. 



Bagian Pertama 

26 
 

D. Misi Muhammadiyah 

1. Rumusan jati diri Muhammadiyah sebagai gerakan Islam dakwah amar 

makruf nahi munkar dan tajdid diterjemahkan dalam Misi Ideal 

Muhammadiyah menjadi: 

a. Menegakkan keyakinan tauhid yang murni sesuai dengan ajaran Allah 

SWT, yang dibawa oleh Rasul Allah yang disyari’atkan sejak Nabi 

Nuh a.s. hingga Nabi Muhammad SAW. 

b. Memahami agama dengan menggunakan akal pikiran sesuai dengan 

jiwa ajaran Islam untuk menjawab dan menyelesaikan persoalan-

persoalan kehidupan yang bersifat duniawi. 

c. Menyebarluaskan ajaran Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan 

Sunnah Nabi Muhammad Saw. 

d. Mewujudkan amalan-amalan Islam dalam kehidupan pribadi, 

keluarga, dan masyarakat. 

2. Sesuai dengan ketentuan pasal 7 ADM yang menegaskan bahwa untuk 

mencapai maksud dan tujuannya, Muhammadiyah melaksanakan Dakwah 

Amar Makruf Nahi Munkar dan Tajdid yang diwujudkan dalam bentuk 

usaha-usaha. Usaha tersebut, sesuai dengan Anggaran Rumah Tangga 

(ART) Muhammadiyah diwujudkan dalam bentuk amal usaha, program, 

dan kegiatan di segala bidang kehidupan yang meliputi: 

a. Menanamkan keyakinan, memperdalam dan memperluas pemahaman, 

meningkatkan pengamalan, serta menyebarluaskan ajaran Islam dalam 

berbagai aspek kehidupan.  

b. Memperdalam dan mengembangkan pengkajian ajaran Islam dalam 

berbagai aspek kehidupan untuk mendapatkan kemurnian dan 

kebenarannya.  

c. Meningkatkan semangat ibadah, jihad, zakat, infak, wakaf, shadaqah, 

hibah, dan amal shalih lainnya.  

d. Meningkatkan harkat, martabat, dan kualitas sumberdaya manusia agar 

berkemampuan tinggi serta berakhlaq mulia.  

e. Memajukan dan memperbaharui pendidikan dan kebudayaan, 

mengembangkan ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni, serta 

meningkatkan penelitian.  



 27 
 

f. Memajukan perekonomian dan kewirausahaan ke arah perbaikan hidup 

yang berkualitas  

g. Meningkatkan kualitas kesehatan dan kesejahteraan masyarakat.  

h. Memelihara, mengembangkan, dan mendayagunakan sumberdaya 

alam dan lingkungan untuk kesejahteraan.  

i. Mengembangkan komunikasi, ukhuwah, dan kerjasama dalam 

berbagai bidang dan kalangan masyarakat dalam dan luar negeri.  

j. Memelihara keutuhan bangsa serta berperan aktif dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara.  

k. Membina dan meningkatkan kualitas serta kuantitas anggota sebagai 

pelaku gerakan.  

l. Mengembangkan sarana, prasarana, dan sumber dana untuk 

mensukseskan gerakan. 

m. Mengupayakan penegakan hukum, keadilan, dan kebenaran serta 

meningkatkan pembelaan terhadap masyarakat.  

n. Usaha-usaha lain yang sesuai dengan maksud dan tujuan 

Muhammadiyah.18 

 

 

  

 
18 Pasal 3 Anggaran Raumah Tangga (ART) Muhammadiyah. 



Bagian Pertama 

28 
 

( Zhawahir al-Afkar al-Muhammadiyyah Abra Qarn min al-Zaman ) 

 

Bahwa keberhasilan perjuangan Muhammadiyah yang berjalan hampir 

satu abad pada hakikatnya merupakan rahmat dan karunia Allah Subhanahu wa 

Ta’ala yang patut disyukuri oleh seluruh warga Persyarikatan. Dengan modal 

keikhlasan dan kerja keras segenap anggota disertai dukungan masyarakat luas 

Muhammadiyah tidak kenal lelah melaksanakan misi da’wah dan tajdid dalam 

memajukan kehidupan umat, bangsa, dan dunia kemanusiaan. Gerakan kemajuan 

tersebut ditunjukkan dalam melakukan pembaruan pemahaman Islam, pendidikan, 

kesehatan, kesejahteraan sosial, serta berperan dalam perjuangan kemerdekaan 

dan pembangunan bangsa di negeri ini.Namun disadari pula masih terdapat 

sejumlah masalah atau tantangan yang harus dihadapi dan memerlukan langkah-

langkah strategis dalam usianya yang cukup tua itu. Perjuangan Muhammadiyah 

yang diwarnai dinamika pasang-surut itu tidak lain untuk mencapai tujuan 

terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya serta dalam rangka 

menyebarkan misi kerisalahan Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin di bumi Allah 

yang terhampar luas ini.  

Karena itu dengan senantiasa mengharapkan ridha dan pertolongan Allah 

SWT Muhammadiyah dalam usia dan kiprahnya jelang satu abad ini 

menyampaikan pernyataan pikiran (zhawãhir al-afkãr/statement of mind) sebagai 

berikut: 

A. Komitmen Gerakan 

1. Muhammadiyah adalah gerakan Islam yang mengemban misi da’wah dan 

tajdid, berasas Islam, bersumber pada al-Quran dan as-Sunnah, dan 

bertujuan mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. 

Muhammadiyah sesuai jatidirinya senantiasa istiqamah untuk 

menunjukkan komitmen yang tinggi dalam memajukan kehidupan umat, 

bangsa, dan dunia kemanusiaan sebagai wujud ikhtiar menyebarluaskan 

Islam yang bercorak rahmatan lil-‘alamin. Misi kerisalahan dan 

 
19 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Tanfidz Keputusa Muktamar Ke-45, hal. 13-29 



 29 
 

kerahmatan yang diemban Muhammadiyah tersebut secara nyata 

diwujudkan melalui berbagai kiprahnya dalam pengembangan amal usaha, 

program, dan kegiatan yang sebesar-besarnya membawa pada 

kemaslahatan hidup di dunia dan akhirat bagi seluruh umat manusia di 

muka bumi ini.  

2. Muhammadiyah dalam usianya jelang satu abad telah banyak mendirikan 

taman kana-kanak, sekolah, perguruan tinggi, rumah sakit, balai 

pengobatan, rumah yatim piatu, usaha ekonomi, penerbitan, dan amal 

usaha lainnya. Muhammadiyah juga membangun masjid, mushalla, 

melakukan langkah-langkah da’wah dalam berbagai bentuk kegiatan 

pembinaan umat yang meluas di seluruh pelosok Tanah Air. 

Muhammadiyah bahkan tak pernah berhenti melakukan peran-peran 

kebangsaan dan peran-peran kemanusiaannya dalam dinamika nasional 

dan global. Kiprah Muhammadiyah tersebut menunjukkan bukti nyata 

kepada masyarakat bahwa misi gerakan Islam yang diembannya bersifat 

amaliah untuk kemajuan dan pencerahan yang membawa pada 

kemaslahatan masyarakat yang seluas-luasnya. Peran kesejarahan yang 

dilakukan Muhammadiyah tersebut berlangsung dalam dinamika yang 

beragam. Pada masa penjajahan sejak berdirinya tahun 1330 H/1912 M., 

Muhammadiyah mengalami cengkeraman politik kolonial sebagaimana 

halnya dialami oleh seluruh masyarakat Indonesia saat itu, tetapi 

Muhammadiyah tetap berbuat tak kenal lelah untuk kemerdekaan dan 

kemajuan bangsa. Setelah Indonesia merdeka pada masa awal dan era Orde 

Lama Muhammadiyah mengalami berbagai situasi sulit akibat konflik 

politik nasional yang kompleks, namun Muhammadiyah tetap berkiprah 

dalam da’wah dan kegiatan kemasyarakatan. Pada era Orde Baru di bawah 

rezim kekuasaan yang melakukan depolitisasi (pengebirian politik), 

deideologisasi (pengebirian ideologi), dan kebijakan politik yang otoriter, 

Muhammadiyah juga terus berjuang mengembangkan amal usaha dan 

aktivitas da’wah Islam. Sedangkan pada masa reformasi, Muhammadiyah 

memanfaatkan peluang kondisi nasional yang terbuka itu dengan 

melakukan revitalisasi dan peningkatan kualitas amal usaha serta aktivitas 

da’wahnya. Melalui kiprahnya dalam sejarah yang panjang itu 

Muhammadiyah telah diterima oleh masyarakat luas baik di tingkat lokal, 

nasional, dan internasional sebagai salah satu pilar kekuatan Islam yang 

memberi sumbangan berharga bagi kemajuan peradaban umat manusia. 



Bagian Pertama 

30 
 

3. Kiprah dan langkah Muhammadiyah yang penuh dinamika itu masih 

dirasakan belum mencapai puncak keberhasilan dalam mencapai tujuan 

dan cita-citanya, sehingga Muhammadiyah semakin dituntut untuk 

meneguhkan dan merevitalisasi gerakannya ke seluruh lapangan 

kehidupan. Karena itu Muhammadiyah akan melaksanakan tajdid 

(pembaruan) dalam gerakannya sehingga di era kehidupan modern abad 

ke-21 yang kompleks ini sesuai dengan Keyakinan dan Kepribadiannya 

dapat tampil sebagai pilar kekuatan gerakan pencerahan peradaban di 

berbagai lingkungan kehidupan. 

B. Pandangan Keagamaan 

1. Muhammadiyah dalam melakukan kiprahnya di berbagai bidang 

kehidupan untuk kemajuan umat, bangsa, dan dunia kemanusiaan 

dilandasi oleh keyakinan dan pemahaman keagamaan bahwa Islam sebagai 

ajaran yang membawa misi kebenaran Ilahiah harus didakwahkan 

sehingga menjadi rahmatan lil-‘alamin di muka bumi ini. Bahwa Islam 

sebagai Wahyu Allah yang dibawa para Rasul hingga Rasul akhir zaman 

Muhammad Saw., adalah ajaran yang mengandung hidayah, penyerahan 

diri, rahmat, kemaslahatan, keselamatan, dan kebahagiaan hidup umat 

manusia di dunia dan akhirat. Keyakinan dan paham Islam yang 

fundamental itu diaktualisasikan oleh Muhammadiyah dalam bentuk 

gerakan Islam yang menjalankan misi dakwah dan tajdid untuk 

kemaslahatan hidup seluruh umat manusia. 

2. Misi da’wah Muhammadiyah yang mendasar itu merupakan perwujudan 

dari semangat awal Persyarikatan ini sejak didirikannya yang dijiwai oleh 

pesan Allah dalam Al-Quran Surat Ali-Imran 104, yang artinya: ”Dan 

hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada 

kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari yang 

munkar, mereka itulah orang-orang yang beruntung”. Kewajiban dan 

panggilan da’wah yang luhur itu menjadi komitmen utama 

Muhammadiyah sebagai ikhtiar untuk menjadi kekuatan Khaira Ummah 

sekaligus dalam membangun masyarakat Islam yang ideal seperti itu 

sebagaimana pesan Allah dalam Al-Quran Surat Ali-Imran ayat 110, yang 

artinya: ”Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, 

menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan 

beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih 



 31 
 

baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan 

mereka adalah orang-orang yang fasik.”. Dengan merujuk pada Firman 

Allah dalam Al-Quran Surat Ali Imran 104 dan 110, Muhammadiyah 

menyebarluaskan ajaran Islam yang komprehensif dan multiaspek itu 

melalui da’wah untuk mengajak pada kebaikan (Islam), al-amr bi al-ma’ruf 

wa al-nahy ‘an al-munkar (mengajak kepada yang ma’ruf dan mencegah 

dari yang munkar), sehingga umat manusia memperoleh keberuntungan 

lahir dan batin dalam kehidupan ini. Da’wah yang demikian mengandung 

makna bahwa Islam sebagai ajaran selalu bersifat tranformasional; yakni 

dakwah yang membawa perubahan yang bersifat kemajuan, kebaikan, 

kebenaran, keadilan, dan nilai-nilai keutamaan lainnya untuk 

kemaslahatan serta keselamatan hidup umat manusia tanpa membeda-

bedakan ras, suku, golongan, agama, dan lain-lain.  

3. Kyai Haji Ahmad Dahlan sebagai pendiri Muhammadiyah dikenal sebagai 

pelopor gerakan tajdid (pembaruan). Tajdid yang dilakukan pendiri 

Muhammadiyah itu bersifat pemurnian (purifikasi) dan perubahan ke arah 

kemajuan (dinamisasi), yang semuanya berpijak pada pemahaman tentang 

Islam yang kokoh dan luas. Dengan pandangan Islam yang demikian Kyai 

Dahlan tidak hanya berhasil melakukan pembinaan yang kokoh dalam 

akidah, ibadah, dan akhlak kaum muslimin, tetapi sekaligus melakukan 

pembaruan dalam amaliah mu’amalat dunyawiyah sehingga Islam menjadi 

agama yang menyebarkan kemajuan. Semangat tajdid Muhammadiyah 

tersebut didorong antara lain oleh Sabda Nabi Muhammad s.a.w., yang 

artinya: ”Sesungguhnya Allah mengutus kepada umat manusia pada setiap 

kurun seratus tahun orang yang memperbarui ajaran agamanya” (Hadits 

diriwayatkan oleh Abu Dawud dari Abi Hurairah). Karena itu melalui 

Muhammadiyah telah diletakkan suatu pandangan keagamaan yang tetap 

kokoh dalam bangunan keimanan yang berlandaskan pada Al-Quran dan 

As-Sunnah sekaligus mengemban tajdid yang mampu membebaskan 

manusia dari keterbelakangan menuju kehidupan yang berkemajuan dan 

berkeadaban. 

4. Dalam pandangan Muhammadiyah, bahwa masyarakat Islam yang 

sebenar-benarnya yang menjadi tujuan gerakan merupakan wujud 

aktualisasi ajaran Islam dalam struktur kehidupan kolektif manusia yang 

memiliki corak masyarakat tengahan (ummatan wasatha) yang 

berkemajuan baik dalam wujud sistem nilai sosial-budaya, sistem sosial, 



Bagian Pertama 

32 
 

dan lingkungan fisik yang dibangunnya. Masyarakat Islam adalah 

masyarakat yang memiliki keseimbangan antara kehidupan lahiriah dan 

batiniah, rasionalitas dan spiritualitas, aqidah dan muamalat, individual 

dan sosial, duniawi dan ukhrawi, sekaligus menampilkan corak 

masyarakat yang mengamalkan nilai-nilai keadilan, kejujuran, 

kesejahteraan, kerjasama, kerjakeras, kedisiplinan, dan keunggulan dalam 

segala lapangan kehidupan. Dalam menghadapi dinamika kehidupan, 

masyarakat Islam semacam itu selalu bersedia bekerjasama dan berlomba-

lomba dalam serba kebaikan di tengah persaingan pasar-bebas di segala 

lapangan kehidupan dalam semangat ”berjuang menghadapi tantangan” 

(al-jihad li al-muwajjahat) lebih dari sekadar ”berjuang melawan musuh” 

(al-jihad li al-mu’aradhah). Masyarakat Islam yang dicita-citakan 

Muhammadiyah memiliki kesamaan karakter dengan masyarakat madani, 

yaitu masyarakat kewargaan (civil-society) yang memiliki keyakinan yang 

dijiwai nilai-nilai Ilahiah, demokratis, berkeadilan, otonom, berkemajuan, 

dan berakhlak-mulia (al-akhlaq al-karimah). Masyarakat Islam yang 

semacam itu berperan sebagai syuhada ‘ala al-nas di tengah berbagai 

pergumulan hidup masyarakat dunia. Karena itu, masyarakat Islam yang 

sebenar-benarnya yang bercorak ”madaniyah” tersebut senantiasa menjadi 

masyarakat yang serba unggul atau utama (khaira ummah) dibandingkan 

dengan masyarakat lainnya. Keunggulan kualitas tersebut ditunjukkan 

oleh kemampuan penguasaan atas nilai-nilai dasar dan kemajuan dalam 

kebudayaan dan peradaban umat manusia, yaitu nilai-nilai ruhani 

(spiritualitas), nilai-nilai pengetahuan (ilmu pengetahuan dan teknologi), 

nilai-nilai materi (ekonomi), nilai-nilai kekuasaan (politik), nilai-nilai 

keindahan (kesenian), nilai-nilai normatif berperilaku (hukum), dan nilai-

nilai kemasyarakatan (budaya) yang lebih berkualitas. Masyarakat Islam 

yang sebenar-benarnya bahkan senantiasa memiliki kepedulian tinggi 

terhadap kelangsungan ekologis (lingkungan hidup) dan kualitas martabat 

hidup manusia baik laki-laki maupun perempuan dalam relasi-relasi yang 

menjunjungtinggi kemaslahatan, keadilan, dan serba kebajikan hidup. 

Masyarakat Islam yang demikian juga senantiasa menjauhkan diri dari 

perilaku yang membawa pada kerusakan (fasad fi al-ardh), kedhaliman, 

dan hal-hal lain yang bersifat menghancurkan kehidupan.  

 



 33 
 

C. Pandangan tentang Kehidupan 

1. Muhammadiyah memandang bahwa era kehidupan umat manusia saat ini 

berada dalam suasana penuh paradoks. Kemajuan dalam bidang ilmu 

pengetahuan dan teknologi yang sangat luar biasa dibarengi dengan 

berbagai dampak buruk seperti lingkungan hidup yang tercemar (polusi) 

dan mengalami eksploitasi besar-besaran yang tak terkendali, 

berkembangnya nalar-instrumental yang memperlemah naluri-naluri alami 

manusia, lebih jauh lagi melahirkan sekularisasi kehidupan yang 

menyebabkan manusia kehilangan keseimbangan-keseimbangan hidup 

yang bersifat religius. Kemajuan kehidupan modern yang melahirkan 

antitesis post-modern juga diwarnai oleh kecenderungan yang bersifat 

serba-bebas (supra-liberal), serba-boleh (anarkhis), dan serba-menapikan 

nilai (nihilisme), sehingga memberi peluang semakin terbuka bagi 

kemungkinan anti-agama (agnotisme) dan anti-Tuhan (atheisme) secara 

sistematis. Demokrasi, kesadaran akan hak asasi manusia, dan emansipasi 

perempuan juga telah melahirkan corak kehidupan yang lebih egaliter dan 

berkeadilan secara meluas, tetapi juga membawa implikasi pada kebebasan 

yang melampau batas dan egoisme yang serba liberal, yang jika tanpa 

bingkai moral dan spiritual yang kokoh dapat merusak hubungan-

hubungan manusia yang harmoni.  

2. Dalam memasuki babak baru globalisasi, selain melahirkan pola hubungan 

positif antarbangsa dan antarnegara yang serba melintasi, pada saat yang 

sama melahirkan hal-hal negatif dalam kehidupan umat manusia sedunia. 

Di era global ini masyarakat memiliki kecenderungan penghambaan 

terhadap egoisme (ta’bid al-nafs), penghambaan terhadap materi (ta’bid 

al-mawãd), penghambaan terhadap nafsu seksual (ta’bid al-syahawãt), 

dan penghambaan terhadap kekuasaan (ta’bid al-siyasiyyah) yang 

menggeser nilai-nilai fitri (otentik) manusia dalam bertauhid (keimanan 

terhadap Allah SWT) dan hidup dalam kebaikan di dunia dan akhirat. 

Globalisasi juga telah mendorong ekstrimisme baru berupa lahirnya 

fanatisma primordial agama, etnik, dan kedaerahan yang bersifat lokal 

sehingga membangun sekat-sekat baru dalam kehidupan. Perkembangan 

global pasca perang-dingin (keruntuhan Komunisme) juga ditandai dengan 

pesatnya pengaruh Neo-liberalisme yang semakin mengokohkan dominasi 

Kapitalisme yang lebih memihak kekuatan-kekuatan berjuasi sekaligus 

kian meminggirkan kelompok-kelompok masyarakat yang lemah 



Bagian Pertama 

34 
 

(dhu’afã) dan tertindas (mustadh’afin), sehingga melahirkan ketidak-

adilan global yang baru. Namun globalisasi dan alam kehidupan modern 

yang serba maju saat ini juga dapat dimanfaatkan oleh gerakan-gerakan 

Islam seperti Muhammadiyah untuk memperluas solidaritas umat manusia 

sejagad baik sesama umat Islam (ukhuwah islamiyyah) maupun dengan 

kelompok lain (‘alãqah insãniyyah), yang lebih manusiawi dan 

berkeadaban tinggi. 

3. Karena itu Muhammadiyah mengajak seluruh kekuatan masyarakat, 

bangsa, dan dunia untuk semakin berperan aktif dalam melakukan ikhtiar-

ikhtiar pencerahan di berbagai lapangan dan lini kehidupan sehingga 

kebudayaan umat manusia di alaf baru ini menuju pada peradaban yang 

berkemajuan sekaligus bermoral tinggi. 

D. Tanggungjawab Kebangsaan dan Kemanusiaan 

1. Muhammadiyah memandang bahwa bangsa Indonesia saat ini tengah 

berada dalam suasana transisi yang penuh pertaruhan. Bahwa keberhasilan 

atau kegagalan dalam menyelesaikan krisis multiwajah akan menentukan 

nasib perjalanan bangsa ke depan. Masalah korupsi, kerusakan moral dan 

spiritual, pragmatisme perilaku politik, kemiskinan, pengangguran, 

konflik sosial, separatisme, kerusakan lingkungan, dan masalah-masalah 

nasional lainnya jika tidak mampu diselesaikan secara sungguh-sungguh, 

sistematik, dan fundamental akan semakin memperparah krisis nasional. 

Wabah masalah tersebut menjadi beban nasional yang semakin berat 

dengan timbulnya berbagai musibah dan bencana nasional seperti terjadi 

di Aceh, Nias, dan daerah-daerah lain yang memperlemah dayatahan 

bangsa. Krisis dan masalah tersebut bahkan akan semakin membebani 

tubuh bangsa ini jika dipertautkan dengan kondisi sumberdaya manusia, 

ekonomi, pendidikan, dan infrastruktur nasional maupun lokal yang jauh 

tertinggal dari kemajuan yang dicapai bangsa lain.  

2. Bangsa Indonesia juga tengah berada dalam pertaruhan ketika berhadapan 

dengan perkembangan dunia yang berada dalam cengkeraman globalisasi, 

politik global, dan berbagai tarik-menarik kepentingan internasional yang 

diwarnai hegemoni dan ketidakadilan di berbagai bidang kehidupan. 

Indonesia bahkan menjadi lahan paling subur dan tempat pembuangan 

limbah sangat mudah dari globalisasi dan pasar bebas yang berwatak neo-

liberal. Jika tidak memiliki daya adaptasi, filter, dan integritas kepribadian 



 35 
 

yang kookoh maka bangsa ini juga akan terombang-ambing dalam 

hegemoni dan liberalisasi politik global yang penuh konflik dan 

kepentingan. Pada saat yang sama bangsa ini juga tengah berhadapan 

dengan relasi-relasi baru yang dibawa oleh multikulturalisme yang 

memerlukan orientasi kebudayaan dan tatanan sosial baru yang kokoh.  

3. Dalam menghadapi masalah dan tantangan internal maupun eksternal itu 

bangsa Indonesia memerlukan mobilisasi seluruh potensi dan kemampuan 

baik berupa sumberdaya manusia, sumberdaya alam, modal sosial-

kultural, dan berbagai dayadukung nasional yang kuat dan dikelola dengan 

sebaik-baiknya. Dalam kondisi yang sangat penuh pertaruhan dan sarat 

tantangan tersebut maka sangat diperlukan kepemimpinan yang handal dan 

visioner baik yang didukung kemampuan masyarakat yang mandiri baik di 

ingkat nasional maupun lokal agar berbagai masalah, tantangn, dan potensi 

bangsa ini mampu dihadapi serta dikelola dengan sebaik-baiknya. 

4. Bangsa Indonesia yang mayoritas muslim juga tidak lepas dari 

perkembangan yang dihadapi saudara-saudaranya di dunia Islam. 

Mayoritas dunia Islam selain dililit oleh masalah-masalah nasional 

masing-masing, pada saat yang sama berada dalam dominasi dan 

hegemoni politik Barat yang banyak merugikan kepentingan-kepentingan 

dunia Islam. Sementara antar dunia Islam sendiri selain tidak terdapat 

persatuan yang kokoh, juga masih diwarnai oleh persaingan dan konflik 

yang sulit dipertemukan, sehingga semakin memperlemah posisi umat 

Islam dalam percaturan internasional. Kendati begitu, masih terdapat 

secercah harapan ketika Islam mulai berkembang di neger-negeri Barat 

dan terjadi perkembangan alam pikiran baru yang membawa misi 

perdamaian, kemajuan, dan menjadikan Islam sebagai rahmat bagi alam 

semesta. 

E. Agenda dan Langkah Ke Depan 

1. Dalam menghadapi masalah bangsa, umat Islam, dan umat manusia 

sedunia yang bersifat kompleks dan krusial sebagaimana digambarkan itu 

Muhammadiyah sebagai salah satu kekuatan nasional akan terus 

memainkan peranan sosial-keagamaannya sebagaimana selama ini 

dilakukan dalam perjalanan sejarahnya. Usia jelang satu abad telah 

menempa kematangan Muhammadiyah untuk tidak kenal lelah dalam 

berkiprah menjalankan misi da’wah dan tajdid untuk kemajuan umat, 



Bagian Pertama 

36 
 

bangsa, dan dunia kemanusiaan. Jika selama ini Muhammadiyah telah 

menorehkan kepeloporan dalam pemurnian dan pembaruan pemikrian 

Islam, pengembangan pendidikan Islam, pelayanan kesehatan dan 

kesejahteraan, serta dalam pembinaan kecerdasan dan kemajuan 

masyarakat; maka pada usianya jelang satu abad ini Muhammadiyah selain 

melakukan revitalisasi gerakannya juga berikhtiar untuk menjalankan 

peran-peran baru yang dipandang lebih baik dan lebih bermasalahat bagi 

kemajuan peradaban. 

2. Peran-peran baru sebagai wujud aktualisasi gerakan da’wah dan tajdid 

yang dapat dikembangkan Muhammadiyah antara lain dalam menjalankan 

peran politik kebangsaan guna mewujudkan reformasi nasional dan 

mengawal perjalanan bangsa tanpa terjebak pada politik-praktik (politik 

kepartaian) yang bersifat jangka pendek dan sarat konflik kepentingan. 

Dengan bingkai Khittah Ujung Pandang tahun 1971 dan Khittah Denpasar 

tahun 2002, Muhammadiyah secara proaktif menjalankan peran dalam 

pemberanrasan korupsi, penegakan supremasi hukum, memasyarakatkan 

etika berpolitik, pengembangan sumberdaya manusia, penyelamatan 

lingkungan hidup dan sumberdaya alam, memperkokoh integrasi nasional, 

membangun karakter dan moral bangsa, serta peran-peran kebangsaan 

lainnya yang bersifat pencerahan. Muhammadiyah juga akan terus 

menjalankan peran dan langkah-langkah sistematik dalam 

mengembangkan kehidupan masyarakat madani (civil society) melalui 

aksi-aksi da’wah kultural yang mengrah pada pembentukan masyarakat 

Indonesia yang demokratis, otonom, berkeadilan, dan berakhlak mulia.  

3. Dalam pergaulan internasional dan dunia Islam, Muhammadiyah juga 

terpanggil untuk menjalankan peran global dalam membangun tatanan 

dunia yang lebih damai, adil, maju, dan berkeadaban. Muhammadiyah 

menyadari pengaruh kuat globalisasi dan ekspansi neo-liberal yang sangat 

mencengkeram perkembangan masyarakat dunia saat ini. Dalam 

perkembangan dunia yang sarat permasalahan dan tantangan yang 

kompleks di abad ke-21 itu Muhammadiyah dituntut untuk terus aktif 

memainkan peran kerisalahannya agar umat manusia sedunia tidak terseret 

pada kehancuran oleh keganasan globalisasi dan neo-liberal, pada saat 

yang sama dapat diarahkan menuju pada keselamatan hidup yang lebih 

hakiki serta memiliki peradaban yang lebih maju dan berperadaban mulia. 



 37 
 

4. Khusus bagi umat Islam baik di tingkat lokal, naional, maupun global 

Muhammadiyah dituntut untuk terus memainkan peran da’wah dan tajdid 

secara lebih baik sehingga kaum muslimin menjadi kekuatan penting dan 

menentukan dalam perkembangan kebudayaan dan peradaban di era 

modern yang penuh tantangan ini. Era kebangkitan Islam harus terus 

digerakkan ke arah kemajuan secara signifikan dalam berbagai bidang 

kehidupan umat Islam. Umat Islam harus tumbuh menjadi khaira ummah 

yang memiliki martabat tinggi di hadapan komunitas masyarakat lain di 

tingkat lokal, nasional, dan global. Di tengah dinamika umat Islam yang 

semacam itu Muhammadiyah harus tetap istiqamah dan terus melakukan 

pembaruan dalam menjalankan dan mewujudkan misi Islam sebagai 

rahmatan lil-‘alamin di bumi Allah yang tercinta ini. 

Demikian Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang Satu Abad sebagai 

ungkapan keyakinan, komitmen, pemikiran, sikap, dan ikhtiar mengenai 

kehadiran dirinya sebagai Gerakan Islam yang mengemban misi da’wah dan tajdid 

dalam memasuki usianya hampir seratus tahun. Pernyataan Pikiran 

Muhammadiyah Jelang Satu Abad tersebut menjadi bingkai dan arah bagi segenap 

anggota dan pimpinan Persyarikatan baik dalam menghadapi perkembangan 

kehidupan maupun dalam melaksanakan usaha-usaha menuju tercapainya tujuan 

Muhammadiyah yaitu menegakkan dan menjunjung tinggi agama Islam sehingga 

terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Akhirnya, dengan senantiasa 

memohon ridha dan karunia Allah SWT., semoga kiprah Muhammadiyah di 

pentas sejarah ini membawa kemasalahatn bagi hidup umat manusia dan menjadi 

rahmat bagi alam semesta. Nashr min Allah wa fath qarib. 

 

 

  



Bagian Pertama 

38 
 

( Zhawâhir Al-Afkâr Al-Muhammadiyyah Li Al-Qarni Al-Tsâni )  

 

 

A. Kesyukuran  

Satu abad merupakan tonggak sejarah yang penting bagi 

Muhammadiyah dalam ikhtiar mengemban misi dakwah dan tajdid di tengah 

lintasan zaman yang penuh gelora. Dalam rentang seratus tahun 

Muhammadiyah telah berjuang mencerahkan kehidupan umat, bangsa, dan 

peradaban manusia semesta. Perjuangan Muhammadiyah akhirnya 

memperoleh pengakuan masyarakat luas sebagai gerakan Islam yang 

menorehkan tinta emas pembaruan di Indonesia.  

Keberhasilan perjuangan satu abad merupakan anugerah Allah SWT 

yang harus disyukuri berdasarkan firman Allah SWT Q.S. Ibrahim ayat 7 dan 

menjadi modal ruhaniah paling berharga untuk melangkah ke depan dengan 

optimis. Kesyukuran itu disertai kesadaran bermuhasabah diri atas 

kekurangan dan kelemahan yang harus diperbarui dengan seksama guna 

mengukir kisah sukses yang lebih utama di abad kedua.  

Dengan senantiasa mengharap ridha Allah SWT disertai ikhtiar 

pembaruan yang berkesinambungan guna memasuki abad baru maka 

Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah dan tajdid mendeklarasikan 

Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Abad Kedua yang mengandung 

manifesto gerakan pencerahan yang berkemajuan, berkeadaban, dan 

berkeadilan bagi kehidupan warga Persyarikatan, umat, bangsa, dan 

kemanusiaan universal.  

B. Refleksi Satu Abad  

Muhammadiyah sejak berdiri tahun 1912 menegaskan diri sebagai 

gerakan Islam yang berjuang menyebarluaskan dan memajukan ajaran Islam 

di Indonesia yang diilhami oleh firman Allah SWT dalam surat Ali Imran 104. 

Misi Muhammadiyah tersebut dikenal dengan gerakan dakwah dan tajdid 

 
20 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Tanfidz Keputusa Muktamar Ke-46, hal. 15-36 



 39 
 

yang diwujudkan melalui kepeloporan dalam pembaruan pemahaman agama, 

reformasi sistem pendidikan Islam, pengembangan pranata pelayanan-

pelayanan sosial dan pemberdayaan masyarakat berbasis Penolong 

Kesengsaraan Oemoem (PKO), memajukan peran perempuan muslim 

(Aisyiyah) di ruang publik, pengorganisasian zakat dan haji, merintis taman 

pustaka dan publikasi, tabligh yang mencerdaskan, dan mengembangkan 

amaliah Islami yang memajukan kehidupan.  

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah telah berkiprah 

melewati berbagai fase zaman yang sarat dinamika yang dihadapi dengan 

penuh keikhlasan dan perjuangan tanpa kenal lelah. Di era kolonial 

Muhammadiyah berperan dalam pergerakan kebangkitan kebangsaan menuju 

kemerdekaan Indonesia. Menjelang dan pada awal kemerdekaan, 

Muhammadiyah berperan aktif dalam meletakkan fondasi negara-bangsa 

yang berlandaskan Pancasila dan UUD 19945. Pada masa Orde Lama 

Muhammadiyah istiqamah dalam menegakkan Negara Republik Indonesia 

agar tetap berada dalam koridor konstitusi dan cita-cita kemerdekaan, disertai 

usaha-usaha modernisasi sosial untuk mencerdaskan kehidupan bangsa. Di 

era Orde Baru, Muhammadiyah terus berkiprah dengan kerja-kerja 

kemasyarakatan untuk memajukan kehidupan bangsa, disertai sikap hikmah 

dalam menghadapi situasi politik nasional. Pada era Reformasi, 

Muhammadiyah menjadi pilar penting masyarakat madani (civil society) dan 

memelopori era baru Indonesia yang demokratis, menghargai hak asasi 

manusia, berwawasan kemajemukan, serta bersikap responsif dan kritis 

kepada pemerintah sesuai dengan Kepribadian Muhammadiyah. Pergerakan 

Muhammadiyah dalam lintasan satu abad itu merupakan perwujudan dari 

pembaruan (tajdid) yang dipelopori Kyai Haji Ahmad Dahlan selaku pendiri 

gerakan Islam ini. Spirit pembaruan telah menjadi kesadaran yang melekat 

dalam gerakan Muhammadiyah genarasi awal untuk memahami dan 

menerjemahkan kembali ajaran Islam ke dalam kerja-kerja kemanusiaan dan 

kemasyarakatan yang mencerahkan. Setiap babakan sejarah telah dilalui 

Muhammadiyah dengan sikap optimis untuk terus berjuang mewujudkan 

Islam dalam pencerahan kehidupan.  

Muhammadiyah dalam lintasan satu abad telah memantapkan proses 

modernisasi sosial berbasis pembaruan Islam. Pemahaman agama dan metode 

dakwah yang dikembangkan Muhammadiyah telah menjadi cetak biru 

modernisme Islam di Indonesia. Islam yang ditampilkan Muhammadiyah 



Bagian Pertama 

40 
 

berkarakter tengahan (wasithiyah) dan menyejarah sehingga melahirkan 

format Indonesia yang Islami (Islamic Indonesia). Alam pikiran yang maju 

disertai sikap kokoh dalam prinsip mampu membuahkan tradisi amaliah yang 

melembaga untuk kepentingan hajat hidup orang banyak. Pandangan dan cita-

cita hidup Islam yang berkarakter pembaruan menjadi berbobot dan 

implementatif karena dilembagakan ke dalam bentuk organisasi 

(Persyarikatan) yang didukung sumber daya manusia yang berideologi 

kemajuan dan pranata-pranata sosial baru yang modern, sehingga terbentuk 

sistem sosial Indonesia yang bercorak Islami.  

Dalam kiprah kebangsaan yang penuh dinamika perjuangan 

Muhammadiyah bersama elemen umat Islam yang lainnya ikut meletakkan 

dasar konstitusi dan orientasi politik Islam yang berbasis moral dan 

berwawasan kebangsaan. Pada saat yang sama karya nyata Muhammadiyah 

di bidang pemikiran, pendidikan dan kepedulian sosial juga menjadi 

persemaian budaya madani dan nilai-nilai demokrasi untuk tegaknya 

keadaban dan kemajuan masyarakat. Dengan ideologi pembaruan yang 

melahirkan modernisasi itulah Muhammadiyah sesungguhnya terlah 

berkiprah sepanjang masa dalam mencerdaskan kehidupan bangsa secara utuh 

dan luas sebagaimana terkandung dalam cita-cita kemerdekaan.  

Kini Muhammadiyah menghadapi kehidupan keumatan, kebangsaan, 

dan kemanusiaan univerasl yang berada dalam pertaruhan yang krusial karena 

dilanda berbagai persoalan yang dilematik. Bahwa Umat Islam Indonesia 

sebagai penduduk terbesar masih menghadapi masalah rendahnya kualitas 

sumber daya manusia, kemiskinan, ketertinggalan, dan keterbelakangan 

dalam banyak aspek kehidupan. Kendati di tingkat dunia jumlah dan 

perkembangan umat Islam terutama di negara-negara Barat cukup 

menggembirakan dan menjanjikan harapan, tetapi masih dihadapkan pada 

sejumlah masalah keterpinggiran, konflik, dan pandangan negatif dari luar. Di 

tengah kecenderungan baru kesemarakan Islam di ruang publik terdapat 

masalah keumatan menyeruak ke permukaan seperti kemiskinan 

kepemimpinan, komoditisasi agama, konservatifisme dan formalisasi agama 

yang mengabaikan kemajuan dan substansi, bias pandangan dalam memaknai 

kemajemukan, dan belum terciptanya relasi sosial yang berkadilan gender.  

Dalam kehidupan kebangsaan, di tengah harapan baru reformasi dan 

tumbuhnya demokrasi yang dihargai dunia, bangsa Indonesia masih 

dihadapkan pada banyak masalah krusial. Di bidang politik terdapat masalah 



 41 
 

kerancuan dalam sistem ketatanegaraan antara sistem presidensial dan 

parlementer yang menimbulkan banyak masalah, kelembgaan negara yang 

tidak efektif antar lembaga-lembaga negara yang permanen dan ad-hoc, 

sistem kepartaian yang bercorak multipartai yang tidak produktif dan rawan 

masalah, dan berkembangnya pragmatisme politik yang dilakukan elit 

maupun partai politik. Dalam bidang hukum terdapat krisis kepercayaan 

terhadap lembaga-lembaga penegakan hukum, lemahnya pemberantasan 

korupsi, mekarnya mafia hukum, dan erosi moral para penegak hukum. Di 

bidang ekonomi berkisar pada paradigma ekonomi yang tidak konsisten, 

struktur ekonomi yang dualistis, kebijakan fiskal yang tidak mandiri, sistem 

keuangan dan perbankan yang tidak memihak rakyat, kebijakan perdagangan 

dan industri yang liberal, dan cengkeraman ekonomi neoliberal yang 

melahirkan banyak dilema dalam membangun perekenomian konstitusional 

dan memihak rakyat. Sedangkan dalam aspek sosial-budaya tumbuh masalah 

memudarnya rasa dan ikatan kebangsaan, disorientasi nilai keagamaan, 

memudarnya kohesi dan integrasi sosial, dan melemahnya karakter dan 

mentalitas positif bangsa.  

Dalam ranah kemanusiaan universal masih terdapat sejumlah masalah 

yang meniscayakan keprihatinan seluruh kekuatan dunia. Masalah-masalah 

krusial yang bersifat mondial adalah krisis kemanusiaan modern, kemiskinan 

sejumlah negara sedang berkembang di tengah melimpahruahnya 

kemakmuran negara-negara maju, krisis pangan dan energi, krisis ekonomi 

khususnya keuangan dan fiskal, krisis lingkungan dan perubahan iklim, 

migrasi global, dan yang berkaitan dengan relasi antarperadaban. Masalah 

lain ialah terorisme internasional, ketidakadilan politik dan standar ganda 

yang dilakukan negara-negara maju terhadap negara-negara sedang 

berkembang, dan secara khusus masalah Islamofobia yang dihadapi umat 

Islam di negara-negara Barat yang berlangsung masif dan sistematik.  

Dalam gerak melintasi zaman dari abad kesatu ke abad kedua dan 

dalam menghadapi masalah-masalah keumatan, kebangsaan, dan 

kemanusiaan universal yang sangat kompleks itu Muhammadiyah 

berkomitmen kuat untuk menjadi bagian dari penyelesai masalah (problem 

solver) dengan mengambil prakarsa, partisipasi, dan langkah-langkah yang 

proaktif dan strategis. Muhammadiyah pada abad kedua meneguhkan 

komitmen gerakannya untuk berperan lebih proaktif dalam melakukan 



Bagian Pertama 

42 
 

pencerahan bagi kehidupan umat, bangsa, dan kemanusiaan universal yang 

sarat tantangan.  

C. Pandangan Keislaman  

Muhammadiyah adalah gerakan Islam yang melaksanakan misi 

dakwah dan tajdid untuk terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-

benarnya. Bagi Muhammadiyah Islam merupakan nilai utama sebagai fondasi 

dan pusat inspirasi yang menyatu dalam seluruh denyut-nadi gerakan. 

Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam sebagai risalah yang dibawa para 

Nabi hingga Nabi akhir zaman Muhammad s.a.w. adalah agama Allah yang 

lengkap dan sempurna. Islam selain mengandung ajaran berupa perintah-

perintah dan larangan-larangan tetapi juga petunjuk-petunjuk untuk 

keselamatan hidup umat manusia di dunia dan akhirat.  

Muhammadiyah memandang bahwa Islam merupakan agama yang 

mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan umat 

manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah 

kebaikan yang serba utama, yang melahirkan keunggulan hidup lahiriah dan 

ruhaniah. Adapun da’wah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan 

perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup 

umat manusia sepanjang zaman. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam 

merupakan agama yang berkemajuan (din al-hadlarah), yang kehadirannya 

membawa rahmat bagi semesta kehidupan.  

Islam yang berkemajuan memancarkan pencerahan bagi kehidupan. 

Islam yang berkemajuan dan melahirkan pencerahan secara teologis 

merupakan refleksi dari nilai-nilai transendensi, liberasi, emansipasi, dan 

humanisasi sebagaimana terkandung dalam pesan Al-Quran Surat Ali Imran 

ayat 104 dan 110 yang menjadi inspirasi kelahiran Muhammadiyah. Secara 

ideologis Islam yang berkemajuan untuk pencerahan merupakan bentuk 

transformasi Al-Ma’un untuk menghadirkan dakwah dan tajdid secara aktual 

dalam pergulatan hidup keumatan, kebangsaan, dan kemanusiaan universal. 

Transformasi Islam bercorak kemajuan dan pencerahan itu merupakan wujud 

dari ikhtiar meneguhkan dan memperluas pandangan keagamaan yang 

bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah dengan mengembangkan ijtihad di 

tengah tantangan kehidupan modern abad ke-21 yang sangat kompleks.  

Islam yang berkemajuan menyemaikan benih-benih kebenaran, 

kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan, kemakmuran, dan keutamaan 



 43 
 

hidup secara dinamis bagi seluruh umat manusia. Islam yang 

menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik laki-laki maupun perempuan tanpa 

diksriminasi. Islam yang mengelorakan misi antiperang, antiterorisme, 

antikekerasan, antipenindasan, antiketerbelakangan, dan anti terhadap segala 

bentuk pengrusakan di muka bumi seperti korupsi, penyalahgunaan 

kekuasaan, kejahatan kemanusiaan, eksploitasi alam, serta berbagai 

kemunkaran yang menghancurkan kehidupan. Islam yang secara positif 

melahirkan keutamaan yang memayungi kemajemukan suku bangsa, ras, 

golongan, dan kebudayaan umat manusia di muka bumi.  

Muhammadiyah berkomitmen untuk terus mengembangkan 

pandangan dan misi Islam yang berkemajuan sebagaimana spirit awal 

kelahirannya tahun 1912. Pandangan Islam yang berkemajuan yang 

diperkenalkan oleh pendiri Muhammadiyah telah melahirkan ideologi 

kemajuan, yang dikenal luas sebagai ideologi reformisme dan modernisme 

Islam, yang muaranya melahirkan pencerahan bagi kehidupan. Pencerahan 

(tanwir) sebagai wujud dari Islam yang berkemajuan adalah jalan Islam yang 

membebaskan, memberdayakan, dan memajukan kehidupan dari segala 

bentuk keterbelakangan, ketertindasan, kejumudan, dan ketidakadilan hidup 

umat manusia.  

Dengan pandangan Islam yang berkemajuan dan menyebarluaskan 

pencerahan, maka Muhammadiyah tidak hanya berhasil melakukan 

peneguhan dan pengayaan makna tentang ajaran akidah, ibadah, dan akhlak 

kaum muslimin, tetapi sekaligus melakukan pembaruan dalam mu’amalat 

dunyawiyah yang membawa perkembangan hidup sepanjang kemauan ajaran 

Islam. Paham Islam yang berkemajuan semakin meneguhkan perspektif 

tentang tajdid yang mengandung makna pemurnian (purifikasi) dan 

pengembangan (dinamisasi) dalam gerakan Muhammadiyah, yang 

seluruhnya berpangkal dari gerakan kembali kepada Al-Quran dan As-Sunnah 

(al-ruju’ ila al-Quran wa al-Sunnah) untuk menghadapi perkembangan 

zaman.  

Karakter Islam yang berkemajuan untuk pencerahan peradaban telah 

memberikan kekuatan yang dinamis dalam menghadapkan Islam dengan 

perkembangan zaman. Dalam penghadapan Islam atas realitas zaman itu 

dikembangkan ijtihad dengan penggunaan akal pikiran dan ilmu pengetahuan 

sebagai instrumen kemajuan, sehingga Islam benar-benar menjadi agama bagi 

kehidupan yang bersifat kontekstual tanpa kehilangan pijakannya yang 



Bagian Pertama 

44 
 

autentik pada sumber ajaran. Ijtihad dan tajdid dalam gerakan 

Muhammadiyah sejak awal menemukan ruang artikulasi dalam 

kontekstualisasi ajaran Islam sebagaimana dikembangkan oleh Kyai Haji 

Ahmad Dahlan. Adapun rasionalisasi memperoleh bingkai yang kokoh 

sebagaimana disebut pendiri Muhammadiyah sebagai “akal pikiran yang yang 

suci”, sedangkan dalam Matan Keyakinan dan Cita-Cita Hidup 

Muhammadiyah disebut “akal pikiran yang sesuai dengan jiwa ajaran Islam”.  

Muhammadiyah memandang bahwa Islam dalam pergumulan dengan 

kehidupan sepanjang zaman harus diwujudkan dalam amal. Islam sangat 

menjunjung tinggi amal sejajar dengan iman dan ilmu, sehingga Islam hadir 

dalam paham keseimbangan sekaligus membumi dalam kehidupan. Dalam 

kehidupan yang konkret tidak ada manifestasi lain dari Islam kecuali dalam 

amal. Kyai Ahmad Dahlan dengan Muhammadiyah yang dididirikannya 

memelopori penafsirkan ulang doktrin Islam secara nyata untuk perubahan 

sebagaimana tercermin dalam teologi Al-Ma’un. Dari teologi Al-Ma’un lahir 

transformasi Islam untuk mengubah kehidupan yang bercorak membebaskan, 

memberdayakan, dan memajukan. Model pemahaman doktrin Islam dan 

penafsirannya yang implementatif itu menunjukkan daya hidup dan 

kemampuan Muhammadiyah dalam merumuskan ulang pesan-pesan dan 

nilai-nilai Islam yang responsif dengan problematika kemanusiaan, serta 

berdialog dengan realitas zaman secara cerdas dan mencerahkan.  

Muhammadiyah memahami bahwa Islam memiliki pandangan 

tentang masyarakat yang dicita-citakan, yakni masyarakat Islam yang 

sebenar-benarnya. Dalam pesan Al- Quran (QS. Ali Imran ayat 110; Al 

Baqarah ayat 143), masyarakat Islam yang diidealisasikan merupakan 

perwujudan khaira ummah (umat terbaik) yang memiliki posisi dan peran 

ummatan wasatha (umat tengahan), dan syuhada ‘ala al-nas (pelaku sejarah) 

dalam kehidupan manusia. Masyarakat Islam adalah suatu masyarakat yang 

di dalamnya ajaran Islam berlaku dan menjiwai seluruh bidang kehidupan 

yang dicirikan oleh ber-Tuhan dan beragama, berpersaudaraan, berakhlak dan 

beradab, berhukum syar’i, berkesejahteraan, bermusyawarah, berihsan, 

berkemajuan, berkepemimpinan, dan berketertiban. Dengan demikian 

masyarakat Islam menampilkan corak yang bersifat tengahan, yang 

melahirkan format kebudayaan dan peradaban yang berkeseimbangan.  

Masyarakat Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah memiliki 

kesamaan karakter dengan masyarakat madani (civil-society) yang maju, adil, 



 45 
 

makmur, demokratis, mandiri, bermartabat, berdaulat, dan berakhlak-mulia 

(al-akhlaq al-karimah) yang dijiwai nilai-nilai Ilahiah. Masyarakat Islam 

sebagai kekuatan madaniyah (masyarakat madani) menjunjungtinggi 

kemajemukan agama dan pemihakan terhadap kepentingan seluruh elemen 

masyarakat, perdamaian dan nir-kekerasan, serta menjadi tenda besar bagi 

golongan dan kelompok masyarakat tanpa diskriminasi. Masyarakat Islam 

yang dicita-citakan Muhammadiyah merupakan masyarakat yang terbaik 

yang mampu melahirkan peradaban yang utama sebagai alternatif yang 

membawa pencerahan hidup umat manusia di tengah pergulatan zaman. 

D. Wawasan Kebangsaan dan Kemanusiaan  

Muhammadiyah dalam melintasi zaman dari abad kesatu ke abad 

kedua menegaskan pandangan tentang wawasan kebangsaan dan 

kemanusiaan universal sebagai komitmen yang menyatu dalam gerakannya. 

Bahwa bangsa Indonesia dan dunia kemanusiaan universal merupakan ranah 

sosio-historis bagi Muhammadiyah dalam menyebarkan misi dakwah dan 

tajdid. Misi dakwah dan tajdid dalam konteks kebangsaan dan kemanusiaan 

merupakan aktualisasi dari fungsi kerisalahan dan kerahmatan Islam untuk 

pencerahan peradaban.  

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah sejak awal berjuang 

untuk pengintegrasian keislaman dan keindonesiaan. Bahwa Muhammadiyah 

dan umat Islam merupakan bagian integral dari bangsa dan telah berkiprah 

dalam membangun Indonesia sejak pergerakan kebangkitan nasional hingga 

era kemerdekaan. Muhammadiyah terlibat aktif dalam peletakan dan 

penentuan fondasi negara-bangsa yang berdasar Pancasila dan Undang-

Undang Dasar 1945. Muhammadiyah berkonstribusi dalam usaha 

mencerdaskan kehidupan bangsa serta memelihara politik Islam yang 

berwawasan kebangsaaan di tengah pertarungan berbagai ideologi dunia. 

Sejak awal Muhammadiyah memiliki wawasan kebangsaan yang jelas bahwa 

Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diproklamasikan pada 17 Agustus 

1945 merupakan konsensus nasional yang final dan mengikat seluruh 

komponen bangsa dengan menjadikan Muhammadiyah sebagai perekat dan 

pemersatu bangsa, sesuai dengan ayat Al Qur’an Surat Al Hujurat ayat 13.  

Muhammadiyah memandang bahwa proklamasi 1945 merupakan fase 

baru bagi Indonesia menjadi bangsa merdeka. Dengan kemerdekaan itu 

bangsa Indonesia secara berdaulat menentukan nasib dan masa depannya 



Bagian Pertama 

46 
 

sendiri yang dimanifestasikan dalam rumusan cita-cita nasional sebagaimana 

termaktub dalam Pembukaan UUD 1945, yaitu terwujudnya (1) Negara 

Indonesia yang merdeka, bersatu, berdaulat, adil, dan makmur; (2) 

Perikehidupan kebangsaan yang bebas; dan (3) Pemerintahan Negara 

Indonesia untuk melindungi segenap bangsa dan seluruh tumpah darah 

Indonesia, memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan 

bangsa, dan ikut melaksanakan ketertiban dunia yang berdasarkan 

kemerdekaan, perdamaian abadi, dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat 

Indonesia. Cita-cita nasional yang luhur itu merupakan pengejawantahan 

semangat kebangsaan dan kemerdekaan, sekaligus sebagai nilai dan arah 

utama perjalanan bangsa dan negara.  

Pembentukan Negara Indonesia selain menentukan cita-cita nasional 

juga untuk menegaskan kepribadian bangsa sebagaimana tercermin dalam 

Pancasila. Sebagai dasar negara, Pancasila merupakan perjanjian luhur dan 

konsensus nasional yang mengikat seluruh bangsa. Dalam falsafah dan 

ideologi negara terkandung ciri keindonesiaan yang memadukan nilai-nilai 

ketuhanan dan kemanusiaan (humanisme religius). Nilai-nilai tersebut 

tercermin dalam hubungan individu dan masyarakat, kerakyatan dan 

permusyawaratan, serta keadilan dan kemakmuran.  

Cita-cita nasional dan falsafah bangsa yang ideal itu perlu 

ditransformasikan ke dalam seluruh sistem kehidupan nasional sehingga 

terwujud Indonesia sebagai bangsa dan negara yang maju, adil, makmur, 

berdaulat, dan bermartabat di hadapan bangsa-bangsa lain. Paham 

nasionalisme serta segala bentuk pemikiran dan usaha yang dikembangkan 

dalam membangun Indonesia haruslah berada dalam kerangka negara-bangsa 

dan diproyeksikan secara dinamis untuk terwujudnya cita-cita nasional yang 

luhur itu. Nasionalisme bukanlah doktrin mati sebatas slogan cinta tanah air 

tetapi harus dimaknai dan difungsikan sebagai energi positif untuk 

membangun Indonesia secara dinamis dan transformasif dalam mewujudkan 

cita-cita nasional di tengah badai masalah dan tantangan zaman.  

Bahwa segala bentuk separatisme yang ingin memisahkan diri dari 

Indonesia dan mencita-citakan bentuk negara yang lain sesungguhnya 

bertentangan dengan komitmen nasional dan cita-cita proklamasi 

kemerdekaan. Demikian pula setiap bentuk penyelewengan dalam mengurus 

negara, korupsi, kolusi, nepotisme, penjualan aset-aset negara, pengrusakan 

sumberdaya alam dan lingkungan, penindasan terhadap rakyat, otoritanisme, 



 47 
 

pelanggaran hak asasi manusia, tunduk pada kekuasaan asing, serta berbagai 

tindakan yang merugikan hajat hidup bangsa dan negara merupakan 

penghianatan terhadap cita-cita kemerdekaan.  

Bangsa Indonesia sesungguhnya memiliki nilai-nilai keutamaan yang 

mengkristal menjadi modal sosial dan budaya penting. Di antara nilai-nilai itu 

adalah daya juang, tahan menderita, mengutamakan harmoni, dan gotong 

royong. Nilai-nilai keutamaan tersebut masih relevan, namun memerlukan 

penyesuaian dan pengembangan sejalan dengan dinamika dan tantangan 

zaman. Tantangan globalisasi yang meniscayakan orientasi kepada kualitas, 

persaingan dan daya saing menuntut bangsa Indonesia memiliki karakter yang 

bersifat kompetitif, dinamis, berkemajuan, dan berkeunggulan disertai 

ketangguhan dalam menunjukkan jatidiri bangsa.  

Dalam menghadapi perkembangan kemanusiaan universal 

Muhammadiyah mengembangkan wawasan keislaman yang bersifat 

kosmopilitan. Kosmopolitanisme merupakan kesadaran tentang kesatuan 

masyarakat seluruh dunia dan umat manusia yang melampaui sekat-sekat 

etnik, golongan, kebangsaan, dan agama. Kosmopolitanisme secara moral 

mengimplikasikan adanya rasa solidaritas kemanusiaan universal dan rasa 

tanggungjawab universal kepada sesama manusia tanpa memandang 

perbedaan dan pemisahan jarak yang bersifat primordial dan konvensional.  

Muhammadiyah memiliki akar sejarah kosmopolitan yang cukup 

kuat. Secara sosio-historis, Muhammadiyah lahir di era kolonialisme dengan 

interaksi antar-bangsa baik pribumi, Eropa, Cina, dan Arab, yang membentuk 

persatuan nasional. Para perintis Muhammadiyah generasi awal memiliki 

wawasan dan pergaulan budaya yang bersifat kosmopolit yang berinteraksi 

dengan orang-orang asing dari Eropa, Turki, Arab, Cina, India, dan lain-lain. 

Secara intelektual pendiri dan tokoh Muhammadiyah berinteraksi dengan 

pikiran-pikiran maju dari Timur Tengah dan Barat, yang membentuk dan 

memperluas cakrawala kosmopolitan. Secara ideologis Muhammadiyah 

merupakan gerakan Islam modernis yang banyak mengadopsi perangkat, 

metode, dan unsur-unsur modernisme Barat sebagai embrio sikap 

kosmopolitan tanpa terjebak pada pembaratan.  

Kosmopolitanisme Islam yang dikembangkan Muhammadiyah dapat 

menjadi jembatan bagi kepentingan pengembangan dialog Islam dan Barat 

serta dialog antar peradaban. Dalam perspektif baru konflik antar peradaban 



Bagian Pertama 

48 
 

merupakan pandangan yang kadaluwarsa dan dapat menjadi pemicu benturan 

yang sesungguhnya. Tatanan dunia baru memerlukan dialog, kerjasama, 

aliansi, dan koeksistensi antar peradaban. Dalam kaitan relasi antar peradaban 

dan perkembangan kemanusiaan universal saat ini sungguh diperlukan global 

ethic (etika global) dan global wisdom (kearifan global) yang dapat 

membimbing, mengarahkan, dan memimpin dunia menuju peradaban yang 

lebih tercerahkan.  

Bersamaan dengan itu Muhammadiyah memandang bahwa peradaban 

global dituntut untuk terus berdialog dengan kebudayaan-kebudayaan 

setempat agar peradaban umat manusia semesta tidak terjebak pada kolonisasi 

budaya sebagaimana pernah terjadi dalam sejarah kolonialisme masa lampau 

yang menyengserakan kehidupan bangsa-bangsa. Globalisasi dan 

multikulturalisme tidak membawa hegemoni kolonialisme baru yang 

membunuh potensi kebudayaan lokal, tetapi sebaliknya mau berdialog dan 

mampu memberikan ruang kebudayaan untuk tumbuhnya local genius 

(kecerdasan lokal) dan local wisdom (kearifan lokal) yang menjadi pilar 

penting bagi kelangsungan peradaban semesta.  

E. Agenda Abad Kedua  

Muhammadiyah pada abad kedua berkomitmen kuat untuk melakukan 

gerakan pencerahan. Gerakan pencerahan (tanwir) merupakan praksis Islam 

yang berkemajuan untuk membebaskan, memberdayakan, dan memajukan 

kehidupan. Gerakan pencerahan dihadirkan untuk memberikan jawaban atas 

problem-problem kemanusiaan berupa kemiskinan, kebodohan, 

ketertinggalan, dan persoalan-persoalan lainnya yang bercorak struktural dan 

kultural. Gerakan pencerahan menampilkan Islam untuk menjawab masalah 

kekeringan ruhani, krisis moral, kekerasan, terorisme, konflik, korupsi, 

kerusakan ekologis, dan bentuk-bentuk kejahatan kemanusiaan. Gerakan 

pencerahan berkomitmen untuk mengembangkan relasi sosial yang 

berkeadilan tanpa diskriminasi, memuliakan martabat manusia laki-laki dan 

perempuan, menjunjung tinggi toleransi dan kemajemukan, dan membangun 

pranata sosial yang utama.  

Dengan gerakan pencerahan Muhammadiyah terus bergerak dalam 

mengemban misi dakwah dan tajdid untuk menghadirkan Islam sebagai ajaran 

yang mengembangkan sikap tengahan (wasithiyah), membangun perdamaian, 



 49 
 

menghargai kemajemukan, menghormati harkat martabat kemanusiaan laki-

laki maupun perempuan, mencerdaskan kehidupan bangsa, menjunjungtinggi 

akhlak mulia, dan memajukan kehidupan umat manusia. Komitmen 

Muhammadiyah tersebut menunjukkan karakter gerakan Islam yang dinamis 

dan progresif dalam menjawab tantangan zaman, tanpa harus kehilangan 

identitas dan rujukan Islam yang autentik.  

Muhammadiyah dalam melakukan gerakan pencerahan berikhtiar 

mengembangkan strategi dari revitalisasi (penguatan kembali) ke 

transformasi (perubahan dinamis) untuk melahirkan amal usaha dan aksi-aksi 

sosial kemasyarakatan yang memihak kaum dhu’afa dan mustadh’afin serta 

memperkuat civil society (masyarakat madani) bagi kemajuan dan 

kesejahteraan bangsa. Dalam pengembangan pemikiran Muhammadiyah 

berpijak pada koridor tajdid yang bersifat purifikasi dan dinamisaai, serta 

mengembangkan orientasi praksis untuk pemecahan masalah kehidupan. 

Muhammadiyah mengembangkan pendidikan sebagai strategi dan ruang 

kebudayaan bagi pengembangan potensi dan akal-budi manusia secara utuh. 

Sementara pembinaan keagamaan semakin dikembangkan pada pengayaan 

nilai-nilai aqidah, ibadah, akhlak, dan mu’amalat-dunyawiyah yang 

membangun keshalehan individu dan sosial yang melahirkan tatanan sosial 

baru yang lebih relijius dan humanistik.  

Dalam gerakan pencerahan, Muhammadiyah memaknai dan 

mengaktualisasikan jihad sebagai ikhtiar mengerahkan segala kemampuan 

(badlul-juhdi) untuk mewujudkan kehidupan seluruh umat manusia yang 

maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat. Jihad dalam pandangan 

Muhammadiyah bukanlah perjuangan dengan kekerasan, konflik, dan 

permusuhan. Umat Islam dalam berhadapan dengan berbagai permasalahan 

dan tantangan kehidupan yang kompleks dituntut untuk melakukan perubahan 

strategi dari perjuangan melawan sesuatu (al-jihad li-al-muaradhah) kepada 

perjuangan menghadapi sesuatu (al-jihad li-al-muwajahah) dalam wujud 

memberikan jawaban-jawaban alternatif yang terbaik untuk mewujudkan 

kehidupan yang lebih utama.  

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah mengagendakan 

revitalisasi visi dan karakter bangsa, serta semakin mendorong gerakan 

mencerdaskan kehidupan bangsa yang lebih luas sebagaimana cita-cita 

kemerdekaan. Dalam menghadapi berbagai persaingan peradaban yang tinggi 



Bagian Pertama 

50 
 

dengan bangsa-bangsa lain dan demi masa depan Indonesia yang lebih maju 

maka diperlukan transformasi mentalitas bangsa ke arah pembentukan 

manusia Indonesia yang berkarakter kuat. Manusia yang berkarakter kuat 

dicirikan oleh kapsitas mental yang membedakan dari orang lain seperti 

keterpercayaan, ketulusan, kejujuran, keberanian, ketegasan, ketegaran, kuat 

dalam memegang prinsip, dan sifat-sifat khusus lainnya yang melekat dalam 

dirinya. Sementara nilai-nilai kebangsaan lainnya yang harus terus 

dikembangkan adalah nilai-nilai spiritualitas, solidaritas, kedisiplinan, 

kemandirian, kemajuan, dan keunggulan.  

Pada abad kedua Muhammadiyah menghadapi perkembangan dunia 

yang semakin kosmopolit. Dalam perspektif kosmopolitanisme yang 

melahirkan relasi umat manusia yang semakin mendunia, Muhammadiyah 

sebagai bagian integral dari warga semesta dituntut komitmennya untuk 

menyebarluaskan gerakan pencerahan bagi terbentuknya wawasan 

kemanusiaan universal yang menjunjungtinggi perdamaian, toleransi, 

kemajemukan, kebajikan, keadaban, dan nilai-nilai yang utama. Orientasi 

gerakan yang kosmopolitan tidak sertamerta menjadikan Muhammadiyah 

kehilangan pijakan yang kokoh dalam ranah keindonesiaan dan lokalitas 

kebudayaan setempat, serta mencerabut dirinya dari kepribadian 

Muhammadiyah.  

F. P e n u t u p  

Muhammadiyah setelah melewati abad pertama memasuki abad kedua 

senantiasa memohon pertolongan Allah SWT untuk terus menguatkan tekad 

dan langkah yang sungguh-sungguh dalam menjalankan gerakan dakwah dan 

tajdid yang bersifat pencerahan. Gerakan pencerahan dilakukan melalui 

proses transformasi yang bersifat membebaskan, mencerahkan, dan 

memajukan kehidupan.  

Karena itu Muhammadiyah menyeru kepada semua elemen umat, 

bangsa, dan masyarakat luas untuk bekerjasama dalam gerakan pencerahan 

menuju terciptanya tatanan kehidupan yang lebih utama. Gerakan pencarahan 

Muhammadiyah diproyeksikan bagi terwujudnya masyarakat Islam yang 

sebenar-benarnya dan tersebarluaskannya Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin 

(QS. Al Anbiya’ ayat 107) yang melahirkan peradaban utama. 

 

  



 51 
 

 

Pasca Muktamar Satu Abad (ke-46 tahun 2010), Muhammadiyah berada 

pada pusaran dinamika kehidupan bangsa dan dunia global yang penuh masalah, 

tantangan, dan tarik menarik yang kompleks di seluruh bidang kehidupan. 

Muhammadiyah akan menghadapi realitas dunia yang samasekali baru, sebabnya 

para muballigh diharapkan dapat membaca, mengantisipasi, serta memberikan 

arahan terbaik kepada warga Persyarikatan khususnya, dan kepada umat Islam 

pada umumnya. 

1. Krisis kemanusiaan modern  

Kehidupan masyarakat modern abad ke-21 menunjukan kemajuan yang 

luar biasa terutama dibidang pemikiran, ilmu pengetahuan dan teknologi, dan 

aspek-aspek lainnya yang mengantarkan manusia di planet ini berada dalam 

peradaban yang tinggi. Namun bersamaan dengan itu terjadi kecenderungan 

hidup yang serba ekstrem yang melahirkan krisis kemanusiaan modern. 

Manusia modern mengalami lost of soul (kegersangan ruhani), disorientasi 

makna, anomaly (penyimpangan  moral dan social), kekerasan dan future shock 

(kejutan masa depan). Masalah-masalah tersebut timbul sebagai akibat dari 

orientasi hidup yang serba rasional-instrumental yang melahirkan manusia 

serba modular dan kehilangan makna-makna ruhaniah yang otentik. Bersamaan 

dengan itu kebudayaan modern memiliki sisi negative berupa penghambaan 

yang berlebihan terhadap materi (materialism), kesenangan inderawi 

(hedonism), dan peniadaan nilai-nilai (nihilsme).  

2. Krisis Pangan dan Energi  

Saat ini dunia mengalami ancaman ketahan pangan (food security) yang 

sangat serius karena terbatasnya ketersediaan sumber-sumber dan bahan 

makanan karena keterbatasan lahan, kekeringan dan ledakan jumlah penduduk. 

Krisis energy dan pangan yang berkelanjutan merupakan masalah yang sangat 



Bagian Pertama 

52 
 

mengancam mas adepan umat manusia dan kemanusiaan. Semakin menipisnya 

ketersediaan sumberdaya energi alam yang tidak terbarukan, terutama minyak 

bumi, batubara dan gas telah menimbulkan kompetisi terhadap akses energy 

yang tidak sehat sebagai salah satu penyulut ketegangan, konflik, peperangan 

dan hegemoni Negara-negara kaya atas kedaulatan ekonomi dan politik negara-

negara miskin.  

3. Krisis Ekonomi Global 

Globalisasi ekonomi telah menyebabkan semakin tingginya tingkat 

keterkaitan ekonomi antar negara. Krisis keuangan tahun 2008-2009 yang 

berawal dari krisis kredit perumahan di Amerika Serikat telah menjalar ke 

hampir seluruh dunia. Pelajaran yang bisa dipetik dari kejadian ini adalah 

bahwa diantara negara-negara yang menganut system pasar bebas, kesuksesan 

ekonomi tidak mudah menjalar ke negara lain, sementara kegagalan ekonomi 

sangat mudah, bahkan tak tertahankan, untuk menjalar ke negara lain. 

Disamping itu kesuksesan disektor swasta tidak mudah dirembetkan 

manfaatnya kesektor negara, tetapi kegagalan sektor swasta, terutama yang 

besar, sangat mudah menjadi tanggungan negara.  

4. Krisis Lingkungan dan Perubahan Iklim  

Kerusakan lingkungan dan perubahan iklim berakibat pada menurunnya 

jumlah dan kualitas produksi hasil pertanian dan kelautan yang berdampak 

sistemik terhadap menurunnya pendapatan petani, nelayan dan masyarakat 

yang bekerja pada dua sektor tersebut. jumlah pengangguran dan orang miskin 

bertambah. Kerusakan alam telah berdampak pada menurunnya daya tahan 

tubuh, tingkat kesehatan dan penyebaran penyakit endemi dan pandemi. 

Meskipun kerusakan aam dan dampak kerusakan yang ditimbulkannya sudah 

terlihat jelas, pemahaman dan kesadaran masyarakat masih sangat rendah 

karena kurangnya sosialisasi oleh pemerintah dan para pemangku kepentingan. 

Masalah lingkungan hidup dan pemanasan global tidak hanya terbatas 

dikalangan elit, bahkan telah menjadi lading bisnis dikalangan elit dan negara.  

5. Islamofobia  

Pasca peristiwa “September 2001”, kaum Muslimin diberbagai penjuru 

dunia  menghadapi gelombang baru “Islamophobia”  yang terus berkembang 

secara massif dan sistemik. Islamophobia adalah sebuah wawasan dan 

pandangan dunia yang disebabkan oleh ketakutan dan kebencian tidak berdasar 



 53 
 

terhadap Islam, yang muncul melalui praktik-praktik pengasingan dan 

diskriminasi terhadap kaum Muslimin dalam berbagai bidang kehidupan. 

Secara ideologis Islamophobia muncul dalam bentuk penilaian serta 

penggambaran negatif terhadap Islam yang dipersepsikan sebagai agama yang 

tidak logis, primitif dan anti kemajuan hingga mengobarkan kekerasan dan 

mendukung atau apresiatif terhadap terorisme. Islamophobia dimanifestasikan 

dalam bentuk miskonsepsi atau penyamaan makna jihad dengan terorisme, 

penggambaran negatif tentang ajaran Islam dan intoleransi umat Islam dimedia 

massa, pelecehan terhadap Nabi dan kitab suci, kebijakan yang diskriminatif 

terhadap imigran Muslim sehingga semangat dna sikap rasisme anti-umat Islam 

sebagai golongan minoritas yang berbeda dengan kelompok mayoritas.  

6. Imigran Global 

Migrasi global merupakan fenomena sosial yang diakibatkan oleh 

industrialisasi, kemajuan teknologi transformasi, keamanan dna kekerasan. 

Masyarakat bermigrasi dari satu negara ke negara lainnya untuk meningkatkan 

kesejahteraan hidup, mendapatkan rasa aman dan mencari pengalaman. Secara 

alamiah migrasi global melahirkan percampuran etnis, akumulasi dan 

akulturasi budaya. Tetapi lambat laun migrasi global menimbulkan perubahan 

komposisi penduduk yang langsung atau tidak langsung menimbulkan masalah 

persatuan bangsa seperti sentimen antara pendatang dan penduduk asli, 

identitas kebudayaan, kewargaan dan masalah social-politik lainnya.  

7. Konflik Antarperadaban  

Tidak dapat dipungkiri, kekerasan bernuanasa agama yang terjadi 

diberbagai kawasan dunia telah menimbulkan sentimen dan rasa tidak suka 

diantara pemeluk agama, khususnya pemeluk agama besar dunia: Islam, 

Kristen, Yahudi, Hindu, Budha. Globalisasi yang ditandai oleh kemajuan 

teknologi informasi yang menghilangkan batas-batas antar negara membuat 

“benturan” antarbudaya dan peradaban tidak terhindarkan. Fundamentalisme 

agama dan kebudayaan berkembang dihampir semua agama dan kebudayaan. 

Pada sisi lainnya dialog dan kerjasama antariman (interfaith) dan antar 

peradaban (intercivilization) berkembang dengan baik sebagai jawaban dan 

usaha positif memecahkan berbagai masalah kegamaan dan kebudayaan. 

Muhammadiyah sangat mendukung dan berperan serta dalam prakarsa dan 

kegiatan dialog yang terbuka, tulus dan bersahabat. Muhammadiyah 



Bagian Pertama 

54 
 

menghimbau agar dialog yang sudah diselenggarakan oleh negara dan 

masyarakat dapat ditingkatkan kea rah kerjasama kemanusiaan yang konkrit 

untuk menciptakan perdamaian, keadilan dan kesejahteraan bersama (common 

good) tidak terbatas pada elit pemimpin agama tetapi juga masyarakat akar 

rumput.  

8. Hegemoni dan Paradoks Politik Global 

Perkembangan politik global ditandai dengan semakin kuat dan meluasnya 

demokratisasi, penegakan hak dan asasi manusia, dan berbagai dialog 

antarperadaban. Tetapi diakui terjadi paradoks dimana negara-negara maju 

khususnya Amerika Serikat semakin menunjukan standar ganda, disatu pihak 

menjadi polisi dunia untuk atas nama demokrasi mengawasi bahkan menindak 

negara-negara sedang berkembang yang tidak menjalankan politik demokrasi, 

penegakan hak asasi manusia, dan menjalankan pemerintahan yang 

demokratik. Namun pada saat yang sama bertindak sewenang-wenang dalam 

menjalankan politik luar negerinya seperti menginvasi Irak, mendukung dan 

membiarkan Israel sewenang-wenang dalam menindas Palestina, 

mengintimidasi Iran, terlibat jauh dalam campurtangan menentukan nasib 

bangsa Afghanistan, dan kebijakan-kebijakan politik luar negeri lainnya yang 

hegemoni. Perkembangan lain ditunjukan oleh hampir kebanyakan negara-

negara Barat, disatu pihak begitu peduli dengan demokrasi dan HAM, tetapi 

tidak memberi ruang gerak yang leluasa bagi Muslim di negara-negara tersebut 

untuk menjalankan agamanya termasuk dalam memakai jilbab.  

9. Kemiskinan Dunia  

Di dunia ini masih terdapat jumlah kaum miskin sekitar 200 juta yang 

tersebar di negara-negara sedang berkembang, termasuk 32,5 juta di Indonesia 

yang berada dibawah garis kemiskinan. Padahal kebijakan politik dan ekonomi 

dunia selalu mengumandangkan pentingnya kesejahteraan/kemakmuran hidup 

bangsa-bangsa. Terjadi paradoks bahwa ekonomi dunia semakin dikuasai oleh 

sistem ekonomi kapialis dalam madzhab kapitalisme dan neoliberalisme global, 

yang dalam praktiknya menimbulkan kesenjangan yang tinggi antara kelompok 

yang kaya untuk semakin kaya dan kaum miskin kian miskin. Praktik ekonomi 

kapitalis dan neoliberal cenderung memarjinalkan kaum miskin, dhu’afa, dan 

mustadh’afin. Inilah paradoks politik ekonomi global yang melahirkan proses 

pemiskinan.  



 55 
 

Sementara pada Muktamar Muhammadiyah Ke-47 di Makassar dirumuskan 

isu-isu kemanusiaan uiversal sebagai berikut : 

1. Adaptasi dan Mitigasi Perubahan Iklim  

Perubahan iklim (climate change) sebagai dampak dari pemanasan 

global (global warming). Tingginya polusi, banyaknya rumah kaca, dan 

kerusakan hutan telah menimbulkan kerusakan lapisan ozone yang 

berkontribusi besar dalam proses kerusakan dan pengrusakan alam. 

Perubahan iklim dapat mengakibatkan gagal panen, bencana kekeringan 

yang mengancam ketahanan pangan dunia. Perubahan iklim dapat 

menimbulkan krisis ekonomi, krisis lingkungan, krisis kemanusiaan dan 

krisis politik. Pemanasan global dapat menyebabkan naiknya permukaan air 

laut yang menimbulkan banjir abadi yang merusak struktur air tanah, 

kepunahan ekosistem dan makhluk hidup, serta menenggelamkan pulau-

pulau kecil. Beberapa negara kepulauan terancam tenggelam dan kehilangan 

pulau-pulau di perbatasan. Berubahnya peta dunia dan hilangnya sebagian 

wilayah territorial negara dapat menimbulkan kriris politik dunia, terutama 

ang terkait langsung dengan kedaulatan wilayah negara.  

Karena itu diperlukan aksi nyata secara bersama-sama dan 

berkelanjutan untuk mengurangi dampak pemanasan global melalui usaha-

usaha penghijauan hutan, merubah gaya hidup yang boros energi, 

membersihkan polusi, membangun infrastruktur fisik yang ramah 

lingkungan, mengurangi penggunaan kertas dengan penghematan, daur 

ulang, dan meminimalkan penggunaan kertas melalui budaya paperless 

dengan pemanfaaatan kemajuan teknologi informasi dan komunikasi seperti 

penggunan email dan media sosial untuk komunikasi antar manusia, 

pengembangan e-book, e-news papers, e-magazine dan website untuk 

referensi ilmiah dan pengetahuan mutakhir.  

2. Perlindungan Kelompok Minoritas  

Berbagai peristiwa diskriminasi terhadap minoritas terjadi di berbagai 

belahan dunia. Kelompok minoritas etnis, agama, ras dan budaya seringkali 

mendapat tekanan, intimidasi, diskriminasi, dan kekerasan oleh kelompok 

mayoritas dari kelompok mayoritas. Minoritas tidak hanya dalam bidang 

agama, tapi juga kelompok yang termarjinalkan atau menjadi sub-ordinasi 

secara sosial seperti para buruh, gelandangan, kelompok difable, dan 



Bagian Pertama 

56 
 

sebagainya. Berbagai perilaku negatif seperti rasisme, bahkan pembersihan 

etnis masih terus terjadi di beberapa negara.  

Jika diskriminasi dari mayoritas terhadap minoritas ini tidak 

dihentikan, maka dunia akan terus dipenuhi dengan kekerasan. Ketika yang 

minoritas menjadi kelompok besar, maka mereka akan bergantian menindas 

yang kecil. Maka mata rantai diskriminasi ini harus diputus. Muhammadiyah 

memandang bahwa ukhuwah insaniyah sebagaimana terkandung dalam Al- 

Quran Surat Al-Hujarat ayat 13 menjunjung tinggi kemanusiaan universal 

tanpa memandang latar belakang etnis, agama, dan unsur primordial lain 

sebagai bagian penting dari ajaran Islam. Kehadiran Islam merupakan 

rahmat bagi semesta alam. Berpijak pada Sunnah Nabi, Muhamadiyah juga 

memandang bahwa golongan yang besar atau mayoritas harus selalu 

melindungi dan menyayangi yang kecil dan minoritas. Demikian pula 

sebaliknya, kelompok yang kecil atau minoritas harus menghormati yang 

besar dan mayoritas. Karena itu, Muhammadiyah menganjurkan kepada 

seluruh institusi yang ada dibawahnya untuk selalu menjadi pelindung 

terhadap kelompok minoritas yang tertindas.  

3. Eksistensi Manusia di Bumi  

Dunia saat ini menghadapi persoalan yang berkaitan dengan eksistensi 

manusia dalam kehidupannya. Hal ini terkait dengan ledakan penduduk, 

keterbatasan sumber daya alam, serta ancaman musnahnya manusia akibat 

penggunaan senjata nuklir, konflik dan pemusnahan etnik, maupun 

perubahan iklim yang ekstrem. Mengingat kembali pada kasus Perang Dunia 

Kedua, kadang tidak ada paralelisme antara modernitas dengan 

kemanusiaan, antara kemajuan teknologi dengan sifat luhur kemanusiaan. 

Holocoust sebagai peristiwa sangat mengerikan pada abad ke-20 justru 

terjadi pada negara Jerman yang saat itu menjadi salah satu pusat dari 

perkembangan teknologi. Jerman sebagai salah satu negara paling maju di 

dunia terbawa dalam rasisme dan melakukan pembunuhan masal. Inilah 

yang menimbulkan kekhawatiran bahwa kemajuan teknologi, seperti 

produksi robotik maupun persenjataan nuklir dapat menjadi penyebab 

kehancuran manusia itu sendiri.  

Oleh karena itu diperlukan etika kemanusiaan global berbasis agama 

yang menunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan yang utama seperti orientasi 



 57 
 

hidup saling kasih sayang, damai, toleran, tengahan, serta keshalehan dan 

akhlaq mulia agar manusia modern dan berteknologi tinggi tidak menjadi 

insan modular yang buas dan matirasa fitrah kemanusiaannya. Pendidikan 

dan relasi antarbangsa harus menjadi media untuk mengembangkan nilai-

nilai kemanusiaan yang autentik itu sehingga dapat mencegah alienasi dan 

pemusnahan manusia selaku insan Tuhan yang mulia.  

4. Pemanfaatan Teknologi Komunikasi  

Dunia sudah memasuki era digital sebagai akibat dari kemajuan 

teknologi komunikasi yang sangat pesat. Manusia yang secara fisik 

terpisahkan oleh jarak geografis senantiasa terkoneksi satu dengan yang lain 

secara cepat. Informasi di suatu tempat tersebar ke seluruh pelosok penjuru 

dunia. Meskipun demikian, interaksi fisik antara sesama manusia menjadi 

sangat terbatas. Berbagai komunitas media sosial mampu mendekatkan 

manusia dalam dunia maya, tetapi mereka jauh antara satu dengan lainnya 

dalam dunia nyata.  

Teknologi informasi sebagaimana teknologi lainnya memiliki manfaat 

dan madlarat bagi pemakainya. Umat Islam mutlak menguasai teknologi 

informasi, tidak sekedar menjadi pengguna yang pasif. Kemampuan 

menguasai teknologi akan bermanfaat untuk sarana dakwah dan 

penyebarluasan faham dan gagasan yang utama. Jejaring antar manusia 

dapat dikembangkan menjadi jejaring ideologi, advokasi dan kerjasama 

yang membuana. Perlu dikembangkan etika virtual yang menjujungtinggi 

kesopanan, penghargaan terhadap sesama, dan akhlaq mulia sehingga relasi 

media sosial tidak liar dan tetap berada dalam koridor nilai-nilai 

kemanusiaan yang luhur.  

5. Mengatasi Masalah Pengungsi  

Peperangan yang terjadi di beberapa kawasan telah menimbulkan 

penderitaan bagi rakyat yang tidak berdosa. Ribuan manusia meninggal 

dunia dan ratusan ribu lainnya terlunta-lunta sebagai pengungsi, terusir dari 

kampung halamannya. Banyak di antara mereka adalah umat Islam yang 

berasal dari Irak, Syiria, Yaman, Myanmar, Somalia, Eritria dan sebagainya. 

Persoalan pengungsi ini semakin kompleks di tengah krisis ekonomi. 

Banyak negara yang menolak dan mengusir para pengungsi dari tanah air 

mereka.  



Bagian Pertama 

58 
 

Karena itu, terkait dengan penanganan masalah pengungsi ini 

Perserikatan Bangsa-bangsa (PBB) dan lembaga-lembaga kemanusiaan 

tingkat dunia perlu mengambil langkah cepat untuk menekan negara-negara 

anggota PBB memberikan pelayanan dan perlindungan bagi para pengungsi. 

PBB dan negara-negara adidaya tidak boleh terjebak pada sikap politik 

standar ganda dalam menghadapi negara-negara pelanggar hak asasi 

manusia. Harus ada peraturan yang menjamin pemenuhan hak-hak dan 

perlindungan para pengungsi sehingga mereka terbebas dari eksploitas dan 

perbudakan manusia. Perlu ada sanksi tegas bagi Pemerintah yang 

melanggar Hak Azasi Manusia dan perdagangan manusia.  

6. Perdagangan Manusia dan Perlindungan Buruh Migran  

Peperangan yang terjadi di beberapa kawasan telah menimbulkan 

penderitaan bagi rakyat yang tidak berdosa. Ribuan manusia meninggal 

dunia dan ratusan ribu lainnya terlunta-lunta sebagai pengungsi, terusir dari 

kampung halamannya.. Persoalan pengungsi ini semakin kompleks di 

tengah krisis ekonomi. Banyak negara yang menolak dan mengusir para 

pengungsi dari tanah air mereka. mKarena itu, terkait dengan penanganan 

masalah pengungsi ini Perserikatan Bangsa-bangsa (PBB) dan lembaga-

lembaga kemanusiaan tingkat dunia perlu mengambil langkah cepat untuk 

menekan negara-negara anggota PBB memberikan pelayanan dan 

perlindungan bagi para pengungsiSehubungan dengan hal tersebut, 

Muhammadiyah perlu melakukan advokasi secara serius terhadap para 

pekerja Indonesia di luar negeri dan memberikan wacana yang benar 

mengenai kesamaan derajat manusia. Muhammadiyah mengecam praktek 

perbudakan apapun bentuknya seperti yang terjadi pada korban human 

trafficking dan eksploitasi terhadap tenaga kerja serta menuntut pemerintah 

menindak tegas pelaku perdagangan dan eksplotasi manusia tersebut. 

Menghadapi berbagai kenyataan abad baru yang kompleks tersebut, pada 

Muktamar Satu Abad (Ke-46 2010) yang lalu, Muhammadiyah telah 

menggariskan beberapa peran dan langkah strategisnya sebagai berikut : 

Pertama, Muhammadiyah sebagai gerakan tajdid terus mendorong 

tumbuhnya gerakan pemurnian ajaran Islam dalam masalah yang baku (al-

tsawabit) dan pengembangan pemikiran dalam masalah-masalah ijtihadiyah yang 

menitikberatkan aktivitasnya pada dakwah amar makruf nahi munkar. 



 59 
 

Muhammadiyah bertanggung jawab atas berkembangnya syiar Islam di Indonesia, 

dalam bentuk: 1) makin dipahami dan diamalkannya ajaran Islam dalam 

kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara, 2) kehidupan umat yang 

makin bermutu, yaitu umat yang cerdas, berakhlak mulia, dan sejahtera.  

Kedua, Muhammadiyah sebagai gerakan Islam dengan semangat tajdid 

yang dimilikinya terus mendorong tumbuhnya pemikiran Islam secara sehat dalam 

berbagai bidang kehidupan. Pengembangan pemikiran Islam yang berwatak tajdid 

tersebut sebagai realisasi dari ikhtiar mewujudkan risalah Islam sebagai rahmatan 

lil-alamin yang berguna dan fungsional bagi pemecahan permasalahan umat, 

bangsa, negara, dan kemanusiaan dalam tataran peradaban global.  

Ketiga, sebagai salah satu komponen bangsa, Muhammadiyah bertanggung 

jawab atas berbagai upaya untuk tercapainya cita-cita bangsa dan Negara 

Indonesia, sebagaimana dituangkan dalam Pembukaan Konstitusi Negara. Upaya-

upaya tersebut melalui: 1) penegakan hukum dan pemerintahan yang bersih, 2) 

perluasan kesempatan kerja, hidup sehat dan berpendidikan yang bebas dari 

kemiskinan, 3) peneguhan etika demokrasi dalam kehidupan ekonomi dan politik, 

4) pembebasan kehidupan berbangsa dan bernegara dari praktek kemunkaran dan 

kemaksiatan; 

Keempat, sebagai warga Dunia Islam, Muhammadiyah bertanggung jawab 

atas terwujudnya kemajuan umat Islam di segala bidang kehidupan, bebas dari 

ketertinggalan, keterasingan, dan keteraniayaan dalam percaturan dan peradaban 

global. Dengan peran di dunia Islam yang demikian itu Muhammadiyah berkiprah 

dalam membangun peradaban dunia Islam yang semakin maju sekaligus dapat 

mempengaruhi perkembangan dunia yang semakin adil, tercerahkan, dan 

manusiawi.  

Kelima, sebagai warga dunia, Muhammadiyah senantiasa 

bertanggungjawab atas terciptanya tatanan dunia yang adil, sejahtera, dan 

berperadaban tinggi sesuai dengan misi membawa pesan Islam sebagai rahmatan 

lil-alamin. Peran global tersebut merupakan keniscayaan karena di satu pihak 

Muhammadiyah merupakan bagian dari dunia global, di pihak lain perkembangan 

dunia di tingkat global tersebut masih ditandai oleh berbagai persoalan dan krisis 

yang mengancam kelangsungan hidup umat manusia dan peradabannya karena 

keserakahan negara-negara maju yang melakukan eksploitasi di banyak aspek 

kehidupan. 

  



Bagian Pertama 

60 
 

 

A. Peta Dakwah 

1. Peta dakwah adalah suatu gambaran sistematik dan terinci tentang subyek 

, obyek dan lingkungan serta tantangan dakwah pada satuan unit daerah .  

2. Satuan unitnya dapat meliputitingkat RT, RW, kelurahan/desa, 

kecamatan, kabupaten, bahkan propinsi. Luas dan besarnya satuan unit 

yang akan diambil sangat tergantung kepada kebutuhan akan dataserta 

dana dan tenaga yang tersedia. Sebaiknya dikoordinasi dan dilakukan 

secara kelembagaan.  

3. Adapun gambaran petanya meliputi: a) Deskripsi keadaanDeskripsi ini 

dapat dituangkan dalam bentuk uraian, dan dalam bentuk tabel, grafik dan 

lainnya yang berkaitan dengan setiap komponen; b) Identifikasi masalah 

dakwah. 

B. Gerakan Jama’ah & Dakwah Jama’ah (GJDJ)  

1. Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) ialah suatu usaha 

Persyarikatan Muhammadiyah melalui anggotanya yang tersebar di 

seluruh tanah air untuk secra serempak teratur dan terencana 

meningkatkan keaktifannya dalam membina lingkungannya ke arah 

kehidupan yang seahtera lahir batin. 

2. Bidang dakwah yang digarap dan dilaksanakan meliputi pendidikan, 

sosial, ekonomi, kebudayaan, hukum, dan solidaritas ke luar. Metode 

GJDJ dilakukan oleh sekelompok kecil warga jama’ah (inti jamaah) yang 

ditujukan kepada kelompok jamaahnya, dengan menggunakan 

pengembangan atau pembinaan masyarakat (community development). 

3. Dalam GJDJ ini dakwah dikonstruksi secara multiaspek menyangkut 

Islam sebagai ajaran yang menyeluruh, serta memperhatikan dan 

mempertimbangkan kecenderungan-kecenderungan perkembangan umat 

dan bangsa yang diidentifikasi sebagai agenda dakwah Muhammadiyah. 

C. Dakwah Kultural 

1. Dakwah Kultural yaitu menanamkan nilai-nilai Islam dalam seluruh 

dimensi kehidupan dengan memperhatikan potensi dan kecenderungan 



 61 
 

manusia sebagai makhluk budaya secara luas, dalam rangka mewujudkan 

masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. 

2. Dakwah Kultural yang diusung oleh Muhammadiyah  samasekali tidak 

melegitimasikan hal-hal yang bertentangan dengan manhaj pemikiran 

agama dalam Muhammadiyah, termasuk dalam menghadapi gejala syirik, 

bid’ah, dan khurafat. 

D. Dakwah Komunitas 

1. Dakwah Komunitas merupakan bentuk aktualisasi dakwah Islam yang 

diperankan gerakan Islam ini dengan perhatian atau fokus pada 

kelompok-kelompok sosial khusus yang disebut “komununitas”.  

2. Pendekatan dan strategi yang lebih relevan untuk menghadapi berbagai 

komunitas yang berkembang di masyarakat sesuai dengan karakternya 

masing-masing ke dalam suatu model dakwah yang aktual. 

3. Komunitas adalah sebuah kelompok sosial dari beberapa organisme yang 

berbagi lingkungan, umumnya memiliki ketertarikan dan habitat yang 

sama. Dalam suatu komunitas para individu yang hidup di dalamnya 

memiliki maksud, kepercayaan, sumber daya, preferensi, kebutuhan, 

risiko, kegemaran, dan sejumlah kondisi lain yang serupa. 

4.  Relasi dan pola hidup komunitas pada ummnya homogen, yang terdiri 

atas berbagai kelompok, sehingga dapat dijumpai heterogenitas 

komunitas yang tmbuh dan berkembang dalam kehidupan masyarakat.  

5. Prinsip dakwah pencerahan berbasis komunitas : 

a. Kemampuan menerjemahkan pesan dan misi dakwah secara relevan 

yang membawa pencerahan dalam kehidupan komunitas yang 

menjadi sasaran dakwah;  

b. Kemampuan memahami dan memetakan komunitas secara lengkap;  

c. Kemampuan untuk mengorganisasi/memobilisasi;  

d. Kemampuan beinteraksi dan berkomuniasi sesuai dengan 

karakteristik komunitas;  

e. Kemampuan memetakan dan mengidentifikasi kebutuhan komunitas;  

f. Kemampuan untuk membangkitkan solidaritas; dan  

g. Kemampuan mengembangkan proses pecerahan yang membebaskan, 

memberdayakan, dan memajukan kehidupan yang bermakna sesuai 

dengan nilai-nilai luhur ajaran Islam yang membawa kemajuan.  

h.  



Bagian Pertama 

62 
 

6. Klasifikasi mitra tabligh berdasarkan komunitas : 

a. Komunitas Kelas Atas 

b. Komuitas Kelas Menengah 

c. Komunitas Kelas Bawah 

d. Kelompok Marginal 

e. Komunitas Virtual 

f. Komunitas Khusus. 

  



 63 
 

 

A. Visi Pengembangan Majelis Tabligh 2015-2020 

Visi pengembangan Majelis Tabligh 2015-2020 ialah “berkembangnya 

fungsi tabligh dalam pembinaan keagamaan yang bersifat purifikasi dan 

dinamisasi pada berbagai kelompok sasaran dakwah yang mencerminkan 

Islam berkemajuan berdasar Al-Quran dan As-Sunnah Al-Maqbulah” 

B. Program Kerja Majelis Tabligh Periode 2015-2020 

Program kerja Majelis Tabligh periode 2015-2020 berdasarkan 5 

Program Pengembangan dijabarkan sebagai berikut : 

1. Sistem Gerakan:  

Meningkatnya model Pembinaan aqidah, ibadah, dan akhlak  

berdasarkan faham agama dalam Muhammadiyah  yang 

berlandaskan Al-Quran dan As-Sunnah Al-Maqbulah. 

a. Menyusun ManhajTabligh sebagai pedoman dasar tabligh 

Muhammadiyah. 

b. Menyusun dan mengembangan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak umat berbasis pada program cyber tabligh. 

c. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada keluarga, dan kaum lansia (implementasi konsep 

fikih keluarga sakinah dan qoryah thoyyibah). 

d. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada kelompok birokrat (implementasi konsep fikih 

tatakelola) 

e. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada kelompok masyarakat terdampak bencana 

(implementasi fikih kebencanaan) 

f. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada AUM (kesehatan, pendidikan, dan ekonomi) 



Bagian Pertama 

64 
 

g. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada kaum muda (model animasi, Irfani Quotient, 

pesantren “kilat”). 

h. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada advokasi korban pendangkalan akidah dan 

komunitas berkebutuhan. 

i. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada kelompok difabel. 

j. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan aqidah, ibadah dan 

akhlak berbasis pada kelompok/jamaah mualaf. 

k. Menyusun dan mengembangkan Tim Asistensi Tabligh. 

l. Menyelengarakan dan meningkatkan program Rihlah Dakwah pada 

tingkat Wilayah, Daerah dan Cabang. 

m. Mengembangkan dan mengintensifkan penyelenggaraan model 

tafhimul Qur’an was Sunnah. 

n. Mengembangkan dan mengintensifkan forum-forum pembinaan 

bertema khusus (kristologi, pemahaman mengenai aliran-aliran 

keagamaan dsb.) 

o. Menyusun konsep standarisasi masjid dan mushalla Muhammadiyah 

(umum) 

2. Organisasi dan Kepemimpinan 

Adanya standarisasi tata kelola masjid, musala dan lembaga 

korps Mubaligh Muhammadiyah untuk peningkatan  pembinaan 

jamaah. 

a. Menyusun konsep standarisasi masjid dan mushalla di lingkungan 

AUM. 

b. Menyusun konsep Korp Mubaligh Muhammadiyah (umum). 

c. Menyusun konsep Korp Mubaligh Muda dan Mahasiswa 

Muhammadiyah. 

d. Menyelenggarakan pertemuan silaturahmi nasional/regional takmir 

masjid dan mushalla, serta Korp Mubaligh Muhammadiyah. 

e. Melaksanakan dan mengembangkan evaluasi tabligh melalui 

penyusunan peta dakwah yang terintegrasi dalam kegiatan Korp 

Mubaligh. 



 65 
 

f. Menyelenggarakan proyek percontohan pengembangan masjid dan 

musala Muhammadiyah yang terintegrasi dengan Badan Koordinasi 

Masjid & Korp Mubaligh Muhammadiyah di Cabang dan Ranting 

serta berbasis pada peta dakwah. 

g. Menyusun konsep pedoman pengembangan jaringan dan kerjasama 

Majelis Tabligh dengan berbagai pihak baik di lingkungan internal 

maupun eksternal Muhammadiyah. 

h. Advokasi Mubaligh. 

3. Jaringan 

Meningkatnya sinergi dan kerjasama secara tersistem untuk 

mengintensifkan dan memperluas kinerja tabligh. 

a. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk mewujudkan berbagai 

materi tabligh sebagai panduan bagi mubaligh Muhammadiyah. 

b. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk mengembangkan buku-

buku himpunan putusan dan fatwa Tarjih ke dalam format e-book 

yang dapat dinikmati oleh seluas-luas kalangan masyarakat. 

c. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk melaksanakan pelatihan 

ketarjihan bagi mubaligh Muhammadiyah. 

d. Bekerjasama dengan Lembaga Penanggulangan Bencana (LPB) 

untuk melaksanakan pelatihan tanggap bencana bagi mubaligh 

Muhammadiyah. 

e. Bekerjasama dengan Majelis Pendidikan Tinggi untuk merealisasikan 

kader mubaligh mahasiswa Muhammadiyah dan pengelolaan masjid 

Perguruan Tinggi Muhammadiyah yang terstandarisasi. 

f. Bekerjasama dengan Majelis Pemberdayaan Masyarakat (MPM) 

melaksanakan pembinaan keislaman terhadap kelompok-kelompok 

dampingan MPM. 

g. Bekerjasama dengan Lembaga Lingkungan Hidup untuk menyusun 

dan mengembangkan materi-materi tabligh berwawasan lingkungan. 

h. Membangun silaturahmi dan kerjasama dengan berbagai pihak di luar 

Muhammadiyah (MUI, lembaga-lembaga dakwah Ormas, dan 

institusi lain baik pemerintah maupun swasta). 

i. Menjalin kerjasama dengan AMCF dalam rangka sinkronisasi dan 

pengembangan program-program dakwah berwawasan perdamaian. 



Bagian Pertama 

66 
 

j. Menyusun konsep Tabligh Institut sebagai grand design pembinaan 

dan pelatihan/pendidikan insan tabligh Muhammadiyah. 

 

4. Sumberdaya 

 Meningkatnya kuantitas dan kualitas mubaligh untuk 

memenuhi kebutuhan tabligh di berbagai segmen dan  lingkungan 

sosial. 

a. Mengintensifkan penyelenggaraan TOT pelatihan insan tabligh 

Muhammadiyah tingkat nasional, regional/propinsi dan daerah. 

b. Mengintensifkan penyelenggaraan pelatihan mubaligh 

Muhammadiyah tingkat nasional, regional/propinsi dan daerah. 

c. Mengintensifkan penyelenggaraan pelatihan mubaligh khusus 

pelajar, mahasiswa dan kaum muda Muhammadiyah. 

d. Mengintensifkan pengajian Malam Selasa (Yogyakarta) sebagai 

wahana penguatan kompetensi mubaligh Muhammadiyah. 

e. Mendorong Majelis Tabligh di Wilayah dan Daerah untuk 

menyelenggarakan Sekolah atau Kursus-kursus Tabligh. 

5. Aksi Pelayanan 

 Dihasilkannya materi-materi dan layanan tabligh  yang 

bersifat panduan,  bimbingan, dan pencerahan baik langsung 

maupun melalui berbagai media. 

a. Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada nilai-nilai 

ideologis Muhammadiyah (MKCH, Kepribadian Muhammadiyah, 

Muqaddimah AD Muhammadiyah). 

b. Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada tafsir ayat-ayat 

dan hadis Pedoman Hidup Islami (PHI). 

c. Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada fatwa-fatwa 

yang telah diputuskan oleh Majelis Tarjih. 

d. Menyusun buku Hadits Arba’in Muhammadiyah yang berisi hadis-

hadis pilihan dan terkait dengan nilai-nilai ideologi Muhammadiyah. 

e. Menyelenggarakan program-program pengajian melalui media radio 

dan televisi. 

f. Menyelenggarakan dan menggiatkan pengajian-pengajian di tingkat 

Pusat, Wilayah, Daerah, Cabang dan Ranting. 



 67 
 

g. Meningkatkan penyelenggaraan Pengajian Kamis Pagi di Kantor PP 

Muhammadiyah Cik di Tiro Yogyakarta. 

h. Meningkatkan penyelenggaraan Pengajian Pimpinan dan Mubaligh 

Muhammadiyah di Gedung Dakwah Muhammadiyah, Menteng, 

Jakarta. 

i. Mengembangkan Majalah Tabligh sebagi icon tabligh 

Muhammadiyah baik pada aspek materi, penampilan, jumlah 

pembaca aktif maupun marketing-nya. 

j. Bekerjasama dengan PHBI dan pihak lainnya dalam syiar dakwah 

Islam. 

 

C. Beberapa Materi Dakwah Prioritas Periode 2015-2020 

Setiap muballigh Muhammadiyah hendaknya merujuk pada Materi 

Tabligh Terstruktur yang diterbitkan oleh Majelis Tabligh Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah dengan memperhatikan pendalaman dan penajaman materi 

sesuai dengan situasi dan kondisi jamaah masing-masing. 

Setiap muballigh Muhammadiyah hendaknya merujuk kepada buku 

syarah/penjelasan mengenai Manhaj Tabligh yang diterbitkan oleh Majelis 

Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. 

Selain fokus pada materi-materi dakwah yang umum disampaikan seperti 

materi Aqidah, Ibadah, Akhlaq, dan Mu’amalah, termasuk materi 

Kemuhammadiyahan/Ketarjihan; kepada seluruh muballigh 

Muhammadiyah dihimbau untuk menyampaikan beberapa materi yang 

disarikan dari ragam permasalahan yang teridentifikasi dalam Tanfidz 

Muktamar Muhammadiyah Ke-47 di Makassar, di antaranya ialah : 

1. Islam Berkemajuan dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah 

2. Sosialisasi beberapa produk Tarjih, yaitu : 

a. Fikih Anti Korupsi 

b. Fikih Air 

c. Teologi Lingkungan 

d. Fikih Kebencanaan 

e. Konsep Keluarga Sakinah 

f. Fikih Tata Kelola 

3. Panduan Dakwah di Rumah Sakit (MPKU) 



Bagian Pertama 

68 
 

4. Pancasila dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah berdasarkan 

pemahaman Muhammadiyah, dan kaitannya dengan cita-cita 

Muhammadiyah mewujudkan baldatun thayyibatun wa Rabbun 

Ghafur. 

5. Islam sebagai agama peradaban (dinul hadlarah) 

6. Ilmu pengetahuan dalam perspektif Islam 

7. Islam sebagai pilar kebangsaan dan kebhinekaan 

8. Akhlaq dan etika bernegara 

9. Nilai-nilai dasar masyarakat Indonesia (daya juang, tahan menderita, 

harmoni, gotong royong dll) dalam bingkai Al-Qur’an dan Sunnah 

10. Kontribusi dan nilai-nilai kepahlawanan dari tokoh-tokoh bangsa yang  

berasal dari Muhammadiyah. 

11. Separatisme dalam perspektif Islam 

12. Jihad konstitusi 

13. Fikih gadget/media sosial 

14.  Proxy war dan persatuan umat Islam/warga bangsa 

15. Fikih realitas kontemporer sebagaimana dinarasikan oleh 

Muhammadiyah 

16. Materi-materi dakwah bertujuan khusus (komunitas) 

 





 

 

 

  



 

 

  





 

 71 
 

Bagian Kedua 

 

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-2 

 

Fathurrahman Kamal21 

 

A) Makna Dakwah, Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan Tabligh 

Secara etimologis, dakwah berasal dari bahasa Arab “ دعوة” dari kata 

يدعو  -دعا  yang berarti “panggilan”, “ajakan” atau “seruan”. Ism Fa’il-nya ialah 

da’i/da’iyah (mufrad) dan du’ât (jama’). 

Ibnu Manzhur dalam kamus Lisan Al-‘Arab mengatakan : du’at adalah 

orang-orang yang mangajak manusia untuk bersumpah-setia (bai’at) pada 

petunjuk atau kesesatan. Bentuk tunggalnya adalah da’i atau da’iyah, yang 

artinya orang yang mengajak kepada agama atau bid’ah. Dalam kata da’iyah, 

huruf “ha” berfungsi sebagai mubalaghah (superlatif). Nabi SAW juga 

disebut sebagai da’i Allah SWT. Demikian pula seorang mu’adzin disebut 

sebagai da’i, dan Nabi SAW adalah da’i umat atau yang mengajak mereka 

kepada tuhidullah dan taat kepadaNya.22  

 
21 Ketua Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020. Dosen Prodi 

Komunikasi & Penyiaran Islam (KPI) FAI Universitas Muhammadiyah Yogyakarta 

22 Ibnu Manzhur, Lisan Al-Arab XIV, hlm. 259 



Bagian Kedua 

74 
 

Atas dasar itulah kemudian, istilah da’i dan da’iyah bermakna orang 

yang mengajak kepada petunjuk atau kesesatan. Makna semacam ini 

dipertegas oleh hadis Nabi SAW berikut ini : 

ثَ نَا إِسْْاَعِيلُ يَ عْنُونَ ابْنَ جَ  بَةُ بْنُ سَعِيد  وَابْنُ حُجْر  قاَلُوا: حَدَّ ثَ نَا يََْيََ بْنُ أيَُّوبَ وَقُ تَ ي ْ عْفَر  عَنْ حَدَّ
هُد ى كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ   الْعَلَاءِ عَنْ أبَيِهِ عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ أَن  رَسُولَ اللََِّّ قاَلَ:﴿مَنْ دَعَا إِلََ 

ثِْ  ئ ا وَمَنْ دَعَا إِلََ ضَلَالَة  كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الِْْ قُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورهِِمْ شَي ْ مِثْلُ   أُجُورِ مَنْ تبَِعَهُ لََ يَ ن ْ
ئ ا قُصُ ذَلِكَ مِنْ آثََمِهِمْ شَي ْ  23﴾ آثََمِ مَنْ تبَِعَهُ لََ يَ ن ْ

Al-Imam Ibnu Qayyim Al-Jawziyah menjelaskan bahwa setiap da’i 

memiliki ciri khasnya sendiri, tergantung pada apa yang didakwahkannya. 

Ketika kata tersebut disandarkan kepada lafdz al-jalalah (الله) sehingga 

menjadi “الله  maka ia mengandung spesifikasi makna dan aksentuasi ”داعي 

tersendiri; yakni para da’I yang khusus menyeru kepada agama Allah SWT, 

beribadah kepadanya, ma’rifat serta mahabbah kepadaNya. Mereka itu adalah 

“khawwash khalqillah” (makhluk Allah SWT yang istimewa), termulia dan 

tertinggi kedudukan dan nilainya di sisi Allah SWT.24 Menurut Syaikh 

Jum’ah Amin Abdul Aziz, da’i ilallah adalah orang yang berusaha untuk 

mengajak manusia, dengan perkataan dan perbuatannya, kepada Islam, 

menerapkan manhajnya, memeluk akidahnya serta melaksanakan 

syariatnya.25  

Beberapa nash (teks) berikut ini menunjuk kepada makna (da’wah) ; 

menyeru dan menganjurkan manusia untuk iltizam dan menggembirakan 

mereka dengan Islam serta mengarahkan mereka kepadanya dengan berbagai 

media dan metode yang sesuai dengan prinsip syariah. 

  

 
23 HR Muslim 

24 Ibnu Qayyim Al-Jawziyah, Miftah Dar Al-Sa’adah. 

25 Jum’ah Amin Abdul Aziz, Fiqih Dakwah : Studi atas Berbagai Prinsip dan Kaidah yang Harus 

Dijadikan  Acuan Dalam Dakwah Islamiyah, Terj. Abdus Salam Masykur (Solo: Intermedia, 

2005), hlm. 27 



 

 75 
 

Al-Ahzab ayat 45-46 :  

ا وَمُبَشِ ر ا وَنَذِير ا. وَدَاعِي ا إِلََ اللََِّّ بِِِذْنهِِ وَسِراَج ا    مُنِي ا  يََأيَ ُّهَا النَّبُِّ إِنََّ أرَْسَلْنَاكَ شَاهِد 

Al-Ahqaf ayat 31 :  

ركُْمْ مِنْ عَذَاب  ألَيِم    يََقَ وْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللََِّّ وَءَامِنُوا بهِِ يَ غْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنوُبِكُمْ وَيُُِ

Yunus ayat 25  :  

ُ يَدْعُو إِلََ دَارِ السَّلَامِ وَيَ هْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلََ صِراَط  مُسْتَقِيم    وَاللََّّ

An-Nahl ayat 125    :  

إِلََ سَبِيلِ رَبِ كَ بِالحِْكْمَةِ وَالْمَوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ وَجَادِلْهمُْ بِالَّتِِ هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ   ادعُْ 
 أَعْلَمُ بِنَْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ 

Al-Hajj ayat 67   :  

إِلََ رَبِ كَ إِنَّكَ لَعَلَى   نََسِكُوهُ فَلَا يُ نَازعُِنَّكَ في الْأَمْرِ وَادعُْ لِكُلِ  أمَُّة  جَعَلْنَا مَنْسَك ا هُمْ  
 هُد ى مُسْتَقِيم  

Hadis Rasulullah SAW : 

ثَ نَا إِسْْاَعِيلُ يَ عْنُونَ ابْنَ   بَةُ بْنُ سَعِيد  وَابْنُ حُجْر  قاَلُوا: حَدَّ ثَ نَا يََْيََ بْنُ أيَُّوبَ وَقُ تَ ي ْ حَدَّ
مَنْ دَعَا إِلََ هُد ى كَانَ   عَنْ الْعَلَاءِ عَنْ أبَيِهِ عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ أَن  رَسُولَ اللََِّّ قاَلَ﴿  جَعْفَر  

ئ ا شَي ْ أُجُورهِِمْ  مِنْ  ذَلِكَ  قُصُ  يَ ن ْ لََ  تبَِعَهُ  مَنْ  أُجُورِ  مِثْلُ  الْأَجْرِ  مِنَ  إِلََ    لَهُ  دَعَا  وَمَنْ 
ئ ا﴾ضَلَالَة  كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الِْْ  قُصُ ذَلِكَ مِنْ آثََمِهِمْ شَي ْ  26ثِْ مِثْلُ آثََمِ مَنْ تبَِعَهُ لََ يَ ن ْ

Dengan penjelasan etimologis ini, Thayyib Barghuts, dalam karyanya 

“Manhaj Al-Nabiy fi Himayat al-Dakwah” mendefinisikan “dakwah” sebagai 

 
26 HR Muslim  



Bagian Kedua 

76 
 

berikut :“Sebuah kerja keras yang sistematis dan terstruktur bertujuan untuk 

mengenalkan hakekat Islam kepada semua manusia; melakukan sebuah 

perubahan yang mendasar dan seimbang dalam kehidupan mereka dengan 

jalan menunaikan segala kewajiban kekhalifahan untuk mencari ridla Allah 

dan menggapai kemenangan yang dijanjikanNya kepada orang-orang yang 

shalih dalam kehidupan akherat.”27 

Dalam perspektif tafsir maudlu’iy (tematik), kata “da’wah” ditemukan 

sebanyak 46 kali; 39 kali dalam arti mengajak kepada Islam dan kebaikan, 

dan 7 kali mengajak kepada neraka atau kejahatan. Berdasarkan makna yang 

terbaca dalam Al-Qur’an, secara terminologis, dapat didefinisikan sebagai 

“kegiatan mengajak, mendorong, dan memotivasi orang lain berdasarkan 

bashirah untuk meniti jalan Allah SWT dan istiqamah di jalanNya serta 

berjuang bersama meninggikan agama Allah SWT.” 

Kata “mengajak”, “mendorong” dan “memotivasi” merupakan 

kegiatan dakwah yang berada dalam lingkup tabligh. Kata “bashirah” untuk 

menunjukkan bahwa dakwah harus dengan ilmu dan perencanaan yang baik. 

Kalimat “meniti jalan Allah SWT” untuk menunjukkan tujuan dakwah yaitu 

mardlatillah. Kalimat “istiqamah di jalanNya” untuk menunjukkan dakwah 

yang berkesinambungan. Sedangkan kalimat “berjuang bersama 

meninggikan agama Allah SWT” untuk menunjukkan bahwa dakwah bukan 

hanya untuk menciptakan kesalehan pribadi, tetapi juga harus menciptakan 

kesalehan sosial.28 

Menurut H M Amien Rais : Dakwah pada pokoknya berarti ajakan atau 

panggilan yang diarahkan pada masyarakat luas untuk menerima kebaikan 

dan meninggalkan keburukan. Dakwah merupakan usaha untuk menciptakan 

situasi yang lebih baik sesuai dengan ajaran Islam di semua bidang 

kehidupan. Dipandang dari kacamata dakwah, kehidupan manusia 

merupakan suatu kebulatan. Sekalipun kehidupan dapat dibedakan menjadi 

 
27 Thayyib Barghuts, Manhaj Al-Nabiy fi Himayat al-Dakwah wa Al-Muhafadhah ‘ala 

Munjazatiha Khilal al-Fatrah al-Makkiyah (Virginia USA: IIIT, 1995), hlm. 64-67 

28 Dr. Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah (Jakarta: Prenada Media, 2004), hlm. 3-4 



 

 77 
 

beberapa segi, tetapi dalam kenyataan kehidupan itu tidak dapat dipisah-

pisahkan.29 

H.A. Rosyad Sholeh berpendapat bahwa kegiatan dakwaah bersifat 

multidimensional. Perubahan dari suatu kondisi kepada kondisi yang lain 

yang lebih baik, atau dari suatu kondisi yang sudah baik kepada kondisi lain 

yang lebih baik lagi, mencakup segi-segi sangat luas. Ia menyangkut 

perubahan sikap hidup dan perilaku yang lemah dan kurang menguntungkan, 

seperti bodoh dan terbelakang serta sikap  narimo ing pandum (kebudayaan 

kemiskinan), ke arah sikap hidup dan perilaku  yang diperlukan untuk 

kehidupan yang lebih baik dan mulia. Disamping itu perubahan suatu kondisi 

ke arah kondisi lain yang diinginkan, menyangkut tata kehidupan masyarakat 

dalam segala aspeknya.30 

Dakwah dalam konsep Muhammadiyah ialah “upaya untuk mengajak 

seseorang atau kelompok orang (masyarakat) agar memeluk dan 

mengamalkan ajaran Islam atau mewujudkan ajaran Islam ke dalam 

kehidupan yang nyata”. Juga dimaknai sebagai “upaya menanamkan nilai-

nilai Islam dalam seluruh dimensi kehidupan dengan memperhatikan potensi 

dan kecenderungan manusia sebagai makhluk budaya secara luas, dalam 

rangka mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya”. 

Dari makna dakwah yang bersifat mendasar, luas, dan berproses itu 

maka Muhammadiyah menunjukkan orientasi gerakannya yang bersifat kuat 

pada prinsip tetapi fleksibel dalam cara dan implementasinya, serta 

menonjolkan sikap tengahan (wasathiyah) yang merupakan identitas Islam 

itu sendiri. Amar ma’ruf nahi munkar merupakan identitas utama bagi 

Muhammadiyah sepanjang sejarahnya, dan dapat dikembangkan menjadi al-

amru bi al-‘adli wa al-nahyu ‘an al-dhulmi (menegakkan keadilan dan 

mencegah kezaliman). 

 
29 HM Amien Rais, “Dakwah Menghadapi Era Informasi” dalam Kata Pengantar pada “Dakwah 

Islam Kontemporer : Tantangan dan Harapan (Yogyakarta : MTDK-PPM, 2004), hlm. v 

30 H.A. Rosyad Sholeh, Manajemen Dakwah Muhammadiyah, (Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2010), Cetakan III, hal. 59 



Bagian Kedua 

78 
 

Gerakan dakwah Muhammadiyah bersifat menyeluruh, komprehensif 

dan integral; tidak hanya bersifat lisan dan tulisan (da’wah bi lisan al-maqal) 

tetapi sekaligus dakwah dengan perbuatan atau tindakan yang multi-aspek 

(da’wah bi lisan al-hal), yang diwujudkan dalam berbagai bentuk amal usaha 

di bidang pendidikan, kesehatan, pelayanan sosial, pemberdayaan 

masyarakat, kegiatan ekonomi, dan peran-peran kebangsaan secara lebih luas 

yang dilaksanakan dengan sistem organisasi di seluruh wilayah Negara 

Kesatuan Republik Indonesia. 

Dengan pandangan dakwah yang holistik tersebut, setiap muballigh 

harus menyadari dan menebarkan kesadaran mendalam kepada setiap warga 

bahwa seluruh kebaikan dalam wujud amal usaha Muhammadiyah 

merupakan aktifitas dakwah, sehingga tidak dibenarkan adanya kegiatan amal 

usaha yang bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam itu sendiri. Hal ini 

tercermin pada identitas masing-masing AUM yang dijabarkan dalam 

Qa’idah Penyelenggaraan dan Pengelolaan Amal Usaha Muhammadiyah 

sebagai berikut : 

Pendidikan Dasar dan Menengah bertujuan membentuk manusia 

muslim yang beriman, bertaqwa, berakhlaq mulia, cakap, percaya pada diri 

sendiri, berdisiplin, bertanggungjawab, cinta tanah air, memajukan dan 

memperkembangkan ilmu pengetahuan dan keterampilan, dan beramal 

menuju terwujudnya masyarakat utama, adil makmur yang diridlai Allah 

Subhanahu wata’ala.31 

Perguruan Tinggi Muhammadiyah bertujuan terselenggaranya catur 

dharma pndidikan tinggi Muhammadiyah dalam bidang Pendidikn, 

Penelitian, Pengabdian Masyarakat, serta Islam dan Kemuhammadiyahan 

dalam rangka mencapai tujuan pendidikan Muhammadiyah meliputi : a) 

berkembangnya potensi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Allah 

SWT, berakhlaq mulia, cerdas, berilmu, cakap, kreatif, dan mandiri sehingga 

trwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya; b) terwujudnya 

kemampuan penciptaan, pengembangan, dan penyebarluasan ilmu 

pengetahuan, teknologi, dan seni yang memberikan kmaslahatan bagi 

 
31 Pimpinan Pusat Muhamadiyah, Himpunan Pedoman dan Peraturan Organisasi Muhammadiyah, 

(Yogyakarta: Gramasurya, 2012), hal. 198-199 



 

 79 
 

masyarakat, bangsa, negra, dan umat manusia; c) terbinanya KeIslaman dan 

Kemuhammadiyahan yang mencerdaskan dan mencerahkan bagi seluruh 

civitas akademika dan kehidupan yang lebih luas.32 

Sementara identitas Amal Usaha Kesehatan Muhammadiyah 

ditegaskan sebagai bentuk usaha kemanusiaan bidang kesehatan merupakan 

upaya Dakwah Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan Tajdid yang bersumber pada 

Al-Qur’an dan Sunnah.33 

Pandangan hidup atau ideologi dakwah/tabligh sebagaimana terbaca di 

atas bukanlah sesuatu yang baru. Dalam pidato bertajuk “ Dengan Jiwa 

Tauhid Membangun Bangsa” yang disampaikan oleh Pusat Pimpinan 

Muhammadiyah dalam rangka milad Muhammadiyah ke-46 pada tanggal 18 

Nopember 1958 di Yogyakarta dinyatakan sebagai berikut:  

Saudara-saudara sekalian Yang Terhormat !.  

Atas dasar falsafah yang demikian itu dan didorong oleh 

adanya firman Allah dalam surah Alu Imran : 104, seperti yang telah 

kami sebutkan di atas, maka oleh almarhum KH Ahmad Dahlan 

didirikanlah organisasi Muhammadiyah yang sampai sekarang masih 

berlangsung dengan mengalami pasang naik dan pasang surut seperti 

yang saudara lihat  dan saudara-saudara alami. 

Tegas dan jelaslah bahwa Muhammadiyah bukan organisasi 

politik, bukan organisasi sosial, bukan organisasi perekonomian, 

bukan organisasi pertanian, bukan organisasi buruh. Tetapi 

Muhammadiyah adalah organisasi Islam, yang brtujuan menegakkan 

dan menjunjung tinggi agama Islam sehingga dapat mewujudkan 

masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. 

Atas dasar-dasar inilah maka Muhammadiyah memberikan 

pertolongan kepada fakir miskin, menyelenggarakan prtolongan 

kepada anak-anak yatim yang terlantar, bukan karena 

Muhammadiyah sebagai organisasi sosial, melainkan Allah 

 
32 Ibid. hal. 266 

33 Ibid. hal. 249 



Bagian Kedua 

80 
 

memerintahkan agar kita umat Islam berbuat demikian. 

Muhammadiyah mendirikan Sekolah-Sekolah sejak Taman Kanak-

Kanak sampai sekolah tinggi bukan karena Muhammadiyah sebagai 

yayasan pendidikan, melainkan karena Allah memerintahkan agar 

umat Islam memperdalam dan memperluas ilmu pengetahuan. 

Muhammadiyah pernah menentang undang-undang sekolah 

partikelir (swasta), penah menolak undang-undang kawin bercatat 

(catatan sipil) bukan karena Muhammadiyah Partai Politik, tetapi 

Muhammadiyah mengakui adanya perintah Allah untuk beramar 

makruf bernahi munkar memerintahkan yang baik dan mencegah 

kepada yan munkar. 

Muhammadiyah selalu memikirkan dengan jalan dan 

kemampuan yang ada padanya, bagaimana agar taraf hidup dan 

penghidupan keluarga Muhammadiyah dapat mencapai kemajuan, 

bukan karena Muhammadiyah sebagai organisasi perekonomian, 

melainkan karena Islam sendiri mmberikan bimbingan kearah 

perbaikan hidup bagi umat manusia. 

Saudara-saudara sekalian Yang Terhormat !. 

Demikianlah Muhammadiyah. Orang luar boleh menuduh 

mengatakan begitu dan begini terhadap Muhammadiyah, namun 

Muhammadiyah sendiri tentu lebih mengetahui apa yang sebenarnya 

menjadi tujuannya, dan kepada saudara-saudara di luar 

Muhammadiyah kami harapkan, janganlah memaksakan 

pendiriannya ke dalam tubuh Muhammadiyah. Kami sendiri, Pusat 

Pimpinan Muhammadiyah, akan tetap berpegang teguh dengan 

Khittah kami ini. Juga kepada para pengurus, para anggota dan para 

pimpinan Muhmmadiyah di Daerah-daerah dan Cabang-cabang dan 

di Ranting-ranting, janganlah hendaknya saudara membawa dan 

mengerahkan Muhammadiyah ini menurut nafsu keinginan saudara-

saudara sendiri, melainkan peganglah khittah Muhammadiyah yang 



 

 81 
 

telah ada ini, dengan berpedoman pada Al-Qur’an dan Sunnah 

Rasulullah SAW.”34 

Demikianlah paham dan ideologi dakwah Muhammadiyah, yang 

kesemuanya itu dilaksanakan bersama dengan bermusyawarah dan dasar 

takwa serta mengharap ridla Allah s.w.t. semata. Adapun Tabligh, secara 

spesifik,  merupakan kegiatan dakwah berupa penyiaran Islam yang secara 

khusus dilakukan dengan lisan dan tulisan, serta dengan memanfaatkan 

berbagai perangkat teknologi informasi terkini. Dalam melaksanakan fungsi 

dan tugas ini Persyarikatan Muhammadiyah membentuk Majelis Tabligh 

yang secara vertikal ada pada setiap tingkatan dari Tingkat Pusat (PPM), 

Wilayah (PWM), Daerah (PDM), Cabang (PCM), dan Ranting (PRM). 

Pelaksanaan kegiatan tabligh dalam praktiknya memperhatikan kerja-sinergik 

antar majelis dan lembaga sesuai dengan keperluan dan keadaan. 

B) Hakekat dan Sifat Dasar Dakwah Islam 

1) Dakwah Islam adalah ajakan yang tujuannya dapat tercapai tanpa 

paksaan (persuasif).  

َ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِ  فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُ ؤْمِنْ بِاللََِّّ فَ قَدِ اسْ  ينِ قَدْ تَ بَينَّ تَمْسَكَ لَإِكْراَهَ في الدِ 
يعٌ عَلِيمٌ لََ انْفِصَا بِالْعُرْوَةِ الْوُثْ قَى ُ سَِْ  مَ لَهاَ وَاللََّّ

Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); 

sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. 

Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman 

kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali 

yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi 

Maha Mengetahui.(QS. Al-Baqarah : 256) 

 
34 Imron Nasrid & Faozan Amar (Penyunting), Kata yang Mencerahkan:Pidato-Pidato yang 

Mengubah Muhammadiyah, (Jakarta: Al-Wasath Publishing House, 2010), Cetakan I, hal. 124-

126 



Bagian Kedua 

82 
 

هَا إِنََّ أنَْ زَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ للِنَّاسِ بِالحَْقِ  فَمَنِ اهْتَدَى فلَِنَ فْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ   اَ يَضِلُّ عَلَي ْ فإَِنََّّ
 وَمَا أنَْتَ عَلَيْهِمْ بِوكَِيل  

Sesungguhnya Kami menurunkan kepadamu Al Kitab (Al Quran) 

untuk manusia dengan membawa kebenaran; siapa yang mendapat 

petunjuk maka (petunjuk itu) untuk dirinya sendiri, dan siapa yang sesat 

maka sesungguhnya dia semata-mata sesat buat (kerugian) dirinya 

sendiri, dan kamu sekali-kali bukanlah orang yang bertanggung jawab 

terhadap mereka.(QS. Al-Zumar : 41) 

2) Dakwah Islam adalah seruan untuk berfikir, berdebat dan berargumen 

dengan kebenaran (rasional-intelektual). Dakwah bukan kegiatan 

indoktrinasi dan dogmatis. 

 ادعُْ إِلََ سَبِيلِ رَبِ كَ بِالحِْكْمَةِ وَالْمَوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ وَجَادِلْهمُْ بِالَّتِِ هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ 
 35تَدِينَ أَعْلَمُ بِنَْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْ 

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan 

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. 

Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa 

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-

orang yang mendapat petunjuk.(QS. Al-Nahl : 125) 

3) Dakwah merupakan jihad dan tugas mulia yang mesti dilaksaakan dengan 

sungguh-sungguh dan kontinyus. 

دُعَائِي إِلََّ   يزَدِْهُمْ  فَ لَمْ  وَنََاَر ا.  ليَْلا   قَ وْمِي  دَعَوْتُ  دَعَوْتُُمُْ  قاَلَ رَبِ  إِنّ ِ  وَإِنّ ِ كُلَّمَا  فِراَر ا. 
ا. ثَُّ إِنّ ِ لتَِ غْفِرَ لَهمُْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ في ءَاذَانَِِمْ وَاسْتَ غْشَوْا ثيَِابََمُْ وَأَصَرُّوا وَاسْتَكْبََوُا اسْتِكْبَار  

لَهمُْ   وَأَسْرَرْتُ  لَهمُْ  أعَْلَنْتُ  إِنّ ِ  ثَُّ  إِنَّهُ كَانَ دَعَوْتُُمُْ جِهَار ا.  رَبَّكُمْ  اسْتَ غْفِرُوا  فَ قُلْتُ  إِسْراَر ا. 
 غَفَّار ا 

 
35 Al-Nahl : 125 



 

 83 
 

Nuh berkata: "Ya Tuhanku sesungguhnya aku telah menyeru 

kaumku malam dan siang, maka seruanku itu hanyalah menambah 

mereka lari (dari kebenaran). Kemudian sesungguhnya aku telah 

menyeru mereka (kepada iman) dengan cara terang-terangan, 

kemudian sesungguhnya aku (menyeru) mereka (lagi) dengan terang-

terangan dan dengan diam-diam, maka aku katakan kepada mereka: 

'Mohonlah ampun kepada Tuhanmu, -sesungguhnya Dia adalah Maha 

Pengampun. (QS. Nuh : 5-10) 

4) Dakwah Islam adalah perubahan (transformasi) menuju kepada kebaikan 

di dunia dan akherat. 

نْ يَا حَسَنَة  وَفي الَْْخِرَةِ حَسَنَة  وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ   رَب َّنَا آَتنَِا في الدُّ

"Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di 

akhirat dan peliharalah kami dari siksa neraka" (QS. Al-Baqarah:201) 

عَنْ أَبِ سَعيد  الخدُريِ  رضي الل عنه قاَلَ: سَِْعتُ رسُِولَ اِلل صلى الل عليه وسلم يقَولُ: 
هُْ بيَِدِهِ فإَِنْ لََْ يَستَطعْ فبَِلِسَانِ  هِ فإَِنْ لََْ يَستَطعْ فبَِقَلبِه وَذَلِكَ  )مَن رأَى مِنكُم مُنكَراَ  فلَيُ غَيِ 

 )رواه مسلم(  أَضْعَفُ الْيماَنِ 

5) Dakwah Islam adalah universal, diserukan kepada semua umat manusia.  

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلََّ كَافَّة  للِنَّاسِ بَشِي ا وَنَذِير ا وَلَكِنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِ لََ يَ عْلَمُونَ 

Dan Kami tidak mengutus kamu, melainkan kepada umat manusia 

seluruhnya sebagai pembawa berita gembira dan sebagai pemberi 

peringatan, tetapi kebanyakan manusia tiada mengetahui.(QS. 

Saba’:28) 

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلََّ رَحَْْة  للِْعَالَمِينَ 

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) 

rahmat bagi semesta alam. (QS. Al-Anbiya”:107) 



Bagian Kedua 

84 
 

يع ا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ لََ إلَِهَ   إِلََّ  قُلْ يََأيَ ُّهَا النَّاسُ إِنّ ِ رَسُولُ اللََِّّ إِليَْكُمْ جَِ
فَآمِنُوا بِاللََِّّ وَرَسُولهِِ النَّبِِ  الْأمُِ يِ  الَّذِي يُ ؤْمِنُ بِاللََِّّ وكََلِمَاتهِِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ   هُوَ يَُْيِي وَيُميِتُ 

 تَُتَْدُونَ 

Katakanlah: "Hai manusia sesungguhnya aku adalah utusan 

Allah kepadamu semua, yaitu Allah Yang mempunyai kerajaan langit 

dan bumi; tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, Yang 

menghidupkan dan mematikan, maka berimanlah kamu kepada Allah 

dan Rasul-Nya, Nabi yang ummi yang beriman kepada Allah dan 

kepada kalimat-kalimat-Nya (kitab-kitab-Nya) dan ikutilah dia, supaya 

kamu mendapat petunjuk". (QS. Al-A’raf:158) 

6) Dakwah kepada al-haq akan selalu berhadapan dengan dakwah kepada 

al-bathil 

بهِِ مَا    وَيََ قَ وْمِ مَا لِ أدَْعُوكُمْ إِلََ النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِِ إِلََ النَّارِ. تَدْعُونَنِِ لِأَكْفُرَ بِاللََِّّ وَأُشْركَِ 
 ليَْسَ لِ بهِِ عِلْمٌ وَأَنََ أدَْعُوكُمْ إِلََ الْعَزيِزِ الْغَفَّارِ 

Hai kaumku, bagaimanakah kamu, aku menyeru kamu kepada 

keselamatan, tetapi kamu menyeru aku ke neraka? (Kenapa) kamu 

menyeruku supaya kafir kepada Allah dan mempersekutukan-Nya 

dengan apa yang tidak kuketahui padahal aku menyeru kamu (beriman) 

kepada Yang Maha Perkasa lagi Maha Pengampun? (QS. Ghafir:41-

42) 

7) Jalan dakwah tidak mulus, sarat dengan rintangan. 

ُ  ألََْ يََتِْكُمْ نَ بَأُ الَّذِينَ مِنْ قَ بْلِكُمْ قَ وْمِ نوُح  وَعَاد    وَثََوُدَ وَالَّذِينَ مِنْ بَ عْدِهِمْ لََ يَ عْلَمُهُمْ إِلََّ اللََّّ
بهِِ وَإِنََّ لَفِي   جَاءَتُْمُْ رُسُلُهُمْ بِالْبَ يِ نَاتِ فَ رَدُّوا أيَْدِيَ هُمْ في أفَْ وَاهِهِمْ وَقاَلُوا إِنََّ كَفَرْنََ بِاَ أرُْسِلْتُمْ 

 36ب  شَك   مَِّا تَدْعُونَ نَا إِليَْهِ مُريِ

 
36 Ibrahim : 9 



 

 85 
 

Belumkah sampai kepadamu berita orang-orang sebelum kamu 

(yaitu) kaum Nuh, 'Ad, Tsamud dan orang-orang sesudah mereka. Tidak 

ada yang mengetahui mereka selain Allah. Telah datang rasul-rasul 

kepada mereka (membawa) bukti-bukti yang nyata lalu mereka 

menutupkan tangannya ke mulutnya (karena kebencian), dan berkata: 

"Sesungguhnya kami mengingkari apa yang kamu disuruh 

menyampaikannya (kepada kami), dan sesungguhnya kami benar-benar 

dalam keragu-raguan yang menggelisahkan terhadap apa yang kamu 

ajak kami kepadanya" (QS. Ibrahim:9) 

8) Dakwah itu mencerahkan, menggerakkan, dan menggembirakan. 

الْعَزيِالر  إِلََ صِراَطِ  النُّورِ بِِِذْنِ رَبَِ ِمْ  إِلََ  النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ  لتُِخْرجَِ  إِليَْكَ  أنَْ زَلْنَاهُ  زِ كِتَابٌ 
 الحَْمِيدِ 

Alif, laam raa. (Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu 

supaya kamu mengeluarkan manusia dari gelap gulita kepada cahaya 

terang benderang dengan izin Tuhan mereka, (yaitu) menuju jalan 

Tuhan Yang Maha Perkasa lagi Maha Terpuji. (QS. Ibrahim : 1) 

هُمْ  لَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاَتِ وَآَمَنُوا بِاَ نُ ز لَِ عَلَى مُحَمَّد  وَهُوَ الحَْقُّ مِنْ رَبَِ ِمْ كَفَّرَ عَ وَا ن ْ
بَ عُوا الحَْقَّ  سَيِ ئَاتُِِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهمُْ . ذَلِكَ بَِِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ات َّبَ عُوا الْبَاطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا ات َّ 

ُ للِنَّاسِ أمَْثاَلَهمُْ   مِنْ رَبَِ ِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللََّّ

Dan orang-orang mukmin dan beramal soleh serta beriman 

kepada apa yang diturunkan kepada Muhammad dan itulah yang haq 

dari Tuhan mereka, Allah menghapuskan kesalahan-kesalahan mereka 

dan memperbaiki keadaan mereka.  Yang demikian adalah karena 

sesungguhnya orang-orang kafir mengikuti yang bathil dan 

sesungguhnya orang-orang mukmin mengikuti yang haq dari Tuhan 

mereka. Demikianlah Allah membuat untuk manusia perbandingan-

perbandingan bagi mereka.(QS. Muhammad: 2-3) 

 )رواه البخاري ومسلم(  قاَلَ: يَسِ رُوا وَلََ تُ عَسِ رُوا وَبَشِ رُوا وَلََ تُ نَ فِ رُوا  صلى الله عليه وسلمعنْ أنََسِ عَنِ النَّبِِ  



Bagian Kedua 

86 
 

9) Dakwah merupakan manifestasi dari karakteristik Islam. 

C) Tujuan Dakwah Islam 

1) Menyebarkan Islam dan ajaran tauhid kepada semua manusia, sebagai 

individu ataupun masyarakat, sehingga mereka merasakan Islam 

rahmatan lil-‘alamin. 

2) Menumbuhkan kesadaran tentang kewajiban eksistensial manusia di 

dunia; menunaikan amanah kehambaan dan kekhalifahan di bumi. 

3) Menunaikan kewajiban mengamalkan perintah-perintah Allah dan 

mengikuti sunnah Rasul-nya, Nabi Muhammad saw., menjauhi segala 

larangan-larangan guna mendapat karunia dan ridha-nya di dunia dan 

akhirat, dan untuk mencapai masyarakat yang sentausa dan bahagia, 

disertai nikmat dan rahmat Allah yang melimpah-limpah, menuju 

baldatun thayyibatun wa Rabbun Ghafur. 

4) Melestarikan nilai-nilai Islam dari generasi ke generasi di kalangan umat 

Islam. Meluruskan akhlaq manusia, amar ma’ruf dan nahi munkar, 

mengeluarkan manusia min al-dzulumat ila al-nur. 

5) Menumbuhkan kesadaran tentang kehidupan akherat sebagai terminal 

akhir eksistensi kehidupan manusia di dunia. Pewarisan surga sebagai 

cita-cita tertinggi kehidupan mereka. 

D) Perintah Dakwah dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

1) An-Nahl ayat 125 

 أَعْلَمُ  ادعُْ إِلََ سَبِيلِ رَبِ كَ بِالحِْكْمَةِ وَالْمَوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ وَجَادِلْهمُْ بِالَّتِِ هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ 
 بِنَْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ 

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan 

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. 

Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa 



 

 87 
 

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-

orang yang mendapat petunjuk.(QS. Al-Nahl : 125) 

2) Ali Imran ayat 110 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُ ؤْمِنُونَ بِاللََِّّ  تُمْ خَيَْ أمَُّة  أُخْرجَِتْ للِنَّاسِ تََْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَ ن ْ وَلَوْ   كُن ْ
هُمُ الْمُؤْ   مِنُونَ وَأَكْثَ رُهُمُ الْفَاسِقُونَ ءَامَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْ ا لَهمُْ مِن ْ

Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, 

menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan 

beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih 

baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan 

mereka adalah orang-orang yang fasik. (QS. Alu Iran:110) 

3) Al-Taubah ayat 71  

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ   وَيقُِيمُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَ عْضُهُمْ أوَْليَِاءُ بَ عْض  يََْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَ ن ْ
ُ إِنَّ اللَََّّ عَزيِزٌ حَكِ   يمٌ الصَّلَاةَ وَيُ ؤْتوُنَ الزَّكَاةَ وَيطُِيعُونَ اللَََّّ وَرَسُولَهُ أوُلئَِكَ سَيَْحَُْهُمُ اللََّّ

Dan orang-orang yang beriman, lelaki dan perempuan, 

sebahagian mereka (adalah) menjadi penolong bagi sebahagian yang 

lain. Mereka menyuruh (mengerjakan) yang ma'ruf, mencegah dari 

yang munkar, mendirikan shalat, menunaikan zakat dan mereka taat 

pada Allah dan Rasul-Nya. Mereka itu akan diberi rahmat oleh Allah; 

sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.(QS. Al-

Taubah:71) 

Pada Al-Taubah ayat 67, Allah SWT menerangkan sifat orang-orang 

munafiq sebagai berikut : 

هَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَ قْبِضُو  نَ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَ عْضُهُمْ مِنْ بَ عْض  يََْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَ ن ْ
  فَ نَسِيَ هُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِيَن هُمُ الْفَاسِقُونَ أيَْدِيَ هُمْ نَسُوا اللَََّّ 



Bagian Kedua 

88 
 

Orang-orang munafik laki-laki dan perempuan. sebagian dengan 

sebagian yang lain adalah sama, mereka menyuruh membuat yang 

munkar dan melarang berbuat yang ma'ruf dan mereka 

menggenggamkan tangannya. Mereka telah lupa kepada Allah, maka 

Allah melupakan mereka. Sesungguhnya orang-orang munafik itu 

adalah orang-orang yang fasik. .(QS. Al-Taubah:67) 

4) Al-Ma’idah ayat 78-79 

نِ مَرْيَََ ذَلِكَ بِاَ عَصَوْا وكََانوُا لعُِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِِ إِسْراَئيِلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْ 
 يَ عْتَدُونَ. كَانوُا لََ يَ تَ نَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَر  فَ عَلُوهُ لبَِئْسَ مَا كَانوُا يَ فْعَلُونَ 

Telah dila'nati orang-orang kafir dari Bani Israil dengan lisan 

Daud dan Isa putera Maryam. Yang demikian itu, disebabkan mereka 

durhaka dan selalu melampaui batas. Mereka satu sama lain selalu 

tidak melarang tindakan munkar yang mereka perbuat. Sesungguhnya 

amat buruklah apa yang selalu mereka perbuat itu. 

5) Al-‘Ashr ayat 1-3 

نْسَانَ لَفِي   خُسْر . إِلََّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاَتِ وَتَ وَاصَوْا بِالحَْقِ  وَتَ وَاصَوْا وَالْعَصْرِ. إِنَّ الِْْ
 بِالصَّبَِْ 

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam 

kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal 

saleh dan nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat 

menasehati supaya menetapi kesabaran. 

6) Hadis Riwayat Imam Bukhari rahimahullâh 

دْرُونَ عَنْ أَبِ بَكْرةََ رَضِي اللََّّ عَنْه قاَلَ خَطبََ نَا النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ وْمَ النَّحْرِ قاَلَ أتََ 
هِ قاَلَ ألَيَْ أَيُّ   يهِ بِغَيِْ اسِْْ ُ وَرَسُولهُُ أَعْلَمُ فَسَكَتَ حَتََّّ ظنََ نَّا أنََّهُ سَيُسَمِ  سَ يَ وْمَ يَ وْم  هَذَا قُ لْنَا اللََّّ

ُ وَرَسُولهُُ أَعْلَمُ فَسَكَتَ حَتََّّ ظنََ نَّا أنََّهُ سَ  يهِ بِغَيِْ النَّحْرِ قُ لْنَا بَ لَى قاَلَ أَيُّ شَهْر  هَذَا قُ لْنَا اللََّّ يُسَمِ 



 

 89 
 

ُ وَرَسُولهُُ أعَْلَمُ فَسَكَتَ   هِ فَ قَالَ ألَيَْسَ ذُو الحَْجَّةِ قُ لْنَا بَ لَى قاَلَ أَيُّ بَ لَد  هَذَا قُ لْنَا اللََّّ حَتََّّ اسِْْ
هِ قاَلَ ألَيَْسَتْ بِالْبَ لْدَةِ الْحرَاَمِ قُ لْنَا بَ لَى قَ  يهِ بِغَيِْ اسِْْ الَ فإَِنَّ دِمَاءكَُمْ وَأمَْوَالَكُمْ  ظنََ نَّا أنََّهُ سَيُسَمِ 

لََ هَلْ عَلَيْكُمْ حَراَمٌ كَحُرْمَةِ يَ وْمِكُمْ هَذَا في شَهْركُِمْ هَذَا في بَ لَدكُِمْ هَذَا إِلََ يَ وْمِ تَ لْقَوْنَ رَبَّكُمْ أَ 
ئِبَ فَ رُبَّ مُبَ لَّغ  أوَْعَى مِنْ سَامِع  فَلَا بَ لَّغْتُ قاَلُوا نَ عَمْ قاَلَ اللَّهُمَّ اشْهَدْ فَ لْيُ بَ لِ غِ الشَّاهِدُ الْغَا

 تَ رْجِعُوا بَ عْدِي كُفَّار ا يَضْرِبُ بَ عْضُكُمْ رقِاَبَ بَ عْض  

7) Hadis riwayat Imam Muslim rahimahullâh 

عْتُ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُولُ مَنْ رأََى مِنْكُ  هُْ  قاَلَ أبَوُ سَعِيد  سَِْ مْ مُنْكَر ا فَ لْيُ غَيِ 
يماَنِ  بيَِدِهِ فإَِنْ لََْ يَسْتَطِعْ فبَِلِسَانهِِ فإَِنْ لََْ يَسْتَطِعْ   فبَِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الِْْ

8) Hadis riwayat Imam Tirmidzi rahimahullâh 

نَّ  عَنْ حُذَيْ فَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنِ النَّبِِ  صَلَّى اللَّهم عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ وَالَّذِي نَ فْسِي بيَِدِهِ لتََأْمُرُ 
عَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابا  مِنْهُ ثَُّ تَدْ  ُ أَنْ يَ ب ْ هَوُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ أوَْ ليَُوشِكَنَّ اللََّّ ونهَُ فَلَا  عُ بِالْمَعْرُوفِ وَلتََ ن ْ

 يُسْتَجَابُ لَكُمْ 

E)  Keutamaan Dakwah dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

1. Fushshilat ayat 33 

 وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلَ  مَِّنْ دَعَا إِلََ اللََِّّ وَعَمِلَ صَالِح ا وَقاَلَ إِنَّنِِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ 

Siapakah yang lebih baik perkataannya daripada orang yang 

menyeru kepada Allah, mengerjakan amal yang saleh, dan berkata: 

"Sesungguhnya aku termasuk orang-orang yang menyerah diri?" 

2. Al-Ahzab ayat 45-46; profesi yang sangat mulia pada diri Rasulullah 

SAW 



Bagian Kedua 

90 
 

  

ا وَمُبَشِ ر ا وَنَذِير ا. وَدَاعِي ا إِلََ اللََِّّ بِِِذْنهِِ وَسِراَج ا مُنِي ايََأيَ ُّهَا النَّبُِّ إِنََّ أرَْسَلْ   نَاكَ شَاهِد 

Hai Nabi, sesungguhnya Kami mengutusmu untuk jadi saksi, dan 

pembawa kabar gemgira dan pemberi peringatan, dan untuk jadi 

penyeru kepada Agama Allah dengan izin-Nya dan untuk jadi cahaya 

yang menerangi. 

3. Hadis riwayat Imam Muslim rahimahullâh 

عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ أَنَّ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ : مَنْ دَعَا إِلََ هُد ى كَانَ لَهُ مِنَ  
ئ ا وَمَنْ دَعَا إِلََ ضَلَالَة  كَانَ  قُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورهِِمْ شَي ْ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تبَِعَهُ لََ يَ ن ْ

ئ ا   عَلَيْهِ مِنَ  قُصُ ذَلِكَ مِنْ آثََمِهِمْ شَي ْ ثِْ مِثْلُ آثََمِ مَنْ تبَِعَهُ لََ يَ ن ْ  الِْْ

4. Sabda Rasulullah SAW kepada Ali Bin Abi Thalib (Muttafaq ‘alaihi) : 

ا خَيٌْ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ  ُ بِكَ رَجُلا  وَاحِد    حُْْرُ الن َّعَمِ فَ وَاللََِّّ لَأَنْ يَ هْدِيَ اللََّّ

5. Hadis riwayat Imam Tirmidzi rahimahullâh 

تََّّ  قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِنَّ اللَََّّ وَمَلَائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرَضِيَن حَ 
 لِ مِ النَّاسِ الخَْيَْ النَّمْلَةَ في جُحْرهَِا وَحَتََّّ الْحوُتَ ليَُصَلُّونَ عَلَى مُعَ 

F) Hukum Menunaikan Dakwah 

Sejatinya menunaikan tugas dakwah merupakan kewajiban bagi setiap 

muslim dan muslimah. Dakwah dapat dilaksanakan secara individu ataupun 

kolektif (jamaah). Hal ini berdasarkan firman Allah SWT :  



 

 91 
 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأوُلئَِكَ هُمُ  وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أمَُّةٌ يَدْعُونَ إِلََ الخَْيِْ وَيََْ  مُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَ ن ْ
  37الْمُفْلِحُون 

Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang 

menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan 

mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung. 

dan sabda Rasulullah SAW :  

هُْ بيَِدِهِ فإَِنْ لََْ يَسْتَطِعْ فبَِلِسَانهِِ فإَِنْ لََْ يَسْتَطِعْ فبَِقَلْبِ  هِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ مَنْ رأََى مِنْكُمْ مُنْكَر ا فَ لْيُ غَيِ 
يماَنِ   38الِْْ

Dr. Abdul Karim Zaidan memandang bahwa melaksanakan dakwah 

secara kolektif dan terorganisir merupakan satu keharusan (dlarury) ketika 

para da’i menghadapi permasalahan dakwah yang lebih kompleks, karenajelas, 

kondisi semacam ini tidak dapat diselesaikan dengan daya juang perseorangan 

yang bercerai-berai. Penegasan ini terbaca ada sirah Nabawiyah ketika beliau 

SAW memerintahkan setiap orang yang baru saja masuk Islam untuk 

bergabung dan berhijrah ke Darul Hijrah agar kerja keras mereka semakin 

solid dan berada dibawah arahan Rasulullah SAW secara langsung.39 Hal ini 

diteguhkan pula oleh Firman Allah dalam Al-Ma’idah ayat 2 berikut ini : 

ثِْ وَالْعُدْوَانِ وَات َّقُوا اللَََّّ إِنَّ اللَََّّ شَ   دِيدُ الْعِقَابِ وَتَ عَاوَنوُا عَلَى الْبَِ  وَالت َّقْوَى وَلََ تَ عَاوَنوُا عَلَى الِْْ

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan 

dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan 

pelanggaran. Dan bertakwalah kamu kepada Allah, sesungguhnya 

Allah amat berat siksa-Nya. 

 
37 Alu Imran : 104 

38 HR Muslim 

39 Abdul Karim Zaydan, Ushul al-Dakwah (Beirut: El-Risalah Publisher, 1420), hlm. 310-311 



Bagian Kedua 

92 
 

Sebagian umat Islam berpendapat bahwa dakwah tidak wajib atas setiap 

muslim dan muslimah. Status hukum melaksanakan dakwah ialah wajib 

kifayah bagi para ulama dan agamawan. Mereka mengatakan, konteks perintah 

berdakwah dalam surat Alu Imran ayat 104 tidak menunjuk kepada 

keseluruhan umat Islam, tetapi bagi sebagian saja di antara mereka. Karena  

 .(menunjuk makna sebagian) ”تبعيض” di sini, bermakna ”منكم”

Penjelasan dan bantahan atas pandangan tersebut, menurut Zaydan, 

dapat merujuk kepada pedapat Ibnu Katsir yang memaknai ayat tersebut 

sebagai “seyogyanya ada sekelompok di antara umat ini yang secara spesifik 

(menghadapi tantangan-tantangan dakwah yang lebih kompleks), meskipun ia 

bersifat wajib atas setiap individu umat Islam sesuai dengan kemampuannya 

masing-masing.” 

Al-Imam Al-Razy dalam tafsirnya megatakan bahwa kata ”منكم” yang 

terdapat dalam ayat 104 dari surah Alu Imran  menunjuk kepada makna 

‘penjelasan’ (تبيـين) dan tidak bermakna ’sebagian’ (تبعيض), berdasarkan dua 

alasan; 1) bahwasanya Allah mewajibkan amar maruf nahi munkar kepada 

semua umat dalam surat Alu Imran ayat 110; dan 2) tidak ada seorang 

mukallafpun kecuali wajib atas diriya amar maruf nahi munkar, sesuai dengan 

kemampuan dan kapasitasnya, bi al-yad aw bi al-lisan aw bi al-qalb. Dengan 

demikian dapat ditegaskan bahwa makna ayat 104 dari surah Alu Imran 

tersebut ialah ”jadilah kalian sebagai umat yang menyeru kepada kebaikan, 

memerintahkan yang ma’ruf dan mencegah yang munkar.”40 

Sebagai jalan tengah perbedaan pendapat tersebut, ada baiknya kita 

megambil makna yang tersirat dalam gagasan Imam Ibnu Katsir yang telah 

dikemukakan di atas. Artinya, dalam perkara-perkara dakwah yang mampu 

dilakukan oleh setiap individu umat maka dakwah menjadi kewajiban 

idividual (wajib ‘ainy). Sementara dalam berbagai permasalahan dakwah yang 

lebih rumit dan kompleks serta membutuhkan kerja kolektif dan sinergis antar 

individu dan jamaah umat atau juga membutuhkan media dan sarana yang 

lebih berat maka, dalam konteks ini, dakwah bersifat kifayah. 

 
40 Abdul Karim Zaydan, Ushul…hlm. 311-312 



 

 93 
 

G) Sistem Dakwah 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, ‘sistem’ berarti : perangkat 

unsur yang secara teratur saling berkaitan sehingga membentuk suatu 

totalitas.41 

Sistem dakwah ialah sejumlah unsur dan perangkat dalam kegiatan 

dakwah yang saling terkait (integral) untuk mencapai tujuan dan target 

dakwah. Beberapa unsur penting dalam kegiatan dakwah sebagi berikut: 

1)  Da’i/Muballigh 

Da’i/muballigh Muhammadiyah adalah pelaku tabligh/dakwah, 

baik di internal Persyarikatan maupun di tengah masyarakat yang 

memenuhi kriteria dan kompetensi (substantif dan metodologis) sebagai 

seorang muballigh dalam menjalankan tugasnya, serta tulus ikhlas 

menjadi tauladan, pengayom dan pemberdaya bagi umat. 

2) Kompetensi Muballigh 

Kompetensi da’i adalah sejumlah pemahaman, pengetahuan, 

penghayatan dan perilaku serta keterampilan tertentu yang harus ada pada 

diri da’i , agar mereka dapat melakukan fungsinya dengan memadai. 

Dengan demikian, kompetensi bagi seseorang merupakan suatu 

gambaran ideal dan sekaligus sebagai target yang harus mereka penuhi. 

Kompetetnsi secara garis besar dapat dikategorikan menjadi dua : 

a) Kompetensi Subtantif:  

1. Pemahaman agama Islam cera cukup, tepat dan benar.  

Semakin luas pengetahuan agama seorang da’i , semakin banyak ia 

dapat memeberikan ilmu yang ia miliki untuk masyarakat. Dan 

begitu juga sebaiknya, semakin sedikit pengetahuan , maka yang 

diberikan  kepada masyarakat juga menjadi minimal.  Disamping 

 
41 Departeman Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indoesia (Jakarta: Balaipustaka, 

1995), hlm. 950 



Bagian Kedua 

94 
 

itu, pemahaman Islam yang dipahami harus tepat dan benar. Yang 

diajarkan dan disebarluaskan haruslah tauhid yang murni.  

2. Memiliki al-akhlaq al-karimah. 

Setiap dai harus berakhlaq mulia, konsekuen, dan konsisten 

terhadap apa yang diucapkan atau ditulisnya.  Setiap dai 

akan selalu berada dalam sorotan (spotlight) masyarakat. Ia akan 

selalu diikuti dan dinilai oleh ummat. Ummat menganggap para dai 

sebagai guru atau pemimpin informal yang mesti didengar, 

dihormati, dan juga ditaati. Akhlaqul karimah harus menjadi 

pakaian para dai.  

3. Mengetahui perkembangan pengetahuan umum yang relative luas. 

Dai tidak boleh malas membaca atau merasa telah cukup. Bila 

berhenti membaca, maka kemampuan untuk merelavansikan ajaran 

Islam dengan perkembangan masyarakat juga akan merosot, dan 

paa akhirnya pengetahuan dai akan habis dan tumpul. 

 Seiring semakin luas pengetahuan keagamaan dan kemasyarakatan 

seorang dai,  maka seiring itu pula cakrawala dan pemiikiran 

audiens (mad’u) juga akan meningkat.  

4. Pemahaman hakekat dakwah. 

Dengan pemahaman yang cukup terhadap hakekat, perspektif, dan 

proses kegiatan dakwah, akan menjadikan seorang dai menjadi 

dinamis dan responsive terhadap permasalahan yang berkembang 

dimasyarakat. Dakwah juga akan terhindar dari rutinitas yang 

nirsubstantif.  

5. Mencintai audiens dengan tulus. Para dai adalah pendidik ummat. 

Dai harus memiliki sifat tekun, tulus, sabar dan pemaaf.  

6. Mengenal kondisi lingkungan dengan baik. 

Dai harus menguasai dan memahami lingkungan aau ekologi 

sosiokultural dan sosiopolitik yang ada. Para dai harus berusaha 



 

 95 
 

mengetahui permasalahan-permasalahan yang dihadapi ummat 

dengan membangun sikap empati dan simpati. Metode mujadalah,  

hikmah, atau mau’idah hasanah yang harus diterapkan berbeda-

beda, sesuai dengan sasaran dakwah.  

7. Mempunyai rasa ikhlas liwajhillah. 

 اتَّبِعُوا مَنْ لََ يَسْألَُكُمْ أَجْر ا وَهُمْ مُهْتَدُونَ 

Ikutilah orang yang tiada minta balasan kepadamu; dan 

mereka adalah orang-orang yang mendapat petunjuk.(QS. 

Yasin:21) 

اَ نطُْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللََِّّ لََ نرُيِدُ مِنْكُمْ جَزاَء  وَلََ شُكُور ا  إِنََّّ

Sesungguhnya kami memberi makanan kepadamu hanyalah 

untuk mengharapkan keridhaan Allah, kami tidak menghendaki 

balasan dari kamu dan tidak pula (ucapan) terima kasih.(QS. Al-

Insan:9) 

 

b) Kompetensi Metodologis:  

1. Mampu membuat perencanaan dakwah  

2. Mampu melaksanakan perencanaan tersebut, karena kompetensi 

metodelogis ini menjadi terasa penting mengingat pokok pola 

kebiksanaan dakwah. Kebijaksanaan dakwah hanya mungkin 

terlaksana apabila didukukng oleh tenaga dai yang berompeten, 

diantara kompetensi tersebut adalah: 

a. Muballigh/dai harus mampu mengindentifikasi permasalahan 

dakwah yang dihadapi. Mampu mendiagnosis kondisi 

keberagaman objek dakwah yang dihadapi, baik tingkat 

individu maupun masyarakat. Karena langkah ini menentukan 



Bagian Kedua 

96 
 

sifat yang tepat dalam rangka menyusun metodelogi dan pesan 

dakwah 

b. Muballigh/dai harus mempu mendapatkan mengenai ciri 

objektif dan usbjektif objek dakwah serta kondisi 

lingkungannya. 

c. Dengan perencanaan tersebut kegiatan dakwah yang dilakukan 

benar-bensar dapat menjawab permsalahan dakwah yang ada.  

d. Kemampuan untuk merealisasikan perencanaan tersebut dalam 

pelaksanaan kegiatan dakwah. Kemampuan ini mirip dengan 

kemampuan actor dakwah. Walaupun factor bakat memegang 

peranan signifikan, akan tetapi factor latihan juga menunjang 

kompetensi ini. ` 

3) Mad’uw (mitra dakwah).  

Mereka terdiri dari berbagai macam golongan dan kelompok 

manusia. Ini berimplikasi pada model, metode, materi dakwah dll., yang 

variatif tergantung pada kondisi obyektif mad’uw. Di antaranya; 

a. Segi sosiologis ; Masyarakat terasing, pedesaan, kota kecil dan 

kota besar, serta masyarakat marjinal dari kota besar. 

b. Struktur kelembagaan negara; eksekutif, yudikatif, legislatif 

c. Segi tingkatan ; anak-anak, remaja dan orang tua. 

d. Segi kelamin; kelamin ; Laki-laki dan perempuan. 

e. Segi agama; ; Islam dan kafir atau non muslim 

f. Segi kultur keberagamaan; ; Islam dan kafir atau non muslim 

g. Segi profesi da mata pencaharian ; mata pencaharian ; Petani, 

peternak, pedagang, nelayan, karyawan, buruh dll. 

h. Struktur ekonomi; Golongan kaya, menegah, dan miskin 



 

 97 
 

i. Segi khusus; khusus ; Golongan masyarakat tuna susila, tuna 

netra, tuna rungu, tuna wisma, tuna karya, dan narapidana. 

j. Masyarakat seniman; Komunitas masyarakat seniman, baik seni 

musik, seni lukis, seni pahat, seni tari, artis, aktris dll. 

Secara khusus, terkait dengan pengelompokan mitra dakwah ini, 

Muhammadiyah pada Muktamar ke-47 di Makassar telah memutuskan 

Konsep Dakwah Komunitas yang disertai dengan identifikasi 

permasalahan, metode dan model pendekatan dakwah. 

4) Atsar atau Efek Dakwah/Tabligh 

a. Kognitif, setelah menerima pesan dakwah, mitra dakwah (mad’uw) 

akan menyerap isi dakwah tersebut melalui proses berfikir, dan efek 

kogitif ini bisa terjadi apabila ada perubahan pada apa yang 

diketahui, dipahami, dan dimengerti oleh mad’uw tentang isi pesan 

yang diterimanya. 

b. Apektif, efek ini adalah merupakan pengaruh dakwah berupa 

perubahan sikap, emosi dan tata nilai mad’uw setelah menerima 

pesan. Sikap adalah sama degan proses belajar dengan tiga variabel 

sebagai penunjangya, yaitu; perhatian, pengertian dan penerimaan. 

c. Behavioral, efek ini merupakan suatu bentuk efek dakwah yang 

berkenaan dengan pola tingkah laku mad’uw secara nyata dalam 

merealisasikan materi dakwah yang telah diterima dalam pola 

tindakan, kegiatan, tindakan dan prilaku sehari-hari.42   

5) Pendekatan Dakwah (approach) 

a. Pendekatan Sosial, sebuah cara pandang bahwa mad’uw sebagai 

makhluk sosial. Model pedekatannya; pendidikan, budaya, politik, 

ekonomi. 

 
42 Dr. Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah…hlm. 141-142 



Bagian Kedua 

98 
 

b. Pendekatan psikologis terdiri dari dua aspek pandangan : pertama, 

mad’uw dihadapi sebagai makhluk yang memiliki kelebihan 

dibanding degan makhluk lainnya. Oleh karena itu ia harus dihadapi 

dengan pedekatan persuasif, hikmah dan kasih sayang; kedua, 

kenyataan bahwa disamping mad’uw memiliki kelebihan ia juga 

memiliki kekurangan dan keterbatasan. Ia gagal 

mengkomunikasikan tentang diriya karena berbagai problema dan 

kesulitan hidup. Nah, pendekatan psikologis ini diperlukan oleh 

mad’uw yang membutuhkan pemecahan masalah rohani, baik 

dengan bimbingan, penyuluhan, curhat dll. 

6) Metode Dakwah/Tabligh. 

1. Dakwah sebagai prosses Islamisasi dalam kehidupan berlangsung 

tidak sekali jadi, linear, dan bersifat final tetapi berproses dalam 

dinamika sosiologis yang gradual dan diwarnai persambungan, 

perubahan, serta perkembangan. Karena itu dakwah sebagai proses 

menuju jalan Allah memerlukan pendekatan dan cara yang lebih 

sesuai dengan alam pikiran dan keadaan masyarakat, yang dilakukan 

dengan hikmah (bil-hikmah), pelajaran yang baik (bi al-maw’idhah 

al-hasanah), dan perdebatan yang lebih baik (jâdilhum bil-latȋ hiya 

ahsan) sehingga tumbuh kesadaran yang mantap dalam meyakini, 

memahami, dan mengamalkan ajaran Islam. 

2. Dalam menghadapi berbagai tantangan kekinian yang sangat 

kompleks dan multidimensional, persaingan pasar-bebas, dan 

bahkan kompetisi ideologi yang semakin terbuka,  Muhmmadiyah 

mengedepankan sikap bekerjasama di segala bidang kehidupan 

dalam semangat “berjuang menghadapi tantangan” (al-jihâd li al-

muwâjahah) lebih dari sekedar “berjuang melawan musuh” (al-jihâd 

li al-mu’âradlah). 

3. Kewajiban dakwah hanyalah mengajak dan berusaha semaksimal 

mungkin mewujudkan kehidupan yang sejalan dan sesuai dengan 

risalah Islam, selebihnya menjadi wilayah hidayah Allah kepada 

manusia. Karena itu tidak boleh ada paksaan dalam berdakwah dan 



 

 99 
 

menjalankan ajaran Islam, lebih-lebih menggunakan cara yang 

bertentangan dengan misi utama Islam sebagai rahmatan lil-‘âlamȋn. 

 

H) Beberapa Kaidah Dakwah/Tabligh 

1. Memberi keteladanan sebelum berdakwah 

لُونَ الْكِتَابَ أفََلَا تَ عْقِلُونَ    أَتََْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبَِ  وَتَ نْسَوْنَ أنَْ فُسَكُمْ وَأنَْ تُمْ تَ ت ْ

Mengapa kamu suruh orang lain (mengerjakan) kebaktian, 

sedang kamu melupakan diri (kewajiban) mu sendiri, padahal kamu 

membaca Al Kitab (Taurat)? Maka tidaklah kamu berpikir?(QS. Al-

Baqarah:44) 

فْعَلُونَ . يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لََ تَ قُولُونَ مَا لََ تَ فْعَلُونَ . كَبََُ مَقْت ا عِنْدَ اللََِّّ أَنْ تَ قُولُوا مَا لََ ت َ 
 (3-2)الصف :

Wahai orang-orang yang beriman, kenapakah kamu 

mengatakan sesuatu yang tidak kamu kerjakan? Amat besar kebencian 

di sisi Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang tidak kamu 

kerjakan. (QS. Al-Shaff:2-3) 

2. Mengikat hati (ta’lif al-qulub) sebelum menjelaskan 

هُمْ   فبَِمَا رَحَْْة  مِنَ اللََِّّ لنِْتَ لَهمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لََنْ فَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فاَعْفُ عَن ْ
  لِينَ وَاسْتَ غْفِرْ لَهمُْ وَشَاوِرْهُمْ في الْأَمْرِ فإَِذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكََّلْ عَلَى اللََِّّ إِنَّ اللَََّّ يَُِبُّ الْمُتَ وكَ ِ 

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, 

tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu 

ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 

bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila



Bagian Kedua 

100 
 

kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-

Nya. (QS. Alu Imran:159) 

3. Mengenalkan Islam sebelum memberi beban (taklif) 

ُ يَ عْلَمُ مُ  ُ وَاسْتَ غْفِرْ لِذَنبِْكَ وَللِْمُؤْمِنِيَن وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللََّّ  تَ قَلَّبَكُمْ وَمَثْ وَاكُمْ فاَعْلَمْ أنََّهُ لََ إِلَهَ إِلََّ اللََّّ

Maka ketahuilah, bahwa sesungguhnya tidak ada Ilah 

(sesembahan, tuhan) selain Allah dan mohonlah ampunan bagi dosamu 

dan bagi (dosa) orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan. Dan 

Allah mengetahui tempat kamu berusaha dan tempat kamu tinggal.(QS. 

Muhammad:19) 

4. Bertahap (tadarruj) dalam memberi beban 

 وَقُ رْآَنَ  فَ رَقْ نَاهُ لتَِ قْرَأهَُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْث  وَنَ زَّلْنَاهُ تَ نْزيِلا   

Dan Al Quran itu telah Kami turunkan dengan berangsur-

angsur agar kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia 

dan Kami menurunkannya bagian demi bagian. (QS. Al-Isra’: 106) 

.  وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلََ نُ ز لَِ عَلَيْهِ الْقُرْآَنُ جُْلَة  وَاحِدَة  كَذَلِكَ لنُِ ثَ بِ تَ بهِِ فُ ؤَادَكَ وَرَت َّ  لْنَاهُ تَ رْتيِلا 
نَاكَ بِالحَْقِ  وَأَحْسَنَ تَ فْسِي ا    وَلََ يََتْوُنَكَ بِثََل  إِلََّ جِئ ْ

Berkatalah orang-orang yang kafir: "Mengapa Al Quran itu 

tidak diturunkan kepadanya sekali turun saja?"; demikianlah supaya 

Kami perkuat hatimu dengannya dan Kami membacanya secara tartil 

(teratur dan benar). Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu 

(membawa) sesuatu yang ganjil, melainkan Kami datangkan kepadamu 

suatu yang benar dan yang paling baik penjelasannya. (QS. Al-Furqan: 

32-33) 

 



 

 101 
 

5. Memudahkan, bukan menyulitkan 

 )رواه البخاري ومسلم(  قاَلَ: يَسِ رُوا وَلََ تُ عَسِ رُوا وَبَشِ رُوا وَلََ تُ نَ فِ رُوا  صلى الله عليه وسلمعنْ أنََسِ عَنِ النَّبِِ  

6. Yang pokok (ushul) sebelum yang cabang (furu’) 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ إِنَّكَ تََْتِ ق َ  وْم ا مِنْ عَنْ ابْنِ عَبَّاس  أَنَّ مُعَاذ ا قاَلَ بَ عَثَنِِ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
ُ وَأَنّ ِ رَسُولُ اللََِّّ فإَِنْ هُمْ أَطاَعُوا لِذَلِكَ  أَهْلِ الْكِتَابِ فاَدْعُهُمْ إِلََ شَهَادَةِ أَنْ لََ   إِلَهَ إِلََّ اللََّّ

لِذَلِكَ  أَطاَعُوا  هُمْ  فإَِنْ  لَة   وَليَ ْ يَ وْم   صَلَوَات  في كُلِ   خََْسَ  عَلَيْهِمْ  افْتَََضَ  اللَََّّ  أَنَّ   فأََعْلِمْهُمْ 
صَدَقَة  تُ ؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائهِِمْ فَتَُدَُّ في فُ قَراَئهِِمْ فإَِنْ هُمْ أَطاَعُوا   فأََعْلِمْهُمْ أَنَّ اللَََّّ افْتَََضَ عَلَيْهِمْ 

نَ هَا وَبَيْنَ اللََِّّ حِجَ  كَ وكََراَئمَِ أمَْوَالهِِمْ وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فإَِنَّهُ ليَْسَ بَ ي ْ ابٌ )رواه  لِذَلِكَ فإَِيََّ
 مسلم(

7. Membesarkan hati sebelum memberi ancaman (targhib qabla tarhib) 

سُولهِِ يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا هَلْ أدَُلُّكُمْ عَلَى تَِِارَة  تُ نْجِيكُمْ مِنْ عَذَاب  ألَيِم  . تُ ؤْمِنُونَ بِاللََِّّ وَرَ 
تُمْ تَ عْلَمُونَ . يَ غْفِرْ لَكُمْ وَتَُِاهِدُونَ في سَبِيلِ اللََِّّ بِِمَْوَالِكُمْ وَأنَْ فُسِكُمْ ذَلِكُمْ  خَيٌْ لَكُمْ إِنْ كُن ْ

ذَلِكَ  وَمَسَاكِنَ طيَِ بَة  في جَنَّاتِ عَدْن   الْأَنَْاَرُ  تََْتِهَا  مِنْ  وَيدُْخِلْكُمْ جَنَّات  تَِْريِ  ذُنوُبَكُمْ 
رِ الْمُؤْمِنِيَن . يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ  الْفَوْزُ الْعَظِيمُ . وَأُخْرَى تَُِبُّونََاَ نَصْرٌ مِنَ اللََِّّ وَفَ تْحٌ قَ  ريِبٌ وَبَشِ 

وَاريُِّونَ آَمَنُوا كُونوُا أنَْصَارَ اللََِّّ كَمَا قاَلَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَََ للِْحَوَاريِِ يَن مَنْ أنَْصَاريِ إِلََ اللََِّّ قاَلَ الحَْ 
إِ  بَنِِ  مِنْ  طاَئفَِةٌ  فَآَمَنَتْ  اللََِّّ  أنَْصَارُ  عَلَى نََْنُ  آَمَنُوا  الَّذِينَ  فأَيََّدْنََ  طاَئفَِةٌ  وكََفَرَتْ  سْراَئيِلَ 

 عَدُوِ هِمْ فأََصْبَحُوا ظاَهِريِنَ . 

Hai orang-orang yang beriman, sukakah kamu aku tunjukkan 

suatu perniagaan yang dapat menyelamatkanmu dari azab yang pedih?. 

(yaitu) kamu beriman kepada Allah dan RasulNya dan berjihad di jalan 

Allah dengan harta dan jiwamu. Itulah yang lebih baik bagimu, jika 



Bagian Kedua 

102 
 

kamu mengetahui. Niscaya Allah akan mengampuni dosa-dosamu dan 

memasukkanmu ke dalam jannah yang mengalir di bawahnya sungai-

sungai; dan (memasukkan kamu) ke tempat tinggal yang baik di dalam 

jannah 'Adn. Itulah keberuntungan yang besar. Dan (ada lagi) karunia 

yang lain yang kamu sukai (yaitu) pertolongan dari Allah dan 

kemenangan yang dekat (waktunya). Dan sampaikanlah berita gembira 

kepada orang-orang yang beriman. Hai orang-orang yang beriman, 

jadilah kamu penolong (agama) Allah sebagaimana Isa ibnu Maryam 

telah berkata kepada pengikut-pengikutnya yang setia: "Siapakah yang 

akan menjadi penolong-penolongku (untuk menegakkan agama) 

Allah?" Pengikut-pengikut yang setia itu berkata: "Kamilah penolong-

penolong agama Allah", lalu segolongan dari Bani Israil beriman dan 

segolongan lain kafir; maka Kami berikan kekuatan kepada orang-

orang yang beriman terhadap musuh-musuh mereka, lalu mereka 

menjadi orang-orang yang menang. (QS. Al-Shaff:10-14) 

8. Mendidik mad’uw, bukan memamerkan kesalahanya. 

فَ قَالَ: يََ رَسُولَ اللََِّّ ائْذَنْ لِ بِالز نََِ فأَقَْ بَلَ   صلى الله عليه وسلمعَنْ أَبِ أمَُامَةَ قاَلَ: إِنَّ فَتَّ  شَاباًّ أتََى النَّبَِّ  
وا: مَهْ مَهْ فَ قَالَ: " ادْنهُْ " فَدَنََ مِنْهُ قَريِب ا قاَلَ: فَجَلَسَ قاَلَ: " أَتَُِبُّهُ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَ زَجَرُوهُ قاَلُ 

ُ فِدَاءَكَ قاَلَ: " وَلََ النَّاسُ يَُِبُّونهَُ لِأمَُّهَاتُِِمْ " قاَلَ: " أفََ تُحِبُّهُ    لِأمُِ كَ " قاَلَ: لََ وَاللََِّّ جَعَلَنِِ اللََّّ
فِدَاءَكَ قاَلَ: " وَلََ النَّاسُ يَُِبُّونهَُ لبَِ نَاتُِِمْ لَِبْ نَتِكَ " قاَلَ   ُ : لََ وَاللََِّّ يََ رَسُولَ اللََِّّ جَعَلَنِِ اللََّّ

ُ فِدَاءَكَ قاَلَ: " وَلََ النَّاسُ يَُِبُّونهَُ لِأَخَ  وَاتُِِمْ قاَلَ: أفََ تُحِبُّهُ لِأُخْتِكَ " قاَلَ: لََ وَاللََِّّ جَعَلَنِِ اللََّّ
ُ فِدَاءَكَ قاَلَ: " وَلََ النَّاسُ يَُِبُّونهَُ لعَِمَّاتُِِ   قاَل: مْ  أفََ تُحِبُّهُ لعَِمَّتِكَ " قاَلَ: لََ وَاللََِّّ جَعَلَنِِ اللََّّ

ُ فِدَاءَكَ قاَلَ: " وَلََ النَّاسُ يَُِبُّونهَُ لخَِ  لََتُِِمْ اقاَلَ: أفََ تُحِبُّهُ لِخاَلتَِكَ " قاَلَ: لََ وَاللََِّّ جَعَلَنِِ اللََّّ
رْ قَ لْبَهُ وَحَصِ نْ فَ رْجَهُ " فَ لَمْ يَكُنْ ب َ  عْدُ  قاَلَ: فَ وَضَعَ يَدَهُ عَلَيْه وَقاَلَ: " اللَّهُمَّ اغْفِرْ ذَنْ بَهُ وَطَهِ 

تعليق شعيب الأرنؤوط :  5/256مسند أحْد بن حنبل   ذَلِكَ الْفَتََّ يَ لْتَفِتُ إِلََ شَيْء . )
 الصحيح )المكتبة الشاملة( إسناده صحيح رجاله ثقات رجال



 

 103 
 

I) Kepribadian Muballigh/Da’i 

Kepribadian muballigh Muhammadiyah merupakan cerminan dari 

kepribadian seorang anggota Persyarikatan sebagai berikut :  

1. Memahami hakekat Islam secara menyeluruh mencakup aspek akidah, 

ibadah, akhlaq dan mu’amalat dunyawiyah; bersumberkan Al-Qur’an 

dan Sunnah Maqbulah. 

2. Melandasi segala sesuatu dengan niat ikhlas mencari ridla Allah SWT 

semata-mata.  

3. Mengamalkan ajaran Islam secara menyeluruh dalam seluruh aspek 

kehidupannya, dan berusaha untuk menegakkan Islam dalam kehidupan 

pribadi, kehidupan keluarga dan kehidupan bermasyarakat sehingga 

terwujud masyarakat utama yang diridlai oleh Allah SWT. 

4. Memiliki semangat jihad untuk memperjuangklan Islam. 

5. Memiliki kemauan dan kesediaan untuk berkorban demi Islam baik 

korban waktu, harta, tenaga bahkan nyawa sekalipun. 

6. Mempunyai keteguhan hati dalam mengamalkan, menegakkan dan 

memperjuangkan Islam dengan arti kata tidak mundur karena ancaman 

dan tidak terbujuk dengan rayuan dan selalu istiqamah dalam kebenaran. 

7. Mematuhi pimpinan dalam hal-hal yang disukai dan tidak disukai selama 

berada dalam garis kebenaran. Apabila terjadi perbedaan pendapat antara 

dia dan pimpinandalam hal yang sifatnya mubah atau ijtihadi dia akan 

mendahulukan pendapat pimpinan.  

8. Mengamalkan ukhuwah Islamiyah dalam kehidupan bermasyarakat. 

9. Aktif dalam dakwah Islam (Muhammadiyah) secara murni dan penuh. 

10. Bisa dipercaya dan mempercayai orang lain dalam organisasi.  

 



Bagian Kedua 

104 
 

J) Kunci Keberhasilan Dakwah 

Beberapa kunci keberhasilan dakwah, sebagaimana dicontohkan 

Rasululah SAW, dimana Rasulullah SAW mendapat pertolongan Alah dalam 

mengembangkan kerisalahannya: 

1. Rasulullah percaya dengan yakin, bahwa agama yang disiarkan itu adalah 

agama yang haq, yang mengalahkan kebathilan. 

 وَقُلْ جَاءَ الحَْقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوق ا 

Dan katakanlah: "Yang benar telah datang dan yang batil telah 

lenyap". Sesungguhnya yang batil itu adalah sesuatu yang pasti lenyap.  

(Q.S Al-Isra’:81) 

2. Rasulullah sangat yakin bahwa Allah pasti menolong ummat yang 

membela agama Allah :    

فَ تَ عْس   وَالَّذِينَ كَفَرُوا  أقَْدَامَكُمْ .  وَيُ ثَ بِ تْ  يَ نْصُركُْمْ  تَ نْصُرُوا اللَََّّ  إِنْ  آَمَنُوا  الَّذِينَ  أيَ ُّهَا  لَهمُْ  يََ  ا 
 مْ وَأَضَلَّ أَعْمَالهَُ 

Hai orang-orang mukmin, jika kamu menolong (agama) Allah, 

niscaya Dia akan menolongmu dan meneguhkan kedudukanmu.  Dan 

orang-orang yang kafir, maka kecelakaanlah bagi mereka dan Allah 

menyesatkan amal-amal mereka. (QS. Muhammad: 7-8) 

3. Rasulullah beserta para sahabat benar-benar jihad dengan mengorbankan 

harta,  tenaga, dan jiwa untuk kepentingan syi’ar Islam. 

 وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لنََ هْدِيَ ن َّهُمْ سُبُ لَنَا وَإِنَّ اللَََّّ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ 

Dan orang-orang yang berjihad untuk (mencari keridhaan) 

Kami, benar- benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan 

Kami. Dan sesungguhnya Allah benar-benar beserta orang-orang yang 

berbuat baik. 



 

 105 
 

(Q.S Al-Ankabut:69) 

4. Rasulullah berkemauan keras/kuat dalam memikirkan ummat agar mau 

beragama secara benar, walaupun beliau tahu mengenai orang yang 

berpura-pura.  

 فَ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَ فْسَكَ عَلَى آَثََرهِِمْ إِنْ لََْ يُ ؤْمِنُوا بَِذََا الحَْدِيثِ أَسَف ا 

Maka (apakah) barangkali kamu akan membunuh dirimu karena 

bersedih hati setelah mereka berpaling, sekiranya mereka tidak beriman 

kepada keterangan ini (Al-Quran).(QS. Alkahf:6) 

 وَقاَلَ الرَّسُولُ يََ رَبِ  إِنَّ قَ وْمِي اتَََّّذُوا هَذَا الْقُرْآَنَ مَهْجُور ا

Berkatalah Rasul: "Ya Tuhanku, sesungguhnya kaumku 

menjadikan Al Quran itu sesuatu yang tidak diacuhkan". (QS. Al-

Furqan:30) 

. لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَ فْسَكَ أَلََّ يَكُونوُا مُؤْمِنِيَن . إِنْ نَشَأْ نُ نَ ز لِْ الْمُبِينِ طسم . تلِْكَ آَيََتُ الْكِتَابِ  
السَّمَاءِ آَيةَ  فَظلََّتْ أَعْنَاقُ هُمْ لَهاَ خَاضِعِيَن . وَمَا يََتْيِهِمْ مِنْ ذكِْر  مِنَ الرَّحَْْنِ مُحْدَث  عَلَيْهِمْ مِنَ  

بوُا فَسَيَأْتيِهِمْ أنَْ بَاءُ مَا كَانوُا بهِِ يَسْتَ هْزئِوُنَ   إِلََّ كَانوُا عَنْهُ مُعْرِضِيَن . فَ قَدْ كَذَّ

Thaa Siim Miim. Inilah ayat-ayat Al Quran yang menerangkan. 

Boleh jadi kamu (Muhammad) akan membinasakan dirimu, karena 

mereka tidak beriman. Jika kami kehendaki niscaya Kami menurunkan 

kepada mereka mukjizat dari langit, maka senantiasa kuduk-kuduk 

mereka tunduk kepadanya. Dan sekali-kali tidak datang kepada mereka 

suatu peringatan baru[1075] dari Tuhan Yang Maha Pemurah, 

melainkan mereka selalu berpaling daripadanya. Sungguh mereka telah 

mendustakan (Al Quran), maka kelak akan datang kepada mereka 

(kenyataan dari) berita-berita yang selalu mereka perolok-

olokkan.(QS.Al-Syu’ara’:1-6) 



Bagian Kedua 

106 
 

5. Rasulullah sangat merasakan penderitaan ummat yang tidak tahu 

kebenaran, keras kemauannya untuk kesejahteraan ummat dan sangat 

kasih sayang. 

ا عَنِتُّمْ حَريِصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِيَن رَءُوفٌ رَحِيمٌ.  لَقَدْ جَاءكَُمْ رَسُولٌ مِنْ أنَْ فُسِكُمْ عَزيِزٌ عَلَيْهِ مَ 
ُ لََ إِلَهَ إِلََّ هُوَ عَلَيْهِ تَ وكََّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ   فإَِنْ تَ وَلَّوْا فَ قُلْ حَسْبَِ اللََّّ

Sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu 

sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan 

(keimanan dan keselamatan) bagimu, amat belas kasihan lagi penyayang 

terhadap orang-orang mukmin.  Jika mereka berpaling (dari keimanan), 

maka katakanlah: "Cukuplah Allah bagiku; tidak ada Tuhan selain Dia. 

Hanya kepada-Nya aku bertawakkal dan Dia adalah Tuhan yang 

memiliki 'Arsy yang agung". (QS. Al-Taubah: 128-129). 

6. Rasulullah sangat tinggi akhlaqnya dan mulia budi pekertinya. 

 وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق  عَظِيم  

Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung (QS. 

Al-Qalam: 4) 

7. Rasulullah tidak pernah atah hati, dan selalu memberi maaf kepada orang 

lain yang berbuat tidak senonoh. 

هُمْ فبَِمَا رَحَْْ  ة  مِنَ اللََِّّ لنِْتَ لَهمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لََنْ فَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فاَعْفُ عَن ْ
 لِينَ وَاسْتَ غْفِرْ لَهمُْ وَشَاوِرْهُمْ في الْأَمْرِ فإَِذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكََّلْ عَلَى اللََِّّ إِنَّ اللَََّّ يَُِبُّ الْمُتَ وكَ ِ 

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, 

tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu 

ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 

bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila 

kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. 



 

 107 
 

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-

Nya (QS. Ali-Imran: 159). 

8. Rasulullah senantasa berendah hati, tetap tenang, tabah, tidak gentar 

menghadapi lawan. 

 يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَة  فاَثْ بُ تُوا وَاذكُْرُوا اللَََّّ كَثِي ا لَعَلَّكُمْ تُ فْلِحُونَ 

Hai orang-orang yang beriman. apabila kamu memerangi pasukan 

(musuh), maka berteguh hatilah kamu dan sebutlah (nama) Allah 

sebanyak-banyaknya agar kamu beruntung. (QS. Al-Anfal: 45). 



 

 

 

  



 

 

  



 

 

 

  



 

 111 
 

Bagian Ketiga 

 

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-3 

Al-Hayat al-Thayyibah fi al-Islam : 

 

A. Islam Sebagai Pandangan,  Metode dan Tujuan Hidup  

Dengan uraian di atas dapat dipahami bahwa Islam tidak lain 

merupakan pandangan hidup (way of life) atau bagaimana cara hidup yang 

benar menurut Allah, Sang Maha Pencipta, terhadap manusia dan 

lingkungannya sebagai ciptaanNya. Atas dasar itulah barangkali Allah 

bertitah kepada manusia agar selalu menghadapkan (memperhatikan) dirinya 

kepada agama yang lurus (dienul qqoyyim) yang juga dating dari Allah SWT 

(Q.S. ar-Rum: 43) dan agama yang sesuai dengan konsep penciptaan (fitrah, 

blueprint) manusia (Q.S ar-Rum: 30) 

هَا لََ تَ بْدِيلَ لِخلَْقِ اللََِّّ ذَلِكَ  ينِ حَنِيف ا فِطْرَةَ اللََِّّ الَّتِِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ْ ينُ الْقَيِ مُ   فأَقَِمْ وَجْهَكَ للِدِ  الدِ 
 وَلَكِنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِ لََ يَ عْلَمُونَ 



Bagian Ketiga 
 

112 
 

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; 

(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut 

fitrah itu. Tidak ada peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang 

lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Q.S ar-Rum: 30) 

Sebab bila manusia sebagai ciptaan Allah SWT, hidupnya diatur dengan 

aturan, maka akan tercapai kehidupan yang baik.  

Islam sebagai sumber dan jalan kebenaran yang berasal dari Allah SWT 

adalah pandangan hidup yang bukan saja diperuntukan bagi kesejahteraan 

kaum muslimin, melainkan juga bagi semua ummat manusia, rahmat bagi 

seluruh alam. Islam yang bersumber pada  kebenaran ilahiyah, baik yang 

terkandung dalam ayat-ayat al Quran dan Sunnah Rasul maupun dalam ayat-

ayat kauniyah, adalah jalan, pedoman, dan sekaligus tujuan hidup bagi setiap 

muslim dimanapun dan dizaman apapun. Islam adalah jalan purna, baik 

dalam makna penyempurna ajaran-ajaran Allah lewat nabi terdahulu (wahyu) 

maupun dalam kaitan dengan pandangan hidup manusia yang bersifat ra’yu. 

Dengan demikian, Islam adalah ajaran yang komplementer terhadap 

pandangan hidup lainnya.  

Islam adalah nilai-nilai dasar dan norma-norma serta pengetahuan atau 

pemberitahuan Ilahi yang terkandung dalam al- Qu’ran dan diperjelas dengan 

sunah Rasul. Dalam kaitan tersebut, maka bagi stiap muslim, Islam adalah 

suatu kebenaran yng mutlak sifatnya, universal dan eteral, serta tidak terikat 

oleh ruang dan waktu.  

Dalam arti tersebut, Islam mengatur berbagai hubungan manusia, baik 

dengan Tuhannya, dengsan sesame, maupun dengan alam lingkungannya. 

Sebaai suatu system yang mengatur hubungan manusia tersebut, Islam terdiri 

atas komponen-komponen aqidah (tata keimanan), syari’ah (tata kaidah 

hokum) berupa ibadah maupun mua’malah, dan akhlak (tata kaidah moral), 

yang satu berkaitan erat dengan yang lain. Sebagai agama yang mengatur 



 

 113 
 

pelbagai kehidupan dan penghidupan manusia. Nilai-nilai dasar dan norma-

norma asasi Islam memberi patokan-patokan pokok mengenai segala aspek 

kehidupan manusia. Dengan demikian ssistem-sistem social, politik, 

ekonomi, pendidikan, dan system budaya lain yang islami adalah system-

sistem  yang berdasar syari’ah ( ibadah  dan muamalah) dan akhlak Islam, 

serta berakarkan akidah Islam.  

Mengingat pengertian Islam sebagai rahmat lil ‘alamin di atas, maka 

tujuan hidup, baik sebagai individu maupun sebagai kelompok warga 

masyarakat, warga Negara da warga dunia, adalah merealisasikan kebenaran 

ajaran Allah SWT dalam kehidupan pribadi dan bermasyarakat di seluruh 

aspek kehidupan. Bagi setiap muslim, tujuan dalam aspek apapum tidak akan 

terlepas dari tujuan umum hidupnya yang ditimba dar pedoman hidupnya, 

yaitu al Qur’an dan Sunnah Rasulullah.  

Secara individual, dengan hidup secara Isam, maka seseorang akan 

memiliki pribadi yang istiqomah : 

الَّذِينَ  وَأبَْشِرُ   إِنَّ  الْمَلَائِكَةُ أَلََّ تََّاَفُوا وَلََ تََْزَنوُا  عَلَيْهِمُ  تَ تَ نَ زَّلُ  اسْتَ قَامُوا  ثَُّ   ُ رَب ُّنَا اللََّّ وا قاَلُوا 
تُمْ توُعَدُونَ    بِالْْنََّةِ الَّتِِ كُن ْ

“Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: "Tuhan kami ialah 

Allah" kemudian mereka meneguhkan pendirian mereka, maka malaikat 

akan turun kepada mereka dengan mengatakan  : "Janganlah kamu takut 

dan janganlah merasa sedih; dan gembirakanlah mereka dengan jannah 

yang telah dijanjikan Allah kepadamu". (Fushilat: 30) 

Mereka mampu melaksanakan kebaikan (al birr) (Q.S. al Baqarah: 

177). Keluarga sebagai unit terkecil masyarakat akan mampu menciptakan 

keluarga sakinah dan akhirnya akan dapat membentuk masyarakat 

marhamah. Dengan ungkapan lain Islam sebagai tujuan hidup akan 

mengantar pemeluknya untuk: 



Bagian Ketiga 
 

114 
 

1. Terwujudnya pribadi yang diridhai Allah, yaitu pribadi muslim yang 

paripurna,  yang penuh dengan moralitas iman, Islam, taqwa, dan ihsan 

(Q.S. al-Baqarah 177). 

وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبََّ مَنْ آَمَنَ بِاللََِّّ وَالْيَ وْمِ الَْْخِرِ ليْسَ الْبََّ أَنْ تُ وَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرقِِ  
ابْنَ  وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِ يَن وَآَتَى الْمَالَ عَلَى حُبِ هِ ذَوِي الْقُرْبََ وَالْيَ تَامَى وَالْمَسَاكِيَن وَ 

وَأَ  الر قِاَبِ  وَفي  وَالسَّائلِِيَن  عَاهَدُوا  السَّبِيلِ  إِذَا  بِعَهْدِهِمْ  وَالْمُوفُونَ  الزَّكَاةَ  وَآَتَى  الصَّلَاةَ  قاَمَ 
 وَالصَّابِريِنَ في الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِيَن الْبَأْسِ أوُلئَِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأوُلئَِكَ هُمُ الْمُت َّقُونَ 

“Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu 

kebajikan, akan tetapi sesungguhnya kebajikan itu ialah beriman kepada 

Allah, hari kemudian, malaikat-malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan 

memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya, anak-anak 

yatim, orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan pertolongan) dan 

orang-orang yang meminta-minta; dan (memerdekakan) hamba sahaya, 

mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang 

menepati janjinya apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar 

dalam kesempitan, penderitaan dan dalam peperangan. Mereka itulah 

orang-orang yang benar (imannya); dan mereka itulah orang-orang 

yang bertakwa”. 

2. Terwujudnya rumah tangga yang diridhai Allah SWT yaitu rumah 

tangga yang sakinah yang diliputi  mawaddah serta rahmah anugerah 

Ilahi Rabbi (Q.S. ar-Rum: 21)   

نَكُمْ مَوَدَّة  وَرَحَْْ  هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ ا لتَِسْكُنُوا إِليَ ْ ة  إِنَّ وَمِنْ آَيََتهِِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أنَْ فُسِكُمْ أزَْوَاج 
 في ذَلِكَ لََْيََت  لقَِوْم  يَ تَ فَكَّرُونَ 

“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 

merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih 



 

 115 
 

dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda-tanda bagi kaum yang berfikir”.  

3. Terwujudnya qaryah  mubarakah (lingkungan kampong, kampus, 

komplek kerja, dll) yang marhamah, yaitu qaryah yang kondusif dan 

layak menerima berkah Allah SWT dari berbagai arah, disebabkan 

warganya beriman dan bertaqa kepada Allah SWT (Q.S. al A’raf  : 96) 

وَالْأَرْ  بَ ركََات  مِنَ السَّمَاءِ  عَلَيْهِمْ  لَفَتَحْنَا  وَات َّقَوْا  آَمَنُوا  الْقُرَى  أَهْلَ  بوُا وَلَوْ أَنَّ  وَلَكِنْ كَذَّ ضِ 
 فأََخَذْنََهُمْ بِاَ كَانوُا يَكْسِبُونَ 

“Jikalau sekiranya penduduk negeri-negeri beriman dan bertakwa, 

pastilah Kami akan melimpahkan kepada mereka berkah dari langit dan 

bumi, tetapi mereka mendustakan (ayat-ayat Kami) itu, maka Kami siksa 

mereka disebabkan perbuatannya”. 

4. Terwujudnya negeri yang diridhai Allah SWT, yaitu baldatun 

thayyibatun wa rabbun ghafur (Q.S. Saba’: 15) 

 وَاشْكُرُوا لَهُ بَ لْدَةٌ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإ  في مَسْكَنِهِمْ آَيةٌَ جَن َّتَانِ عَنْ يمَِين  وَشِِاَل  كُلُوا مِنْ رزِْقِ رَبِ كُمْ 
  طيَِ بَةٌ وَرَبٌّ غَفُورٌ 

“Sesungguhnya bagi kaum Saba´ ada tanda (kekuasaan Tuhan) di tempat 

kediaman mereka yaitu dua buah kebun di sebelah kanan dan di sebelah 

kiri. (kepada mereka dikatakan): "Makanlah olehmu dari rezeki yang 

(dianugerahkan) Tuhanmu dan bersyukurlah kamu kepada-Nya. 

(Negerimu) adalah negeri yang baik dan (Tuhanmu) adalah Tuhan Yang 

Maha Pengampun". 

5. Terwujudnya peradaban dunia yang diridhai Allah, yaitu dunia yang 

hasanah, yang berkesinambungan dengan akhirat yang hasanah pula 

(Q.S. al-Baqarah 201, Q.S. al-Qashash:77, QS.al-A’raf 156) 



Bagian Ketiga 
 

116 
 

نْ يَا حَسَنَة  وَفي الَْْخِرَةِ حَسَنَة  وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ  هُمْ مَنْ يَ قُولُ رَب َّنَا آَتنَِا في الدُّ   وَمِن ْ

“Dan di antara mereka ada orang yang berdoa: "Ya Tuhan kami, berilah 

kami kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat dan peliharalah kami 

dari siksa neraka".(Q.S. al-Baqarah 201) 

نْ يَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللََُّّ  ارَ الَْْخِرَةَ وَلََ تَ نْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّ الدَّ  ُ   وَابْ تَغِ فِيمَا آَتََكَ اللََّّ
  كَ وَلََ تَ بْغِ الْفَسَادَ في الْأَرْضِ إِنَّ اللَََّّ لََ يَُِبُّ الْمُفْسِدِينَ إِليَْ 

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan 

bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada 

orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan 

janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan”.( Q.S. al-

Qashash:77) 

B. Islam Sebagai Sumber Konsep 

Pada bagian mukadimah telah dikemukakan, bahwa dakwah dalam satu 

aspeknya ialah upaya untuk merealisasikan Islam sebagai rahmatan lil 

‘alamin, fungsi kerahamatan dakwah. Ada dua hal pokok yang berkaitan 

dengan tersebut, yaitu: (a) upaya ‘menerjemahkan’ nilai-nilai normatif Islam 

menjadi konsep-konsep yang operasional, dan (b) upaya merealisasikan 

(implementasi) konsep-konsep tersebut dalam masyarakat. Dengan demikian, 

upaya menunaikan fungsi kerahmatan dakwah berarti juga upaya kita untuk 

membuktikan bahwa Islam benar-benar mampu untuk menjawab persoalan 

zaman, atau dengan ungkapan lain, membuktikan Islam sebagai agama yang 

“kontekstual”. Kontekstualitas di sini bukan berarti “mengadaptasikan” 

(menyesuaikan) Islam dengan kondisi dan persoalan masyarakat yang ada, 

melainkan “mengoperasionalkan” Islam menghadapi kondisi budaya yang 

berkembang. 



 

 117 
 

Uraian di atas sebenarnya mengisyaratkan kepada kita bahwa dalam 

satu sisinya, Islam adalah sumber konsep bagi kehidupan manusia. Islam 

sebagai sumber konsep tersebut selama ini lebih sering diartikan dalam 

konteks individual saja, dan kalau pun menyangkut konteks kemasyarakatan 

biasanya hanya yang menyangkut aspek ubudiyah saja. Isyarat Allah yang 

terkandung dalam ke-rahmatan lil ‘alamin-an Islam di atas memang sudah 

menyadarkan kita, bahwa ajaran Islam mencakup semua aspek kehidupan 

manusia (spiritual maupun non-spiritual seperti: sosial, ekonomi, politik, 

budaya, dsb) pada berbagai peringkat kediriannya (individu, 

jamaah/masyarakat, bangsa, umat manusia). Kekurangan kita selama ini ialah, 

kesadaran dan keyakinan  tersebut tetap berhenti sebagai keyakinan saja, 

karena kita belum mampu merealisasikannya, terutama menghadapi 

perkembangan zaman yang selalu berubah. 

Dengan demikian persoalan pokok kita ialah bagaimana menjadikan 

Islam sebagai sumber konsep? Dengan cara bagaimana kita mampu 

menjabarkan nilai-nilai normatif Islami yang terdapat dalam al-Qur’an dan 

Sunnah tersebut menjadi konsep-konsep kehidupan yang operasional, yang 

dengan mudah dapat dilaksanakan. 

Seperti telah dikemukakan di depan, upaya umat Islam dalam menjawab 

pertanyaan di atas adalah merupakan upaya yang akbar, yang melibatkan 

seluruh kemampuan umat, terutama para ulama dan cendekiawannya. 

Dakwah dalam kaitan ini berarti mencakup hal-hal yang bersifat normatif, 

konseptual, sampai hal-hal yang bersifat teknis, operasional. Uraian berikut 

tidak akan menjawab secara tuntas persoalan di atas, melainkan 

mengidentifikasi beberapa pendekatan yang dapat dilakukan dalam rangka 

mewujudkan Islam sebagai sumber konsep. 



Bagian Ketiga 
 

118 
 

Dalam rangka operasionalisasi nilai-nilai normatif Islam dalam 

kehidupan, setidak-tidaknya dapat dilakukan beberapa model pendekatan. 

Model pendekatan ini antara lain berupa: (1) pengembangan pendekatan 

ijtima’i dan (2) merentang garis-istilahi antara terma qauliyah dengan terma 

kauniyah. 

Pendekatan ijtima’i yang dimaksud ialah upaya menafsirkan 

(mengoperasionalkan) istilah qur’ani dari yang selama ini hanya bersifat 

individual menjadi yang bersifat jamak atau sosial. Istilah jamak di sini 

mengandung makna community (kelompok manusia dalam satuan geografis 

tertentu) maupun makna society (kelompok manusia dengan ciri/profesi 

tertentu). 

Sedangkan yang dimaksud dengan merentang garis-istilahi antara 

terma qauliyah dengan terma kauniyah, ialah mencoba mencari titik temu 

(merentang benang merah) antara istilah atau terminologi qur’ani dengan 

istilah atau terminologi ilmu pengetahuan. Atau dengan ungkapan lain, 

menjabarkan terminologi qur’ani dengan bahasa ilmu pengetahuan. Apabila 

hal ini dapat dilakukan, maka terbuka kesempatan lebih luas dan lebih mudah 

untuk mencoba menjabarkan konsep normatif tersebut dalam konsep teknis 

yang operasional. Hal ini dimungkinkan karena olah-konseptual memang 

merupakan bagian dari tradisi keilmuan, baik ilmu pengetahuan eksakta 

maupun sosial. 

Sebagai contoh misalnya penafsiran istilah fakir atau miskin. Selama 

ini, kedua istilah qur’ani ini lebih sering ditafsirkan secara individual, yaitu si 

Fulan yang papa, yang tidak punya apa-apa, sementara penafsiran secara 

sosial (jamak), yang kemudian dikaitkan dengan istilah sosiologis, akan 

mempunyai gambaran yang lain. Miskin dan fakir secara sosial dapat berarti 



 

 119 
 

penduduk di daerah kumuh (makna komunitas) atau gelandangan (makna 

sosietas), atau buruh tani, petani gurem, nelayan, atau kelompok masyarakat 

yang terugikan baik ekonomis maupun sosial. 

Dengan pergeseran penafsiran ini maka model pemecahan atau 

penyantunan yang dilakukan pun akan berbeda. Dalam makna sosial (jamak) 

secara otomtis akan menyangkut struktur masyarakat dan berbagai keterkaitan 

struktural lainnya. Sebagai konsekuensinya maka bagaimana umat akan 

merealisasikan perintah (peringtan) Allah dalam al-Ma’un misalnya, akan 

menjadi berbeda sama sekali dengan apa yang selama ini dilakukan. 

Beberapa mujtahid dan pemikir besar Islam, memang telah memulai 

usaha di atas yang biasanya mengambil tema-tema yang besar. Namun, 

mengingat begitu luasnya kehidupan manusia, dan begitu lengkapnya ajaran 

Islam, rupanya usaha besar ini perlu lebih digalakkan lagi di kalangan para 

ulama dan cendekiawan Islam. Untuk kerja besar ini tidak harus dimulai 

dengan tema-tema besar, tetapi dapat dari hal-hal yang kecil, seperti halnya 

contoh-contoh di atas. 

C. Islam dan Keadilan Sosial 

Di depan telah dikemukakan, bahwa tauhid merupakan sentral ajaran 

bagi semua aspek kehidupan muslim. Namun demikian, dalam kenyatannya 

masih ada sebagian umat yang belum memahami makna tauhid sebenarnya. 

Sebagai kelanjutan pemahaman yang tidak purna ini, akan melahirkan 

perilaku yang tidak tauhidi, yang pada gilirannya justru akan melahirkan 

berbagai kemandegan. Sering dikatakan bahwa keterbelakangan ekonomi, 

stagnasi intelektual, degenerasi sosial, dan pelbagai macam kejumudan 

lainnya yang diderita oleh masyarakat muslim, sesungguhnya berakar pada 



Bagian Ketiga 
 

120 
 

kemerosotan tauhid. Oleh karena itu, untuk melakukan restorasi dan 

rekonstruksi manusia Muslim, baik secara individual maupun kolektif, tauhid 

adalah masalah pertama dan terpenting untuk segera dipersegar dan 

diluruskan. 

Suatu hal yang tidak boleh dilupakan ialah bahwa dalam perilaku 

tauhidi, komitmen seorang muslim tidak saja terbatas pada hubungan 

vertikalnya dengan Tuhan, melainkan juga mencakup hubungan horizontal 

dengan sesama manusia dan seluruh makhluk, dan hubungan-hubungan ini 

harus sesuai dengan kehendak Allah. Kehendak Allah ini memberikan visi 

(pandangan) kepada kita untuk membentuk suatu masyarakat yang mengejar 

nilai-nilai utama dan mengusahakan tegaknya keadilan sosial. Pada 

gilirannya, visi ini memberikan inspirasi pada kita untuk mengubah dunia di 

sekelilingnya agar sesuai dengan kehendak Allah, dan inilah misi manusia 

Muslim. 

Misi tersebut menuntut serangkaian tindakan agar kehendak Allah 

tersebut terwujud menjadi kenyataan, dan misi ini merupakan bagian integral 

dari komitmen kita kepada Allah. Misi untuk mengubah dunia, menegakkan 

kebenaran dan keadilan, merealisasikan pelbagai nilai utama, dan 

memberantas kerusakan di muka bumi (fasad fil ardh), bukanlah sekedar 

suatu derifat, melainkan merupakan bagian integral dari komitmen manusia 

muslim kepada Allah. Gabungan manusia-manusia tauhid inilah yang 

kemudian membentuk suatu ummah. Dengan menegakkan kebenaran dan 

keadilan (amar ma’ruf) dan memberantas kejahatan (nahi munkar) sebagai 

dua ciri utamanya, umat tauhid menunjukkan sasaran dari gerakannya bukan 

pada bangsa atau kelompok masyarakat tertentu, melainkan pada seluruh 

kemanusiaan itu sendiri, seperti difirmankan oleh Allah (QS. Ali Imran: 110). 



 

 121 
 

Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, 

menyuruh pada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar, dan 

beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih 

baik bagi mereka; di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan 

mereka adalah orang-orang yang fasik. (Ali Imran 110) 

Dari uraian di atas diketahui bahwa umat Islam mempunyai kewajiban 

untuk menegakkan suatu orde sosial yang adil dan etis. Al-Qur’an mengutuk 

ketimpangan ekonomi dan ketidakadilan sosial, dan menyuruh kita untuk 

menegakkan suatu tatanan sosial yang etis dan egalitarian. Surat-surat al-

Qur’an yang diturunkan kepada Muhammad SAW sewaktu beliau masih 

berada di Makkah, mengecam keras dua macam masalah yaitu (a) politeisme 

atau kemajemukan dewa-dewa yang simtomatis dari masyarakat yang 

terpecah-belah, dan (b) disparitas sosio-ekonomi yang bersarang pada 

keterpecahbelahan masyarakat. Kedua hal ini merupakan dua sisi dari suatu 

mata uang. Al-Qur’an berulang kali menyerang disparitas ekonomi, justru 

masalah ini memang sangat sulit dipecahkan (QS. al-Ma’un: 1-7). Manusia 

tidak dilarang untuk mengumpulkan harta benda, akan tetapi penyalahgunaan 

kekyaan, yang menyebabkan manusia buta terhadap nilai-nilai luhur, dikecam 

keras oleh Allah (QS. Ali Imran: 14; Yunus: 23). 

Tahukah kamu (orang) yang mendustakan Agama? Itulah orang yang 

menghardik anak yatim, dan tidak menganjurkan memberi makan 

orang miskin. Maka kecelakaanlah bagi orang-orang yang shalat, 

(yaitu) orang yang lalai dari shalatnya, orang-orang yang berbuat 

riya’, dan enggan (menolong dengan) barang berguna. (al-Ma’un 1-7) 

Dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa 

yang diingini, yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari 

jenis emas, perak, kuda pilihan, binatang-binatang ternak, dan sawah 

ladang. Itulah kesenangan hidup di dunia; dan di sisi Allah-lah tempat 

kembali yang baik (syurga). (Ali Imran 14) 



Bagian Ketiga 
 

122 
 

Maka Allah menyelamatkan mereka, tiba-tiba mereka membuat 

kedzaliman di muka bumi tanpa (alasan) yang benar. Hai manusia, 

sesungguhnya (bencana) kedzalimanmu akan menimpa dirimu sendiri; 

(hasil kedzalimanmu) itu hanyalah kenikmatan hidup duniawi, 

kemudian kepada Kami-lah kembalimu, lalu Kami kabarkan kepadamu 

apa yang telah kamu kerjakan. (Yunus 23) 

Islam mengajarkan prinsip keadilan distributif (distributive justice), di 

mana sekelompok masyarakat tidak diperkenankan menjadi terlalu kaya, 

sementara kelompok lainnya menderita kemiskinan yang bertentangan 

dengan harkat kemanusiaan (QS. al-Hasyr: 7). 

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada Rasul-

Nya yang berasal dari penduduk kota-kota maka adalah untuk Allah, 

untuk Rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan 

orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan hanya 

beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang 

diberikan Rasul kepadamu maka terimalah dia. Dan apa yang 

dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah; dan bertakwalah kepada 

Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras hukumannya. (al-Hasyr 7) 

Nilai keadilan yang terkandung dalam firman Allah ini merupakan suatu 

kebijakan ekonomi dalam ajaran Islam. Dalam nilai ini juga terkandung 

makna keadilan produktif (productive justice), oleh karena dalam sistem 

masyarakat yang makin berkembang hubungan produksi dan distribusi 

demikian pentingnya dalam menentukan corak ekonomi masyarakat. Dengan 

demikian, menjadi tanggung jawab manusia dan umat tauhid untuk selalu 

bekerja keras dan mencari upaya-upaya pemecahan untuk melaksanakan 

prinsip keadilan distributif tersebut. 

Namun kita tidak boleh lupa bahwa keadilan sosial bukanlah tujuan 

akhir. Keadilan sosial itu sendiri, temasuk di dalamnya keadilan ekonomi, 

adalah jembatan untuk menuju suatu tujuan yang jauh lebih tinggi, yaitu 



 

 123 
 

kebahagiaan akhirat. Dengan visi tauhid, kita harus melihat konsekuensi-

konsekuensi tindakannya, baik di dalam bidang ekonomi, politik, 

kebudayaan, maupun bidang kehidupan lainnya, dan mengarahkannya ke 

suatu tujuan yang menjadi dasar komitmennya pada Allah. Ini semua tidak 

mungkin akan bisa dicapai kecuali dengan jihad dalam arti badzlul juhdi (total 

endeavor), ke arah total dari seluruh tenaga, daya, dana, dan pikiran untuk 

mewujudkan kalimatullah biyal ‘ulya, yaitu terselenggaranya nilai-nilai yang 

diridhai oleh Allah SWT (QS. at-Taubah: 40). 

Jikalau kamu tidak menolongnya (Muhammad) maka sesungguhnya 

Allah telah menolongnya (yaitu) ketika orang-orang kafir (musyrikin 

Makkah) mengeluarkannya (dari Makkah) sedang dia salah seorang 

dari dua orang ketika keduanya berada dalam gua, di waktu dia berkata 

pada temannya: “Janganlah kamu berduka cita, sesungguhnya Allah 

beserta kita. “Maka Allah menurunkan ketenangan-Nya kepada 

(Muhammad) dan membantunya dengan tentara yang kamu tidak 

melihatnya, dan Allah menjadikan seruan orang-orang kafir itulah 

yang rendah. Dan kalimat Allah itulah yang tinggi, Allah Maha Perkasa 

lagi Maha Bijaksana. (at-Taubah 40) 

D. Islam dan Kebudayaan 

Kebudayaan adalah manifestasi dan perwujudan segala aktivitas 

manusia sebagai upaya untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Ia merupakan 

perwujudan dari ide, pemikiran, gagasan, nilai-nilai, norma-norma dalam 

bentuk tindakan dan karya. Karena itu, kebudayaan adalah sesuatu yang 

spesifik manusiawi. 

Islam adalah agama Allah, ia bersumber dari wahyu Allah dan Sunnah 

Rasul-Nya. Sebagai agama Islam merupakan sumber nilai, yang sebagaimana 

dikemukakan di depan, akan memberi warna dan corak kebudayaan Islam. 

Karena itu kebudayaan Islam atau lebih tepat kebudayaan Islami bukan 



Bagian Ketiga 
 

124 
 

kebudayaan yang diciptakan oleh orang Islam atau masyarakat Islam, tetapi 

kebudayaan yang bersumber dari ajaran Islam atau kebudayaan yang bersifat 

Islami, meskipun ia muncul dan timbul dari orang atau masyarakat yang non 

muslim. Artinya, suatu kebudayaan yang muncul di luar masyarakat Islam 

atau dicipta oleh orang di luar Islam, tetapi apabila dilihat dari kacamata Islam 

(al-Qur’an dan Sunnah) ia sesuai dengan pesan dan nilai-nilai Islam, ia dapat 

dikatakan sebagai kebudayaan Islam. Sebaliknya, meskipun kebudayaan itu 

muncul dari masyarakat Islam atau orang Islam, namun isinya berbeda bahkan 

bertentangan dengan pesan dan nilai-nilai Islam, ia bukanlah kebudayaan 

Islam. Dengan demikian, suatu kebudayaan dikatakan Islam atau tidak, tidak 

diukur apakah kebudayaan itu diciptakan/dimunculkan oleh orang atau 

masyarakat Islam atau non Islam, tetapi apakah kebudayaan itu sesuai dengan 

pesan-pesan atau nilai-nilai Islam atau tidak. 

Atas dasar pengertian di atas, maka hakekat kebudayaan Islam adalah 

perwujudan pemikiran dan tindakan manusia dalam kedudukannya sebagai 

hamba Allah dan sekaligus sebagai khalifah Allah. Atau aktualisasi dari 

hablun minallah dan hablun minannas, atau aktualisasi peribadatan manusia 

kepada Allah dalam arti yang seluas-luasnya. 

Untuk mewujudkan kebudayaan yang demikian maka perlu 

dikembangkan pemikiran-pemikiran dan pandangan-pandangan yang 

bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah, yang meliputi: 

Pertama, bahwa hidup itu adalah untuk beribadah (QS. adz-Dzariyat: 

56) dan melaksanakan fungsi kekhalifahan (QS. al-Baqarah: 30; al-Ahzab: 72; 

al-An’am: 165; Hud: 61). 

Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka 

menyembah-Ku. (adz-Dzariyat 56) 



 

 125 
 

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: 

“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka 

bumi”. Mereka berkata: “Mengapa Engkau hendak menjadikan 

(khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya 

dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan 

memuji Engkau dan mensucikan Engkau?” Tuhan berfirman: 

“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui”. (al-

Baqarah 30) 

Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi, 

dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu 

dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu 

oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat dzalim dan amat bodoh. 

(al-Ahzab 72) 

Dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan 

meninggikan sebahagian atas sebahagian (yang lain) beberapa derajat, 

untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya kepadamu. 

Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya, dan sesungguhnya 

Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (al-An’am 165) 

Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh 

berkata: “Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu 

Tuhan selain Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan 

menjadikan kamu pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya, 

kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku amat 

dekat (rahmat-Nya) lagi memperkenankan (do’a hamba-Nya)”. (Hud 

61) 

Atas dasar pandangan ini, maka ide, pemikiran, gagasan dan tindakan 

manusia harus diarahkan untuk beribadah dan melaksanakan fungsi 

kekhalifahan. Dan untuk ini manusia muslim harus berusaha sekuat tenaga 

untuk mewarnai kehidupan dunia ini dengan ajaran dan nilai-nilai Islami, 

guna mewujudkan rahmatan lil ‘alamin. 

Kedua, bahwa manusia secara keseluruhan itu merupakan satu kesatuan 

(ummatan wahidah) (QS. al-Baqarah: 213; al-Hujarat: 13). 



Bagian Ketiga 
 

126 
 

Manusia itu adalah umat yang satu, (setelah timbul perselisihan), maka 

Allah mengutus para nabi, sebagai pemberi kabar gembira dan pemberi 

peringatan, dan Allah menurunkan bersama mereka Kitab dengan 

benar, untuk memberi keputusan di antara manusia tentang perkara 

yang mereka perselisihkan. Tidaklah berselisih tentang Kitab itu 

melainkan orang yang telah didatangkan kepada mereka Kitab, yaitu 

setelah datang kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata, 

karena dengki antara mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk 

orang-orang yang beriman kepada kebenaran tentang hal yang mereka 

perselisihkan itu dengan kehendak-Nya. Dan Allah selalu memberi 

petunjuk orang yang dikehendaki-Nya kepada jalan yang lurus. (al-

Baqarah 213) 

Hai manusia sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan seorang perempuan dan mejadikan kamu berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya 

orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang 

paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Mengenal. (al-Hujarat 13) 

Bertolak dari dasar-dasar kemanusiaan yang diletakkan oleh al-Qur’an 

ini, maka harus ditumbuhkan dan dikembangkan nilai-nilai insani yang Islami 

yaitu persaudaraan (ukhuwah insaniyah), kerja sama (ta’awun), saling kenal-

mengenal (ta’aruf), damai (ishlah), kasih sayang (rahmah), baik (ihsan), 

toleransi (tasamuh), dan pemaaf (afwun). Atas dasar nilai-nilai insani yang 

Islami di atas, maka dakwah Islam juga harus mengembangkan budaya 

persaudaraan, kerja sama, kenal-mengenal, perdamaian, kasih sayang, 

kebaikan, toleransi, keadilan, dan memaafkan kesalahan, sehingga dengan 

budaya yang demikian itu akan terwujud suatu masyarakat yang marhamah. 

Ketiga, bahwa alam dengan segala isinya diciptakan untuk kepentingan 

manusia (QS. ar-Rahman: 5-13). Oleh sebab itu manusia harus memelihara 

alam (bumi dan lingkungannya) yang maha luas itu dengan baik (QS. Hud: 



 

 127 
 

61; al-Baqarah: 11) karena sering terjadi, rusaknya lingkungan alam semesta 

itu akibat ulah manusia itu sendiri (QS. ar-Rum: 41). 

Matahari dan bulan (beredar) menurut perhitungan. Dan tumbuh-

tumbuhan dan pohon-pohonan kedua-duanya tunduk kepada-Nya. Dan 

Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan). 

Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan 

tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu 

mengurangi neraca itu. Dan Allah telah meratakan bumi untuk 

makhluk-Nya. Di bumi itu ada buah-buahan dan pohon kurma yang 

mempunyai kelopak mayang. Dan biji-bijian yang berkulit dan bunga-

bunga yang harum baunya. Maka nikmat Tuhan kamu yang manakah 

yang kamu dustakan? (ar-Rahman 5-13) 

Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh 

berkata: “Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu 

Tuhan selain Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan 

menjadikan kamu pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya, 

kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku amat 

dekat (rahmat-Nya) lagi memperkenankan (do’a hamba-Nya)”. (Hud 

61) 

Dan bila dikatakan pada mereka: “Janganlah kamu membuat 

kerusakan di muka bumi. Mereka menjawab: “Sesungguhnya kami 

orang-orang yang mengadakan perbaikan”. (al-Baqarah 11) 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena 

perbuatan tangan manusia, supaya Allah merasakan kepada mereka 

sebagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke 

jalan yang benar). (ar-Rum 41) 

Manusia harus memelihara alam, bahkan harus mengolah 

(memakmurkannya), sehingga alam ini dapat menjadi arena beramal dan 

arena melaksanakan fungsi kekhalifahan serta sebagai suatu nikmat yang 

harus selalu disyukuri. Pengolahan alam (termasuk bumi dengan segala 

isinya) harus dilakukan sedemikian rupa, sehingga keselarasan alam sebagai 



Bagian Ketiga 
 

128 
 

tempat tinggal manusia tetap terpelihara dengan baik. Karena itu di dalam 

menikmati alam, tidak boleh berlebihan (misraf). 

Atas dasar pandangan-pandangan (tentang hubungan manusia dengan 

Allah, hubungan manusia dengan sesama, dan hubungan manusia dengan 

alam) di atas itulah manusia muslim harus membangun kebudayaannya. 

Untuk membangun kebudayaan yang demikian itu, di samping 

pengembangan nilai-nilai insaniyah yang Islami, juga perlu dikembangkan 

nilai-nilai lain yang juga bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah. Beberapa hal 

yang pada masa sekarang ini perlu mendapat perhatian serius dari umat Islam 

ialah: 

1. Nilai waktu. Al-Qur’an memberikan penegasan akan pentingnya waktu. 

Manusia, sebagai makhluk budaya, akan selalu rugi apabila tidak dapat 

memanfaatkan waktu dengan sebaik-baiknya (QS. al-‘Ashr: 1-3). Oleh 

sebab itu al-Qur’an memperingatkan agar manusia mukmin banyak 

melakukan amal kebajikan serta saling memberikan peringatan dengan 

sabar (bijaksana). 

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam 

kerugian. Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan 

amal shaleh dan nasehat-menasehati supaya menaati kebenaran dan 

nasehat-menasehati supaya menetapi kesabaran. (al-‘Ashr 1-3) 

2. Ilmu dan teknologi. Al-Qur’an menginformasikan kepada manusia bahwa 

orang-orang yang berilmu dan melandasi ilmunya dengan iman, maka 

derajat orang itu akan diangkat dalam derajat yang lebih tinggi daripada 

yang lain. Lebih dari itu al-Qur’an menyuruh memperhatikan (tubhsirun) 

kepada diri manusia sendiri (QS. adz-Dzariyat: 21), memikirkan fenomena 

alam (QS. Ali Imran: 190-191) dan tentunya kemudian harus mengadakan 



 

 129 
 

penelitian, sehingga dapat menemukan rahasia-rahasia dan hukum-hukum 

yang terkandung di dalamnya. 

Dan (juga) pada dirimu sendiri. Maka apakah kamu tiada 

memperhatikan? (adz-Zariyat 21) 

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan silih 

bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang yang 

berakal. (Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri 

atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan mereka memikirkan 

tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): “Ya Tuhan 

kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci 

Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka”. (Ali Imran 190-

191) 

Pada hakekatnya seluruh sistem ilmu itu objek materialnya hanya dua, 

yaitu manusia dengan segala unsur dan aspeknya dan alam dengan 

kesatuan universumnya. Penelitian tentang manusia akan menghasilkan 

ilmu-ilmu sosial, kedokteran, psikologi, dan sebagainya, sementara 

penelitian tentang alam akan menghasilkan berbagai ilmu pengetahuan 

alam dengan segala rangkaiannya. Oleh karena itu menjadi kewajiban 

setiap muslim untuk memenuhi seruan al-Qur’an.  

3. Etos kerja. Manusia adalah makhluk biologis yang penciptaannya terdiri 

dari unsur-unsur jasmaniah, unsur rohaniah (roh) serta akal pikiran, yang 

keseluruhannya merupakan suatu kesatuan yang utuh (QS. as-Sajadah: 7-

9). 

Yang membuat segala sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya dan 

yang memulai penciptaan manusia dari tanah. Kemudian dia 



Bagian Ketiga 
 

130 
 

menjadikan keturunannya dari saripati air yang hina (air mani). 

Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalam 

(tubuh)nya roh (ciptaan)Nya dan Dia menjadikan bagi kamu 

pendengaran, pengelihatan, dan hati; (tetapi) kamu sedikit sekali 

bersyukur. (as-Sajadah 7-9) 

Oleh karena itu untuk kelangsungan dan kesempurnaan hidupnya, manusia 

membutuhkan ‘konsumsi’ material, rohaniah dan akal. Untuk memenuhi 

kebutuhan-kebutuhan itu, khususnya kebutuhan material, manusia perlu 

kerja, dan karenanya al-Qur’an memerintahkan agar manusia muslim 

selalu memperhatikan tentang kerja (QS. al-Jum’ah: 10; al-Qashash: 77). 

Apabila telah ditunaikan sembahyang, maka bertebaranlah kamu di 

muka bumi; dan carilah karunia Allah dan ingatlah Allah banyak-

banyak supaya kamu beruntung. (al-Jum’ah 10) 

Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan 

bahagiamu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada 

orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu, dan 

janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan. (al-

Qashash 77) 

Bahkan sesungguhnya dengan perintah-perintah zakat, haji, infak, jihad bil 

amwal, membantu anak yatim, membantu fakir miskin di sana tersirat 

perintah untuk mencari harta sebanyak-banyaknya, untuk selanjutnya 

melaksanakan wa ahsin kama ahsanallahu ilaika (QS. al-Qashash: 77). 



 

 131 
 

Oleh karena itu dakwah harus mampu menumbuhkan semangat 

kewiraswastaan (entrepreneurship) dikalangan umat Islam khususnya. 

Disamping itu perlu dijelaskan bahwa menurut Islam kerja apapun baik 

asal halal. 

Masih banyak nilai-nilai qur’ani yang perlu digali umat Islam dalam 

rangka mewujudkan kebudayaan yang Islami. Hal-hal yang dikemukakan 

di atas setidaknya dapat merupakan langkah awal yang dirasa perlu segera 

diaktualkan. 

Berdasarkan pandangan-pandangan dan nilai-nilai yang terkandung 

dalam Islam (al-Qur’an dan Sunnah) itu, maka dakwah harus mampu 

mengembangkan nilai-nilai itu melalui pusat-pusat pengembangan budaya 

seperti kampus, masjid, perpustakaan, pusat-pusat penelitian, museum, 

bengkel seni, pusat musik, balai penerbitan, dan lain-lain. 

Kampus dan masjid sudah banyak mendapat perhatian umat Islam. 

Akan tetapi yang lain-lain, seperti bengkel seni dan pusat musik masih 

kurang mendapat perhatian, bahkan ada yang seakan-akan tabu bagi umat 

Islam termasuk Muhammadiyah. Sebagai ilustrasi misalnya, banyak di 

kalangan kita yang ‘mengutuk’ film-film yang tidak sesuai dengan norma-

norma agama dan juga nyanyian-nyanyian cengeng dengan alasan 

bermacam-macam dan meminta kepada pemerintah untuk melarangnya. 

Namun bisaanya ‘himbauan’ itu tidak akan banyak diperhatikan, dan film-

film serta nyanyian-nyanyian yang dikutuk itu tetap jalan terus. Mengapa 

hal yang demikian dapat terjadi? 

Pertama, masyarakat membutuhkan hiburan, dan mereka orang-

orang sekular itu yang punya perusahaan yang mampu memproduksi film-



Bagian Ketiga 
 

132 
 

film dan nyanyian-nyanyian yang diperlukan oleh masyarakat. Kedua, 

Pemerintah memerlukan dana, dan usaha-usaha semacam itulah yang dapat 

mendatangkan dana yang berupa pajak. Ketiga, kita membutuhkan 

lapangan kerja untuk memberikan pekerjaan kepada para pencari kerja. 

Dan usaha-usaha semacam itulah yang antara lain mampu menyediakan 

lapangan kerja. 

Oleh karena itu wajar kalau ‘kutukan’ dan ‘himbauan’ di atas kurang 

mendapat tanggapan sebagaimana mestinya. Oleh sebab itu, tanpa 

mengurangi nahi munkar kita tersebut, sudah menjadi kebutuhan yang 

mendesak agar umat Islam, khususnya lembaga-lembaga dakwah untuk 

memperhatikan atau memiliki bengkel seni, pusat musik, gedung kesenian 

bahkan kalau mungkin mendirikan akademi atau institut seni. Dengan 

adanya bengkel seni, pusat musik, gedung kesenian, dan institut seni itu, 

masalah kebudayaan dan kesenian akan tertangani. Diharapkan dari 

semuanya itu kelak akan lahir seniman dan musisi muslim yang mampu 

mencipta seni, film, dan lagu-lagu yang bernafaskan Islam yang mampu 

menumbuhkan rasa iman, dan bukan seni, film dan lagu-lagu yang 

membangkitkan selera rendah. 

Sejarah telah membuktikan, betapa efektifnya dakwah melalui seni, 

sehingga masyarakat Indonesia (khususnya Jawa) yang dulu sebagian 

besar memeluk agama Hindu, Budha atau kepercayaan lokal, dengan 

dakwah lewat media seni pewayangan berbalik menjadi Islam meskipun 

tingkat keislamannya masih rendah. Tetapi dengan mereka mau mengaku 

Islam itu saja sudah merupakan hal yang istimewa. 

Kesimpulannya, untuk keberhasilan dakwah di masa mendatang, 

umat Islam termasuk Muhammadiyah, harus meningkatkan dakwah 



 

 133 
 

dengan melakukan amal usaha yang lebih komprehensif, lebih menyeluruh 

dan lebih menyentuh semua aspek kehidupan manusia. Oleh sebab itu, 

kampus, masjid, perpustakaan, pusat penelitian, penerbitan, bengkel seni, 

pusat pagelaran seni, pusat musik harus mendapat perhatian secara wajar 

dan seimbang, kaena satu sama lain merupakan jalinan dari suatu sistem 

pengembangan kebudayaan Islam secara utuh dan kaffah.    

 

E. Islam dan Kekuasaan 

Dakwah merupakan rekonstruksi masyarakat sesuai dengan ajaran 

Islam. Semua bidang kehidupan dapat dijadikan arena dakwah, dan seluruh 

kegiatan hidup manusia bisa digunakan sebagai sarana atau alat dakwah. 

Kegiatan politik, sebagaimana kegiatan ekonomi, usaha-usaha sosial, 

gerakan-gerakan budaya, kegiatan-kegiatan ilmu dan teknologi, kreasi seni, 

kodifikasi hukum, dan lain sebagainya, bagi seorang muslim seharusnya 

memang menjadi alat dakwah. 

Politik dapat didefinisikan dengan berbagai cara. Tetapi bagaimana pun 

ia didefinisikan, satu hal sudah pasti, bahwa politik menyangkut kekuasaan 

dan cara penggunaan kekuasaan. Di samping itu, dalam pengertian sehari-

hari, politik juga berhubungan dengan cara dan proses pengelolaan 

pemerintahan suatu negara. 

Dari pengertian tersebut diketahui bahwa politik merupakan salah satu 

kegiatan penting, mengingat bahwa suatu masyarakat hanya bisa hidup secara 

teratur kalau ia hidup dan tinggal dalam sebuah negara dengan segala 

perangkat kekuasaannya. Sedemikian pentingnya peranan politik dalam 

masyarakat modern, sehingga banyak orang berpendapat bahwa politik adalah 



Bagian Ketiga 
 

134 
 

panglima. Artinya, politik sangat menentukan corak sosial, ekonomi, budaya, 

hukum, dan berbagai aspek kehidupan lainnya. 

Bagi seorang muslim, kegiatan politik harus menjadi kegiatan integral 

dari kehidupannya yang utuh. Mengherankan kalau ada muslim yang 

menjauhi, apalagi membenci kegiatan tertentu yang menentukan arah 

kehidupan dan nasibnya, misalnya menjauhi kehidupan ekonomi dan politik. 

Kehidupan dunia harus ‘direbut’ dan dikendalikan agar sesuai dengan ajaran-

ajaran Tuhan. Memencilkan diri atau surut dari kehidupan dunia (withdrawl) 

bukanlah ajaran Islam. Nabi Muhammad sendiri berkontemplasi di gua Hira 

hanya menjelang kenabiannya saja. Di masa-masa selanjutnya beliau turun ke 

arena kegiatan dunia, sampai akhir hayatnya. Tidak pernah sekalipun beliau 

surut dan kembali ke gua Hira. Ini menunjukkan bahwa kaum muslimin, 

sebagai pengikut Nabi, juga harus memperhatikan nasibnya di dunia. Bahkan 

hanya di dunia ini sajalah kita punya kesempatan untuk menunaikan tugas 

sebagai khalifah Allah. Tidak seyogiyanya kaum muslimin menyerahkan 

urusan dunianya atau nasibnya kepada orang lain. 

Karena politik adalah alat dakwah, maka aturan permainan yang mesti 

ditaati juga harus paralel dengan aturan permainan dakwah. Misalnya, tidak 

boleh menggunakan paksaan atau kekerasan, tidak boleh menyesatkan, tidak 

boleh menjungkirbalikkan kebenaran, dan mengelabui masyarakat. Selain itu 

keterbukaan, kejujuran, rasa tanggung jawab, serta keberanian menyatakan 

yang benar sebagai benar dan yang batil sebagai batil, harus menjadi ciri-ciri 

politik yang berfungsi sebagai sarana dakwah. 

Politik yang memiliki ciri-ciri tersebut niscaya fungsional terhadap 

tujuan dakwah. Sebaliknya, bila aturan permainan yang digunakan dalam 

politik tidak sejalan dengan aturan permainan dalam dakwah pada umumnya, 



 

 135 
 

maka mudah diperkirakan bahwa politik semacam itu akan disfungsional 

terhadap dakwah. Namun jangan lupa bahwa aturan-aturan permainan itu 

sesungguhnya hanya refleksi dari moralitas dan etika yang lebih dalam. 

Moralitas dan etika kegiatan dakwah dalam bidang apapun harus bersandar 

pada tauhid. Bila moralitas dan etika tauhid dilepaskan dari politik, maka 

politik itu akan berjalan tanpa arah, dan bermuara pada kesengsaraan orang 

banyak. 

Politik yang dijalankan oleh seorang muslim, sekaligus yang berfungsi 

sebagai alat dakwah, sudah tentu bukanlah politik sekular, melainkan politik 

yang penuh komitmen kepada Allah. Tujuan yang diletakkan oleh politik 

semacam ini bukanlah kekuasaan demi kekuasaan, atau pencapaian suatu 

kepentingan demi kepentingan itu sendiri. Kekuasaan, pengaruh, 

kepentingan-kepentingan tertentu, posisi, politik, dan sebagainya, bukanlah 

tujuan. Semua itu merupakan sarana atau tujuan-antara untuk mencapai tujuan 

sesungguhnya, yaitu pengabdian kepada Allah. Ini sesuai dengan ikrar 

seorang Muslim bahwa shalatnya, ibadahnya, hidup, dan matinya, diabdikan 

hanya kepada Allah semata (QS. al-An’am: 162). 

Katakanlah: “Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku, dan matiku 

hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta alam”. (al-An’am 162) 

Ayat tersebut juga tegas menolak sekularisasi, karena sekularisasi pada 

dasarnya melakukan kompartementalisasi kehidupan, yakni antara 

kompartemen duniawi dan kompartemen ukhrawi. Padahal seluruh kehidupan 

adalah satu. Yang ukhrawi hanyalah kelanjutan belaka dari duniawi, 

sebagaimana sabda Nabi: “Dunia adalah sawah-ladangnya akhirat (ad-dunya 

mazra’atul akhirah)”. Artinya, apa yang kita lakukan di dunia (dalam bidang 

apapun) akan kita petik hasilnya di akhirat. 



Bagian Ketiga 
 

136 
 

Itulah sebabnya, seluruh yang kita lakukan di dunia (dalam bidang 

apapun) akan kita petik hasilnya di akhirat kelak. Itulah sebabnya, seluruh 

kegiatan dalam pelbagai dimensi kehidupan seorang Muslim harus diabdikan 

kepada Allah SWT. 

Dari uraian di atas dapat dirangkum, bahwa politik sebagai alat dakwah 

harus menunjang rekonstruksi masyarakat berdasarkan ajaran-ajaran Islam. 

Rekonstruksi masyarakat itu dapat dilakukan dalam bidang ekonomi, sosial, 

budaya, ilmu teknologi, dan tentu saja dalam bidang politik. Pengelolaan 

tugas-tugas kenegaraan di bidang legislatif, eksekutif, yudikatif, dan dalam 

masyarakat luas, harus bersendikan pada tauhid dan diwarnai dengan spirit 

dakwah kepada Allah. 

Akhirnya dapat disimpulkan, bahwa suatu gerakan Islam yang bercorak 

sosio-keagamaan, tidak boleh alergi terhadap politik. Wawasan 

keagamaannya harus menyatu dengan wawasan kekuasaan. Yang perlu dijaga 

adalah agar tidak terjebak oleh isu-isu politik praktis yang tidak 

menguntungkan. Berpikir strategis dalam rangka menatap masa depan yang 

agak jauh dituntut dari kita sekarang ini.  

F. Islam, Ekonomi dan Pembangunan 

Kehidupan ekonomi bagi masyarakat merupakan suatu hal yang 

penting, dan Islam mengakui hal tersebut. Namun demikian Islam 

mengajarkan pembangunan ekonomi bukan merupakan tujuan akhir dan 

bukan pula sesuatu yang terpisahkan dari hal yang lain. Islam memandang 

pembangunan ekonomi (baik pada tingkat individu, keluarga, maupun 

masyarakat/bangsa) sebagai bagian dari pembangunan manusia dalam 

berbagai peringkat kehidupannya. Dengan demikian pembangunan ekonomi 



 

 137 
 

adalah dalam rangka dan merupakan bagian integral dari pembangunan 

indvidu, masyarakat, dan umat manusia yang Islami. 

Tatanan pembangunan ekonomi yang Islami merupakan kegiatan yang 

berorientasi kepada tujuan dan dilandasi oleh kesadaran akan adanya nilai, 

yang diarahkan pada peningkatan martabat kemanusiaan secara sempurna 

dalam segala aspeknya di hadapan Allah. Untuk dapat menjamin terwujudnya 

yang demikian, maka pembangunan ekonomi harus dikembangkan di atas 

landasan filosofis yang Islami, yaitu: 

1. Tauhid. Sebagaimana diketahui tauhid adalah landasan bagi semua aturan 

dan jabaran ajaran Islam, termasuk di dalamnya aspek pembangunan 

ekonomi. Sebagai contoh misalnya, ekonomi yang tauhidi akan 

mengajarkan bahwa pemilikan harta benda oleh manusia bersifat nisbi dan 

merupakan amanah dari Allah, karena pemilik mutlaknya adalah Allah 

semata. Pandangan tauhidi mengajarkan prinsip ekualitas dan keadilan 

(lihat Islam dan Keadilan Sosial), oleh karena tiap manusia di hadapan 

Allah kedudukan manusia pada hakekatnya adalah sama, kecuali karena 

takwanya. 

2. Rububiyah. Landasan ini mengandung pengertian bahwa tentang rezeki, 

tentang rahmat dan petunjuk-Nya adalah untuk penyempurnaan segala 

pemberian-Nya itu. Pemanfaatan sumber-sumber alam sebagai sumber 

ekonomi adalah dalam rangka sunnatullah tersebut, yaitu untuk kelestarian 

dan kesejahteraan hidup bersama.  

3. Khalifah. Landasan ini menetapkan kedudukan dan peran manusia, yaitu 

memberi tanggung jawab khusus sebagai pengemban jabatan ‘wakil’ Allah 

dalam mengelola dunia. Dari sinilah muncul konsepsi yang unik (tiada 



Bagian Ketiga 
 

138 
 

bandingan yang lain) tentang tanggung jawab manusia di bidang moral, 

politik, dan ekonomi, serta prinsip-prinsip islami tentang pembentukan 

organisasi masyarakat. 

4. Tadzkiyah (penyucian dan pengembangan). Dengan landasan ini maka 

pengembangan ekonomi bukan semata-mata ‘pengembangan’ atau 

‘pertumbuhan’, tetapi ada nilai lain. Konsep zakat, infaq, shadaqah adalah 

contoh implementasi landasan ini. 

Penjabaran ciri pembangunan yang dilandasi oleh keempat nilai di atas, 

antara lain adalah: 

Pertama, konsepsi pembangunan yang Islami mempunyai ciri yang 

mencakup aspek-aspek moral, spiritual, dan material. Ketiga aspek terpadu 

dan tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lain. Bukan hanya kemakmuran 

dan kebahagiaan hidup di dunia yang diupayakan, tetapi juga kebahagiaan di 

akhirat kelak. 

Kedua, bahwa yang menjadi fokus atau inti pembangunan adalah 

manusia. Karenanya pembangunan bermakna juga membangun manusia 

berikut lingkungan alam dan sosial-budayanya. 

Ketiga, pembangunan menghajatkan adanya berbagai perubahan, baik 

bersifat kuantitatif maupun kualitatif. Pada umumnya ‘mazhab’ 

pembangunan yang ada menekankan perubahan-perubahan kuantitatif 

sebagai hal yang lebih penting seraya mengabaikan aspek kualitatifnya. 

Pembangunan yang Islami berupaya menyeimbangkan kedua aspek tersebut. 

Keempat, di antara prinsip-prinsip kehidupan sosial yang dinamik, 

Islam secara khusus menekankan dua prinsip, yaitu (1) pendayagunaan secara 



 

 139 
 

maksimal dan proporsional sumber-sumber yang dianugerahkan Allah, dan 

(2) pemanfaatan, pemerataan, dan peningkatan hubungan kemanusiaan secara 

menyeluruh atas dasar kebenaran dan keadilan. 

Kelima, konsepsi Islam tentang keadilan dan pemerataan distribusi 

penghasilan dan kekayaan tidak berarti harus sama (identicalness). Islam 

mengakui adanya perbedaan dalam penghasilan, karena semua orang tidak 

sama dalam sifat, kemampuan, dan pelayanannya kepada masyarakat (QS. al-

An’am: 165; an-Nahl: 71; az-Zukhruf: 32), namun sebaliknya Islam juga tidak 

membenarkan adanya ketimpangan ekonomi dalam masyarakat. 

Dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan 

Dia meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian (yang lain) 

beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya 

kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya, dan 

sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (al-An’am 

165) 

Dan Allah melebihkan sebahagian kamu dari sebahagian yang lain 

dalam hal rezeki, tetapi orang-orang yang dilebihkan (rezekinya itu) 

tidak mau memberikan rezeki mereka kepada budak-budak yang 

mereka miliki, agar mereka sama (merasakan) rezeki itu. Maka 

mengapa mereka mengingkari nikmat Allah? (an-Nahl 71) 

Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah 

menentukan antara mereka penghidupan mereka dalam kehidupan 

dunia, dan Kami telah meninggikan sebahagian mereka atas 

sebahagian yang lain beberapa derajat, agar sebahagian mereka dapat 

mempergunakan sebahagian yang lain. Dan rahmat Tuhanmu lebih 

baik dari apa yang mereka kumpulkan. (az-Zukhruf 32) 

Upah yang adil, jaminan, dan bantuan sosial bagi fakir dan miskin melalui 

lembaga zakat, infaq, shadaqah, dan sebagainya, adalah realisasi ciri keadilan 

di atas. 



Bagian Ketiga 
 

140 
 

Nilai keadilan sering dianggap sebagai ilmu yang universal, karena baik 

faham sosialis maupun kapitalis pun mengakui perlunya nilai ini. Namun 

demikian universalitas tersebut sebenarnya perlu dipertanyakan, mengingat 

ada perbedaan dalam persepsi maupun pelaksanannya. Dalam kapitalisme, 

keadilan dijalankan semata-mata oleh karena ‘tekanan’ kelompok, sementara 

dalam sosialisme keadilan dijalankan dengan menghilangkan kebebasan 

perseorangan. Islam melaksanakan keadilan dengan menjamin kebebasan 

perorangan yang disertai aturan-aturan moral dan hukum serta kewajiban-

kewajiban dalam rangka: 

a. Terjaminnya kepentingan umum. 

b. Mencegah penghasilan yang tidak sah (halal). 

c. Menjamin terlaksananya pemerataan penghasilan dan kekayaan. 

G. Islam dan Dinamika Sejarah 

Sejarah adalah sebuah dialog intelektual antara manusia dengan 

pengalaman kolektifnya pada masa lampau. Dari pengalaman itu kita 

diharapkan mampu menangkap ‘ibar (pelajaran moral) untuk dijadikan acuan 

dan pedoman masa kini dalam rangka mempersiapkan masa depan yang lebih 

baik dan lebih cerah. Sekali pun manusia tidak punya kemampuan untuk 

meramalkan masa depan secara pasti, al-Qur’an mengajarkan agar kita 

mempersiapkan masa depan itu secerdas dan secermat mungkin (QS. al-

Hasyr: 18). 

Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya 

untuk hari esok (akhirat), dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya 

Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. (al-Hasyr 18) 



 

 141 
 

Dari pengalaman kolektif masa lampau kita diharapkan akan dapat 

melihat benang merah pemihakan Allah kepada perilaku sejarah tertentu, 

sebab dalam al-Qur’an dijelaskan bahwa Allah tidak bersikap netral dalam 

sejarah. Dia sepenuhnya berpihak, berpihak kepada mereka yang telah 

berhasil mengembangkan nilai-nilai takwa dan nilai-nilai kebajikan. Allah 

(QS. an-Nahl: 128) menegaskan pemihakan itu dengan kalimat yang serba 

pasti. 

Sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang bertakwa dan orang-

orang yang berbuat kebaikan. (an-Nahl 128) 

Dalam ayat ini jelas kiranya bahwa ‘pemihakan’ Allah dalam sejarah 

pelu ‘dipancing’ dengan nilai-nilai takwa dan nilai-nilai kebaikan. Dalam 

perspektif ini, maka dakwah yang benar adalah dakwah yang mampu 

menggerakkan masyarakat untuk secara sadar mengembangkan nilai-nilai 

luhur yang menjadi pancaran iman itu. Takwa dan ihsan (nilai-nilai baik) 

hanyalah dapat dipahami dalam konteks iman. Iman itulah yang memberikan 

fondasi spiritual yang solid (kukuh) kepada perilaku takwa dan perbuatan baik 

itu. Dalam ungkapan lain, perilaku dan kerja-kerja yang tidak punya dasar 

spiritual-imani tidak bernilai sama sekali (QS. al-Kahfi: 103-105), sekali pun 

tampaknya hebat dan canggih. 

Katakanlah: “Apakah akan Kami beritahukan kepadamu tentang 

orang-orang yang paling merugi perbuatannya?” Yaitu orang-orang 

yang telah sia-sia perbuatannya dalam kehidupan dunia ini, sedangkan 

mereka menyangka bahwa mereka berbuat sebaik-baiknya. Mereka itu 

orang-orang yang kufur terhadap ayat-ayat Tuhan mereka dan (kufur 

terhadap) perjumpaan dengan Dia, maka hapuslah amalan-amalan 

mereka, dan Kami tidak mengadakan suatu penilaian bagi (amalan) 

mereka pada hari kiamat. (al-Kahfi 103-105) 



Bagian Ketiga 
 

142 
 

Oleh sebab itu, dalam menilai suatu peristiwa sejarah secara moral tidak dapat 

kita menggunakan ukuran-ukuran subjektif penalaran kita semata-mata. 

Wahyu perlu dijadikan pedoman dalam memberikan pertimbangan moral 

terhadap episode sejarah. 

Pengalaman kolektif manusia masa lampau tidak mungkin diulang lagi 

karena peristiwanya telah usai, teater sejarah masa silam terbuka untuk 

diselidiki dan dinilai. Kita menyadari bahwa persepsi dan penilaian manusia 

terhadapnya tidak pernah mencapai posisi final. Yang dituntut dari kita adalah 

kejujuran dan kecermatan dalam membaca peta pengalaman manusia masa 

lampau itu. Sejarah senantiasa menuntut fakta bukan fiksi. Cerita sejarah yang 

bukan faktual gugurlah nilai sejarahnya, sekalipun nilai moralnya belum tentu 

demikian. Seperti novel-novel yang bermutu tapi fiktif biasanya sarat dengan 

nilai-nilai moral itu. Dalam panggung moral, sejarah dan novel punya fungsi 

sama. Bedanya, yang satu faktual, sedang yang lain mungkin fiktif. 

Bila masa lampau terbuka untuk dinilai secara moral, maka masa depan 

terbuka dengan segala kemungkinan. Faham predeterminisme yang 

mengajarkan bahwa masa depan umat manusia sudah tertutup, karena 

segalanya sudah ditetapkan Tuhan, bukanlah berasal dari ajaran Islam sejati. 

Faham ini pada periode klasik kita kenal dengan faham jabariyah. Menurut 

faham ini, manusia tidak lebih dari lakon wayang yang dimainkan oleh 

dalangnya. Faham ini bila dituruti akan mematikan dinamika sejarah umat 

manusia. Orang akan pasrah begitu saja kepada sang nasib. Dalam pandangan 

ini, terkandung makna bahwa eksistensi menjadi tidak berarti sama sekali. 

Bila demikian soalnya, pertanyaan yang mendesak adalah: apakah adil bila 

manusia diwajibkan mempertanggungjawabkan perilaku dan perbuatannya, 

sementara kepadanya tidak diberi hak untuk menentukan pilihan? 



 

 143 
 

Dari kenyataan empirik-historis kita dapat dikatakan bahwa 

pengalaman kolektif manusia pada masa lampau yang menjadi isi sejarah 

sebenarnya tidak lain dari pilihan-pilihan yang telah ditentukannya secara 

sadar. Tegasnya manusia adalah agen bebas dalam sejarah. Posisinya sebagai 

agen bebas inilah yang kemudian menempatkan manusia pada kedudukan 

yang lebih tinggi dari makhluk-makhluk lain, termasuk malaikat. 

Karena masa depan umat manusia itu senantiasa terbuka, maka dakwah 

Islam haruslah penuh dengan sikap optimistik. Seorang da’i yang berhasil 

adalah seorang yang mampu membawa umat untuk menatap masa depan 

dengan penuh harapan. Dan adalah tugas suci umat Islam untuk mengarahkan 

kekuatan-kekuatan sejarah menuju sebuah masa depan yang lebih cerah, lebih 

adil, dan lebih anggun. Dengan kata lain, dakwah Islam bertujuan untuk 

merubah wajah kenyataan yang belum sesuai dengan harkat dan martabat 

kemanusiaan menjadi kenyataan yang dicita-citakan. Tegasnya tugas dakwah 

adalah tugas sepanjang sejarah, tidak mengenal istirahat, karena ia menyatu 

dengan kepribadian seorang Muslim yang sadar. 

H. Islam, Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

Manusia diciptakan Allah sebagai makhluk yang paling baik 

strukturnya, paling mulia, melebihi dan mengatasi makhluk yang lain (QS. at-

Tin: 4; al-Isra’: 70). 

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang 

sebaik-baiknya. (at-Tin 4) 

Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami 

angkat mereka di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezeki yang 

baik-baik dan Kami lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna 

atas kebanyakan makhluk yang telah Kami ciptakan. (al-Isra’ 70) 



Bagian Ketiga 
 

144 
 

Namun kenyataannya, sebagian mereka muncul sebagai makhluk yang 

bersegi negatif, bodoh, dzalim, dan kikir (QS. al-Ahzab: 72; al-Isra’: 100), 

atau bahkan paling hina (QS. at-Tin: 5). 

Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi, 

dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu 

dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu 

oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat dzalim dan amat bodoh. 

(al-Ahzab 72) 

Katakanlah: “Kalau seandainya kamu menguasai perbendaharaan-

perbendaharaan rahmat Tuhanku, niscaya perbendaharaan itu kamu 

tahan, karena takut membelanjakannya”. Dan Adalah manusia itu 

sangat kikir. (al-Isra’ 100) 

Kemudian Kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendahnya 

(neraka). (at-Tin 5) 

Dengan demikian, manusia adalah makhluk yang potensial paling unggul, 

termulia, namun dalam penampilannya belum tentu demikian. Oleh 

karenanya, ada semacam kewajiban yang inheren dalam diri manusia, yaitu 

mengaktualkan keunggulan kualitas tersebut, baik segi fisik, mental, 

intelektual, maupun spiritualnya. Aktualisasi diri inilah yang merupakan 

fungsi kodrati yang pertama bagi seorang muslim. 

Pemenuhan fungsi kodrati pertama tersebut akan membuka manusia 

muslim untuk memenuhi fungsi kodrati yang lain, yaitu fungsi-fungsi: ibadah 

atau pengabdian, kekhalifahan, dan kerisalahan (lihat uraian di depan). 

Ilmu dan teknologi berkembang didorong oleh kebutuhan manusia 

untuk memenuhi kebutuhan hidupnya, untuk dapat mempertahankan 

eksistensinya yaitu berinteraksi secara harmoni dengan lingkungan alamnya. 



 

 145 
 

Dengan ilmu pengetahuan dan teknologi manusia mampu memperoleh 

kemudahan-kemudahan dalam melakukan kehidupan sehari-hari, dalam 

memenuhi fungsi hidupnya. Dengan ungkapan lain, makna dikembangkannya 

ilmu dan teknologi oleh manusia (aspek aksiologis ilmu dan teknologi) ialah 

sebagai alat agar manusia dapat memenuhi misi atau makna kehidupannya di 

dunia. 

Perkembangan ilmu serta teknologi yang menyertainya, dicapai 

manusia melalui mata rantai yang panjang dari upaya manusia untuk dengan 

kemampuan interpretasi ayat kauniyah-nya yang berupa kemampuan 

observasi, abstraksi, pengkajian, dan eksperimentasi mereka. Perkembangan 

ilmu dan teknologi yang dicapai oleh umat manusia hingga saat ini telah 

mendorong ‘loncatan peradaban’ yang mencengangkan. Perkembangan ini 

sedemikian menyilaukan umat manusia sehingga menggeser persepsi mereka 

tentang ilmu dan teknologi, yang semula sebagai alat untuk berinteraksi 

dengan lingkungan alaminya, menjadi sesuatu yang lebih dari itu. Ilmu dan 

teknologi sering dipandang sebagai yang mampu memecahkan segalanya, dan 

lahirlah rasionalisme. Ilmu dan teknologi seolah adalah tuhan. 

Di sisi lain, disadari pula bahwa perkembangan ilmu dan teknologi tidak 

hanya berkembang oleh kemampuan rasional manusia saja, akan tetapi 

dipengaruhi pula oleh corak pemikiran filsafati (pandangan budaya, 

keyakinan, dan agama) para pengembangnya. Dengan demikian, 

perkembangan ilmu dan teknologi tidaklah netral tetapi diwarnai pula oleh 

presuposisi-presuposisi tertentu. Hal ini akan semakin nyata dirasakan pada 

spektrum ilmu-ilmu sosial. Pertanyaan yang muncul ialah: apakah 

presuposisi-presuposisi tersebut sejalan ataukah bertentangan dengan nilai-

nilai Islam? Pertanyaan ini cukup bermakna mengingat ilmu dan teknologi 

yang dimiliki manusia saat ini dikembangkan dengan kurang memperhatikan 



Bagian Ketiga 
 

146 
 

nilai-nilai moralitas kemanusiaan, nilai-nilai keagamaan. Apalagi para 

pengembang ilmu dan teknologi kebanyakan adalah mereka yang non-

muslim. 

Ilmu dan teknologi, menurut pandangan Islam, mestinya dikembangkan 

dan diperuntukkan bagi pemenuhan fungsi-fungsi kodrati manusia di atas. 

Bagaimana dengan ilmu dan teknologinya, manusia mampu 

mengktualisasikan dirinya menjadi makhluk yang termulia, menjadi wakil 

Allah dalam mengelola dunia, yaitu membudayakan manusia sesuai dengan 

ketinggian martabatnya di hadapan Allah. Ilmu dan teknologi mestinya 

dimanfaatkan manusia untuk menunaikan tugas kerisalahannya dan 

meningkatkan pengabdiannya terhadap sesama manusia sebagai refleksi 

pengabdiannya kepada al-Khalik. 

Bagaimana manusia dapat menggunakan ilmu pengetahuan dan 

teknologinya sebagai alat untuk memenuhi fungsi-fungsi kodrati tersebut 

memang membutuhkan pamandu (budan), yang tidak lain adalah dienul-

Islam itu sendiri. Keterpaduan antara keberilmuan dan keimanan tersebut 

akan meningkatkan martabat manusia, baik secara ndividual (QS. al-

Mujadilah: 11) maupun secara kolektif. 

Hai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu: 

“Berlapang-lapanglah dalam majelis”. Maka lapangkanlah, niscaya 

Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan apabila dikatakan: 

“Berdirilah kamu, maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman dan orang yang berilmu diantara kamu 

beberapa derajat…..”. (al-Mujadilah 11) 

Islam maju ketika akal manusia (ilmu dan teknologi) dibimbing agama, 

dan sebaliknya Islam mundur manakala umatnya memisahkan antara akal dari 

agamanya. Fenomena terakhir inilah yang merupakan permasalahan 



 

 147 
 

(penyakit?) klasik umat, namun yang selalu aktual untuk dicari upaya 

pemecahannya. 

Dikotomi antara ilmu dan agama, yang kemudian berkembang menjadi 

fenomena dikotomik-dikotomik yng lain, seperti dikotomi ‘ulama-

intelektual’, dikotomi dalam dunia pendidikan Islam, dan bahkan dikotomi 

(split) dalam diri manusia muslim sendiri. Muncul dugaan bahwa salah satu 

sebab kecenderungan dikotomi tersebut adalah kegagalan manusia (muslim) 

memahami secara proporsional hubungan antara ilmu dengan agama. Berikut 

ini diilusterasikan secara garis besar salah satu model pendekatan hubungan 

antara ilmu dengan agama, yang kiranya dapat membantu mendekati 

pemahaman yang proporsional tersebut. 

Hubungan antara ilmu dan agama rupanya lebih proporsional bila 

ditatap bukan sebagai suatu keadaan atau status, melainkan sebagai suatu 

proses. Disebut suatu proses karena dalam perjalanan sejarah, istilah tersebut 

mengalami suatu evolusi, baik makroevolusi (perkembangan pemahaman 

yang terjadi karena perkembangan peradaban dan budaya antar generasi 

manusia) maupun mikroevolusi (perkembangan pemahaman pada tingkat 

individu). Evolusi tersebut ialah suatu perjalanan panjang yang tak berujung 

dari manusia dalam upaya menangkap dan memahami al-haq. 

Oleh karena kebenaran yang hakiki milik Allah semata, maka proses 

evolusi tersebut adalah suatu “perjalanan nan tak kunjung akhir”. Hal ini 

terjadi karena yang dapat ditangkap oleh manusia hanyalah tanda-tanda (ayat) 

al-haq tersebut, yang berupa ayat kauniyah maupun ayat qauliyah. 

Interpretasi manusia terhadap ayat kauniyah menghasilkan ilmu 

pengetahuan, sementara interpretasi manusia terhadap ayat qauliyah 



Bagian Ketiga 
 

148 
 

(wahyu: Qur’an dan Sunnah) menghasilkan pemahaman keagamaannya 

(agama yang ‘aktual’). 

Dengan ungkapan lain, hubungan antara ilmu dan agama adalah 

hubungan yang bersifat dinamik evolutif, yakni suatu “interpretasi manusia 

terhadap kebenaran hakiki Allah, lewat fenomena kauliyah dan fenomena 

qauliyah, yang berkembang terus”. Perhatikan skema berikut. 

Inti pemahaman hubungan tersebut beranjak dari perilaku tauhidi, yaitu 

keimanan dan ketundukan mutlak manusia pada Allah, yang antara lain 

tercermin dalam pemikiran, sikap, dan perilaku: 

a. Bahwa kebenaran mutlak (al-haq) hanya ada pada Allah semata, dan yang 

dapat dicapai manusia (dengan interpretasi kauniyah maupun qauliyah) 

hanyalah kebenaran yang relatif, dalam skala waktu dan tempat. 

b. Kesadaran akan keterbatasan interpretasi tersebut akan menimbulkan sikap 

dan perilaku manusia (ilmuwan) untuk: (1) tunduk dan patuh pada Allah 

semata; (2) menyadari bahwa ilmu dan kemampuan teknologi (profesi) 

yang dikuasainya adalah berasal dan amanah dari Allah; dan (3) motivasi 

penerapannya diupayakan dalam rangka pemenuhan amanah tersebut. 

c. Keyakinan akan tiadanya pertentangan antara ilmu dan agama, karena 

keduanya berasal dari sumber yang sama. “Pertentangan” yang dijumpai 

dalam praktek adalah semu, sebagai akibat kesalahan interpretasi ayat 

kauniyah, ayat qauliyah, atau keduanya. 

d. Kesadaran bahwa ilmu bukan satu-satunya sumber kebenaran, dan bukan 

satu-satunya jalan pemecahan bagi problema kehidupan manusia. 



 

 149 
 

*1): interpretasinya melahirkan: fisika, kimia, astronomi, botani, 

zoologi, geologi, dsb. 

*2): interpretasinya melahirkan: biologi manusia, ilmu kedokteran, 

antropologi, dsb. individual); ilmu-ilmu: hukum, ekonomi, sosiologi, 

politik, dsb. (komunal); dan sejarah temporal). 

*3): (QS. Fushilat: 53) 

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) 

Kami di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah 

bagi mereka bahwa al-Qur’an itu adalah benar. Dan apakah Tuhanmu 

tidak cukup (bagi kamu) bahwa sesungguhnya Dia menyaksikan segala 

sesuatu? (Fushilat 53)  

*4): (QS. Ali Imran: 164) 

Sesungguhnya Allah telah memberi karunia kepada orang-orang yang 

beriman ketika Allah mengutus di antara mereka seorang rasul dari 

golongan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat 

Allah, membersihkan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka 

al-Kitab dan al-Hikmah. Dan sesungguhnya sebelum (kedatangan 

Nabi) itu, mereka adalah benar-benar dalam kesesatan yang nyata. (Ali 

Imran 164) 

Dengan model pendekatan di atas menjadikan seseorang muslim 

(ulama/cendekiawan) di samping dapat terhindar dari pemahaman yang 

dikotomik, juga diperolehnya keuntungan (yang berupa proporsionalitas 

persepsi, sikap perilaku) yang lain. Keuntungan yang dimaksud adalah: 

Pertama, terhindarnya mereka dari cara berpikir rasionalistik (ekstrim 

kiri), spiritualistik (ekstrim kanan), maupun sekularistik (pengkotakan atau 

spasialisasi kehidupan). 



Bagian Ketiga 
 

150 
 

Kedua, kemampuan mereka untuk meningkatkan pemahaman 

(interpretasi) ayat qauliyah mereka dengan temuan-temuan yang diperoleh 

dari interpretasi kauniahnya (ilmu pengetahuan), dan sebaliknya dapat 

digunakannya nilai-nilai yang dipahami dari wahyu untuk dijadikan dasar 

etik/filosofik bagi interpretasi terhadap ayat kauniyah (pengembangan dan 

penerapan ilmu pengetahuan). 

Ketiga, dorongan untuk lebih mampu mengimplementasikan ilmu dan 

ajaran agamanya dalam kehidupan di masyarakat, dalam bentuk perpaduan 

yang operasional sesuai dengan konteks permasalahan yang dihadapi umat 

manusia. Kontekstualitas interpretasi di sini jangan dipahami sebagai suatu 

interpretasi-adaptatif Islam dengan konteks ruang dan waktu (sebagaimana 

sering dipopularkan sementara pihak), melainkan operasionalisasi konsep 

Islam (qauliyah dan kauniyah) dalam konteks ruang dan waktu. 

Berangkat dari pemahaman kedudukan ilmu dalam Islam sebagai 

tersebut di atas, di samping diperoleh keuntungan (konsekuensi subjektif) 

tersebut, juga menimbulkan konsekuensi objektif yang mengarah pada 

pengembangan paradigma keilmuan yang islami. Konsekuensi yang 

dimaksud adalah. 

Pertama, dalam pemahaman yang konvensional, maka ilmu berawal 

dari suatu skeptisitas atau suatu nihilitas. Sesuatu adalah salah kecuali telah 

dibuktikan kebenarannya, dan sesuatu tidak ada kecuali telah dibuktikan 

keberadaannya. Paradigma keilmuan yang islami tidaklah demikian. Menurut 

Islam ilmu (dan metodologi keilmuan) bukan berangkat dari skeptisitas atau 

ketiadaan, tetapi berangkat dari tauhid, dari suatu keyakinan bahwa segala 

fenomena keilmuan yang ada merupakan manifestasi kebenaran haq Allah 

(QS. Fushilat: 53). 



 

 151 
 

Kedua, ilmu pengetahuan (dan teknologi yang dilahirkannya) bukanlah 

sesuatu yang bebas nilai. Pemahaman bebas nilai ini menyangkut baik aspek 

ontologis maupun aksiologis. Dari pemikiran inilah terlihat perlu suatu etika 

(akhlaq) pengembangan dan penerapan ilmu dan teknologi yang islami. 

 

  



Bagian Ketiga 
 

152 
 

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-4 

Tanfidz Keputusan Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar 

 

A. Muqaddimah  

Allah SWT mengutus Nabi Muhammad s.a.w. untuk mendakwahkan 

Islam sebagai risalah yang membawa rahmat bagi semesta alam (QS Al-

Anbiya: 107). Umat Islam sebagai kesatuan insan Muslim di manapun berada 

berkewajiban menjalankan dan mendakwahkan ajaran Islam yang 

diperintahkan Allah dan rasul- Nya sebagai wujud ibadah dan kekhalifahan 

untuk meraih kebaikan hidup di dunia dan akhirat (QS Al-Dzariyat: 56; Al-

Baqarah: 30, Hud: 61; dan Al-Baqarah: 201). Kewajiban mengemban misi 

Islam itu tidak pernah selesai dan harus terus dilakukan sebagai perwujudan 

kesaksian sepanjang hayat dalam kehidupan pribadi, keluarga, masyarakat, 

bangsa, dan ranah kemanusiaan universal.  

Muhammadiyah sebagai komponen strategis umat dan bangsa di Negara 

Republik Indonesia memiliki kewajiban kolektif untuk mendakwahkan Islam 

mengajak pada kebaikan, menyuruh pada yang makruf, dan mencegah dari 

yang munkar. Sebagaimana misi awal kelahirannya yang terkandung dalam 

Al-Quran QS Ali Imran 104, Muhammadiyah berkomitmen untuk menjadikan 

umat Islam sebagai khayra ummah atau umat terbaik (QS Ali Imran: 110) yang 

tampil sebagai golongan tengahan (ummatan wasatha) dan berperan sebagai 

saksi bagi kehidupan umat manusia (syuhadâ ‘alâ al-nas)(QS Al-Baqarah: 

143), sehingga kehadirannya menjadi rahmat bagi semesta alam (rahmatan li 

al-‘âlamîn) (QS Al-Anbiya: 107).  



 

 153 
 

Dalam kehidupan kebangsaan, Muhammadiyah dan umat Islam sebagai 

golongan mayoritas memiliki tanggungjawab besar dan utama untuk 

menjadikan negara Indonesia sebagai negara yang baik dan berada dalam 

ampunan Allah (QS Saba: 15). Di dalam negara tersebut para penduduknya 

beriman dan bertaqwa sehingga diberkahi Allah (QS Al-’Araf: 96); mereka 

membangun negeri dengan sebaik-baiknya dan tidak membuat kerusakan (QS 

Al-Baqarah: 11, 60; Al-Rum: 41; Al-Qashash: 77). Dengan demikian, 

Muhammadiyah berkomitmen untuk terus berjuang memproyeksikan 

Indonesia menjadi Negara Pancasila yang maju, adil, makmur, bermartabat, 

dan berdaulat dalam lindungan Allah SWT.  

B. Pembentukan Negara Indonesia  

Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diproklamasikan pada 17 

Agustus 1945 merupakan anugerah Allah atas perjuangan seluruh rakyat yang 

mengandung jiwa, pikiran, dan cita-cita luhur kemerdekaan. Spirit keruhanian 

yang menjiwai lahirnya Negara Indonesia itu tertuang dalam tiga alinea awal 

Pembukaan UUD 1945,  

“Bahwa sesungguhnya kemerdekaan itu ialah hak segala bangsa dan oleh 

sebab itu, maka penjajahan di atas dunia harus dihapuskan, karena tidak sesuai 

dengan peri-kemanusiaan dan peri-keadilan. Dan perjuangan pergerakan 

kemerdekaan Indonesia telah sampailah kepada saat yang berbahagia dengan 

selamat sentosa menghantarkan rakyat Indonesia ke depan pintu gerbang 

kemerdekaan Negara Indonesia, yang merdeka, bersatu, berdaulat, adil, dan 

makmur. Atas berkat rakhmat Allah Yang Maha Kuasa dan dengan 

didorongkan oleh keinginan luhur, supaya berkehidupan kebangsaan yang 

bebas, maka rakyat Indonesia menyatakan dengan ini kemerdekaannya.”  



Bagian Ketiga 
 

154 
 

Tujuan didirikannya Negara Republik Indonesia ialah untuk “melindungi 

segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia dan untuk 

memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan bangsa, dan ikut 

melaksanakan ketertiban dunia yang berdasarkan kemerdekaan, perdamaian 

abadi dan keadilan sosial.” Konstitusi dasar yang menjadi landasan bernegara 

itu dirumuskan dalam “suatu Undang-Undang Dasar Negara Indonesia, yang 

terbentuk dalam suatu susunan Negara Republik Indonesia yang berkedaulatan 

rakyat dengan berdasarkan kepada Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan 

yang adil dan beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang dipimpin oleh 

hikmat kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, serta dengan 

mewujudkan suatu Keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.” Adapun 

dasar dan ideologi negara yang fundamental ialah Pancasila yang disebut oleh 

Soekarno dalam Pidato 1 Juni 1945 sebagai Philosofische Grondslag yaitu 

“fundamen, filsafat, pikiran yang sedalam-dalamnya, jiwa, hasrat yang 

sedalam-dalamnya untuk di atasnya didirikan gedung Indonesia Merdeka yang 

kekal dan abadi.”  

Diktum-diktum mendasar dalam Pembukaan UUD 1945 itu sungguh 

penting dan mendasar karena mengandung jiwa, filosofi, pemikiran, dan cita-

cita bernegara untuk dihayati dan diwujudkan dalam kehidupan kebangsaan 

oleh seluruh warga dan penyelenggara negara dengan penuh makna dan 

kesungguhan. Di dalamnya terkandung suasana kebatinan dan spiritualitas 

yang didasari jiwa keagamaan dari para pendiri bangsa. Jika dirujuk pada Sila 

Pertama Pancasila, yaitu Ketuhanan Yang Maha Esa, maka negara Indonesia 

itu tidak dapat dipisahkan dari jiwa, pikiran, dan nilai-nilai Ketuhanan dan 

Keagamaan yang bebasis Tauhid. Spirit ruhaniah itu makin menguat manakala 

dikaitkan dengan pasal 29 UUD 1945 yang mengakui keberadaan dan 

kemerdekaan umat beragama untuk menjalankan keyakinan dan kepercayaan 



 

 155 
 

agamanya. Dalam Pembukaan UUD 1945 itu terkandung esensi nilai-nilai 

ketuhanan yang kuat. Oleh karena itu, Indonesia dapat dikatakan sebagai 

Negara Pancasila yang relijius dan bukan suatu negara sekuler yang 

memisahkan atau menjauhkan nilai-nilai ketuhanan dan keagamaan dari 

denyut nadi kehidupan kebangsaan dan kenegaraan.  

Kelahiran dan kehadiran Negara Indonesia yang berjiwa ketuhanan dan 

keagamaan itu memiliki matarantai sejarah yang panjang khususnya dengan 

keberadaan umat Islam dan kerajaan-kerajaan Islam di masa lampau. Di negeri 

kepulauan ini telah lahir kerajaan-kerajaan besar yang tersebar di seluruh 

penjuru Nusantara seperti Tarumanegara, Kutai, Sriwijaya, Kediri, Singosari, 

Majapahit, Samudra Pasai, Aceh Darussalam, Siak, Demak, Pajang, Mataram, 

Banten, Cirebon, Pajajaran, Ternate, Tidore, Gowa, Buton, Bone, Luwu, 

Sumbawa, Bima, Pagaruyung, Banjar, Karangasem, Madura, Larantuka, 

Papua, dan kerajaan-kerajaan lainnya sebagai tonggak sejarah bangsa. Dalam 

perjalanan sejarah itu peranan umat Islam dan kerajaan-kerajaan Islam 

sangatlah penting dan strategis dalam perjuangan kemerdekaan dan 

pembentukan Indonesia sebagai negara-bangsa.  

Peranan umat Islam yang bersejarah itu menemukan bentuknya yang 

moderen dan terorganisir pada awal abad ke-20 yang ditandai oleh lahirnya 

gerakan kebangkitan nasional dari organisasi-organisasi Islam seperti 

Jami’atul Khair (1905), Sarikat Dagang Islam (1905), Sarekat Islam (1911), 

Muhammadiyah (1912), Al- Irsyad (1914), Persatuan Islam (1923), Nahdlatul 

Ulama (1926), dan lain-lain. Selain itu, Kongres Wanita pertama tahun 1928, 

di mana ‘Aisyiyah sebagai organisasi perempuan Muhammadiyah menjadi 

salah satu pemrakarsa dan penyelenggara, merupakan tonggak kebangkitan 

perempuan Indonesia dan menjadi bagian integral dari pergerakan nasional. 

Arus pergerakan nasional dari umat Islam tersebut bersatu dengan komponen 



Bagian Ketiga 
 

156 
 

kebangkitan nasional lainnya menjadi sumber kekuatan dan modal perjuangan 

bangsa yang melahirkan kemerdekaan Indonesia yang diproklamasikan pada 

tanggal 17 Agustus 1945.  

Setelah merdeka, Indonesia mengalami dinamika kehidupan yang 

kompleks sebagaimana tercermin dalam beberapa periode pemerintahan di era 

Revolusi (1945-1949), Demokrasi Parlementer (1950-1959), Orde Lama 

(1959-1966), Orde Baru (1966-1998), dan Reformasi sejak tahun 1998. Dalam 

perjalanan Indonesia pasca kemerdekaan itu, umat Islam melalui organisasi-

organisasi Islam dan para tokohnya maupun melalui gerakan massa, telah 

mengambil peranan yang signifikan. Dalam perjalanan bangsa yang sarat 

dinamika itu, selain muncul berbagai krisis dan permasalahan, juga terdapat 

kemajuan-kemajuan yang cukup berarti sebagai hasil dari pembangunan 

nasional yang dilakukan pada setiap periode dan menjadi tonggak bagi 

perkembangan Indonesia ke depan.  

Namun, patut diakui bahwa pasca kemerdekaan itu Indonesia banyak 

menghadapi permasalahan dan tantangan yang berat dan kompleks. 

Kehidupan bangsa dan negara Indonesia setelah puluhan tahun merdeka 

sampai saat ini masih ditandai kejumudan (stagnasi), peluruhan (distorsi), dan 

penyimpangan (deviasi) dalam berbagai bidang kehidupan kebangsaan. 

Meskipun terdapat banyak kemajuan, seperti dalam kehidupan demokrasi dan 

hak asasi manusia, tingkat pertumbuhan ekonomi, dan suasana kemajemukan 

bangsa yang terpelihara dengan baik, tak dapat dipungkiri bahwa masih 

banyak persoalan rumit dan mendesak yang harus segera diselesaikan. Di 

antara masalah yang cukup serius adalah korupsi yang masif, penegakan 

hukum yang lemah, kesenjangan sosial yang melebar, sumberdaya alam yang 

dieksploitasi dan dikuasai pihak asing, dan hal-hal lain yang berdampak luas 

pada kehidupan kebangsaan yang jauh dari cita-cita nasional.  



 

 157 
 

Kehidupan kebangsaan juga masih diwarnai oleh krisis moral dan etika, 

disertai berbagai paradoks dan pengingkaran atas nilai-nilai keutamaan yang 

selama ini diakui sebagai nilai-nilai luhur budaya bangsa. Kenyataan ini 

ditunjukkan oleh perilaku elite dan warga masyarakat yang korup, konsumtif, 

hedonis, materialistik, suka menerabas, dan beragam tindakan menyimpang 

lainnya. Sementara itu, proses pembodohan, kebohongan publik, kecurangan, 

pengaburan nilai, dan bentuk-bentuk kezaliman lainnya (tadzlîm) semakin 

merajalela di tengah usaha-usaha untuk mencerahkan (tanwîr) kehidupan 

bangsa. Situasi paradoks dan konflik nilai tersebut menyebabkan masyarakat 

Indonesia kehilangan makna dalam banyak aspek kehidupan dan melemahkan 

sendi-sendi kehidupan bangsa dan negara. Akibat lebih jauh dari masalah-

masalah krusial dan kondisi yang bertentangan itu, Indonesia semakin 

tertinggal dalam banyak hal dibandingkan dengan bangsa-bangsa lain.  

Indonesia telah banyak kehilangan peluang untuk berkembang menjadi 

bangsa atau negara yang berkemajuan. Jika berbagai permasalahan bangsa 

seperti korupsi, kemiskinan, ketenagakerjaan, kerusakan lingkungan, serta 

sejumlah masalah politik, ekonomi, dan sosial budaya lainnya yang krusial 

tidak memperoleh pemecahan yang sungguh-sungguh, maka Indonesia 

berpotensi menjadi “negara gagal” dan salah arah dalam menempuh perjalanan 

ke depan. Situasi demikian jelas bertentangan dengan makna dan cita-cita 

kemerdekaan. Karenanya, Muhammadiyah memandang penting langkah 

rekonstruksi kehidupan kebangsaan yang bermakna dalam seluruh aspek 

kehidupan khususnya politik, ekonomi, dan budaya menuju Indonesia 

Berkemajuan. Indonesia Berkemajuan merupakan kondisi bangsa dan negara 

yang maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat dengan menjunjung 

tinggi nilai-nilai dasar yang terkandung dalam lima sila Pancasila dan cita-cita 

kemerdekaan yang diletakkan fondasinya oleh para pendiri bangsa tahun 1945.  



Bagian Ketiga 
 

158 
 

Bangsa Indonesia sesungguhnya memiliki nilai-nilai keutamaan untuk 

menjadi unggul dan berperadaban tinggi. Di antara nilai-nilai itu adalah daya 

juang, tahan menderita, mengutamakan harmoni, dan gotong royong. Nilai-

nilai keutamaan tersebut masih relevan, namun memerlukan penyesuaian dan 

pengembangan sejalan dengan dinamika dan tantangan zaman. Tantangan 

globalisasi yang meniscayakan orientasi kepada kualitas, persaingan dan daya 

saing menuntut bangsa Indonesia memiliki karakter yang bersifat kompetitif, 

dinamis, dan berkeunggulan disertai ketangguhan dalam menunjukkan jatidiri 

bangsa.  

Seluruh komponen nasional dan generasi penerus bangsa, termasuk umat 

Islam sebagai kekuatan mayoritas, wajib memahami keberadaan Negara 

Indonesia untuk dibangun menjadi negara-bangsa yang berkemajuan seusai 

dengan tuntutan zaman. Mereka yang menduduki jabatan-jabatan publik 

berkewajiban menjalankan fungsi utama pemerintahan sesuai dengan jiwa, 

falsafah, pemikiran, dan cita-cita nasional. Pengingkaran terhadap nilai-nilai 

luhur kebangsaan itu merupakan bentuk penyelewengan dan penghianatan atas 

idealisme kemerdekaan. Sebaliknya, setiap usaha untuk mewujudkan nilai dan 

cita-cita nasional itu merupakan bukti kesungguhan untuk membawa 

Indonesia sebagai bangsa dan negara yang maju, adil, makmur, bermartabat, 

dan berdaulat di tengah dinamika perkembangan zaman. Segenap kekuatan 

nasional harus memiliki tekad yang kuat dan bersatu untuk menjadikan 

Indonesia sebagai Negara Pancasila yang berdiri tegak di atas jiwa, pikiran, 

dan cita-cita nasional 1945 yang penting dan luhur itu.  

C. Peran Strategis Muhammadiyah  

Muhammadiyah sebagai kekuatan nasional sejak awal berdirinya pada 

tahun 1912 telah berjuang dalam pergerakan kemerdekaan. Melalui para 



 

 159 
 

tokohnya, Muhammadiyah juga terlibat aktif mendirikan Negara Republik 

Indonesia yang diproklamasikan pada 17 Agustus 1945. Muhammadiyah 

memiliki komitmen dan tanggungjawab tinggi untuk memajukan kehidupan 

bangsa dan negara. Para tokoh Muhammadiyah sejak era K. H. Ahmad Dahlan 

dan Nyai Walidah Dahlan hingga sesudahnya mengambil peran aktif dalam 

usaha-usaha kebangkitan nasional dan perjuangan kemerdekaan. Kiprah 

Muhammadiyah tersebut melekat dengan nilai dan pandangan Islam 

berkemajuan yang menjadikan komitmen cinta pada tanah air sebagai salah 

satu wujud keislaman.  

Pendiri Muhammadiyah sejak awal pergerakannya memelopori gerakan 

Islam berkemajuan. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam adalah “agama 

peradaban” (dîn al-hadlârah) yang diturunkan untuk mewujudkan kehidupan 

umat manusia yang tercerahkan dan terbangunnya peradaban semesta yang 

berkemajuan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah kebaikan yang 

melahirkan keunggulan hidup lahiriah dan ruhaniah. Adapun dakwah dan 

tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan perubahan untuk mewujudkan 

Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup umat manusia sepanjang zaman. 

Islam berkemajuan yang melahirkan pencerahan itu merupakan refleksi dari 

nilai-nilai transendensi, liberasi, emansipasi, dan humanisasi sebagaimana 

terkandung dalam pesan Al-Quran (QS. ‘Ali Imran: 104 dan 110) yang 

menjadi inspirasi kelahiran Muhammadiyah. Secara ideologis, Islam yang 

berkemajuan merupakan bentuk transformasi Al-Ma’un untuk menghadirkan 

dakwah dan tajdid secara aktual dalam pergulatan hidup keumatan, 

kebangsaan, dan kemanusiaan universal. Transformasi Islam berkemajuan 

merupakan perwujudan dari pandangan keagamaan yang bersumber pada Al-

Quran dan As- Sunnah dengan mengembangkan ijtihad di tengah tantangan 

kehidupan modern abad ke-21 yang sangat kompleks.  



Bagian Ketiga 
 

160 
 

Muhammadiyah dalam kehidupan kebangsaan maupun kemanusiaan 

universal mendasarkan diri pada pandangan Islam berkemajuan. 

Muhammadiyah menegaskan komitmen untuk terus berkiprah menyemaikan 

benih-benih kebenaran, kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan, 

kemakmuran, dan keutamaan hidup secara dinamis menuju peradaban yang 

utama. Islam ditegakkan untuk menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik 

laki-laki maupun perempuan tanpa diskriminasi. Islam Berkemajuan adalah 

Islam yang menggelorakan misi antiperang, antiterorisme, antikekerasan, 

antipenindasan, antiketerbelakangan. Islam Berkemajuan juga anti terhadap 

segala bentuk pengrusakan di muka bumi seperti korupsi, penyalahgunaan 

kekuasaan, kejahatan kemanusiaan, eksploitasi alam, serta berbagai 

kemunkaran yang menghancurkan kehidupan. Islam Berkemajuan secara 

positif memayungi kemajemukan suku bangsa, ras, golongan, dan 

kebudayaan; menyebarkan pesan damai, toleran, dan sikap tengahan di segala 

bidang kehidupan. Dengan kata lain, Islam Berkemajuan adalah Islam yang 

mengemban risalah rahmatan li al-’âlamîn yang menyatu dan memberi warna 

keindonesiaan serta kemanusiaan universal.  

Peran Muhammadiyah dalam mengemban misi Islam berkemajuan 

berlanjut dalam kiprah kebangsaan lahirnya Negara Indonesia Merdeka pada 

17 Agustus 1945. Para pemimpin Muhammadiyah terlibat aktif dalam usaha-

usaha kemerdekaan. Kyai Haji Mas Mansur menjadi anggota Empat Serangkai 

bersama Ir. Soekarno, Mohammad Hatta, dan Ki Hadjar Dewantara yang 

merintis prakarsa persiapan kemerdekaan Indonesia terutama dengan 

pemerintahan balatentara Jepang. Tiga tokoh penting Muhammadiyah, seperti 

Ki Bagus Hadikusumo, Prof. Kahar Mudzakir, dan Mr. Kasman Singodimedjo 

bersama para tokoh bangsa lainnya juga telah berperan aktif dalam Badan 

Persiapan Usaha Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) dan Panitia Persiapan 



 

 161 
 

Kemerdekaan Indonesia (PPKI) untuk merumuskan prinsip dan bangunan 

dasar negara Indonesia. Ketiga tokoh tersebut bersama tokoh-tokoh Islam 

lainnya menjadi perumus dan penandatangan lahirnya Piagam Jakarta yang 

menjiwai Pembukaan UUD 1945.  

Dalam momentum kritis satu hari setelah Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI) diproklamasikan, Ki Bagus Hadikusumo dan Mr. Kasman 

Singodimedjo dengan jiwa keagamaan dan kenegarawanan yang tinggi demi 

menyelamatkan keutuhan dan persatuan Indonesia, dapat mengikhlaskan 

dihapuskannya tujuh kata dalam Piagam Jakarta. Tujuh kata yang dimaksud 

adalah anak kalimat “dengan kewajiban menjalankan syari’at Islam bagi 

pemeluk-pemeluknya” dan menggantinya menjadi “Ketuhanan Yang Maha 

Esa” sebagaimana menjadi sila pertama dari Pancasila. Pencoretan tujuh kata 

dalam Piagam Jakarta tersebut bukan hal mudah bagi para tokoh 

Muhammadiyah dan wakil umat Islam kala itu. Sikap tersebut diambil semata-

mata sebagai wujud tanggungjawab dan komitmen kebangsaan demi tegaknya 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. Pengorbanan para tokoh Islam tersebut 

menurut Menteri Agama Repulik Indonesa, Letjen (TNI) Alamsjah Ratu 

Perwiranegara, merupakan hadiah terbesar umat Islam untuk bangsa dan 

negara Indonesia.  

Panglima Besar Jenderal Soedirman selaku kader dan pimpinan 

Muhammadiyah membuktikan peran strategisnya dalam perjuangan 

kemerdekaan dan mempertahankan keabsahan Indonesia Merdeka. Soedirman 

menjadi tokoh utama perang gerilya dan kemudian menjadi Panglima Tentara 

Nasional Indonesia. Nama lain yang patut disebut adalah Insinyur Juanda, 

seorang tokoh Muhammadiyah yang menjadi pencetus Deklarasi Juanda tahun 

1957. Deklarasi Juanda merupakan tonggak eksistensi Negara Kesatuan 



Bagian Ketiga 
 

162 
 

Republik Indonesia yang menyatukan laut ke dalam kepulauan Indonesia, 

sehingga Indonesia menjadi negara-bangsa yang utuh.  

Muhammadiyah dengan pandangan Islam berkemajuan senantiasa 

berusaha untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dan keindonesiaan. 

Muhammadiyah telah dan akan terus memberikan sumbangan besar di dalam 

upaya-upaya mencerdaskan dan memajukan kehidupan bangsa serta 

mengembangkan moral politik Islam yang berwawasan kebangsaaan di tengah 

pertarungan berbagai ideologi dunia. Apa yang selama ini dikerjakan 

Muhammadiyah telah diakui oleh masyarakat luas dan Pemerintah Republik 

Indonesia. Pemerintah sendiri menetapkan K. H. Ahmad Dahlan sebagai 

Pahlawan Nasional melalui Keputusan Presiden Nomor 657 tanggal 27 

Desember 1961, dengan pertimbangan sebagai berikut: (1) kepeloporan dalam 

kebangunan umat Islam Indonesia untuk menyadari nasibnya sebagai bangsa 

terjajah yang harus belajar dan berbuat; (2) memberikan ajaran Islam yang 

murni kepada bangsanya, ajaran yang menuntut kemajuan, kecerdasan dan 

beramal bagi masyarakat dan umat; (3) memelopori amal-usaha sosial dan 

pendidikan yang amat diperlukan bagi kebangunan dan kemajuan bangsa, 

dengan jiwa ajaran Islam; dan (4) melalui organisasi ‘Aisyiyah telah 

memelopori kebangunan wanita bangsa Indonesia untuk mengecap pendidikan 

dan berfungsi sosial, setingkat dengan kaum pria. Nyai Walidah Dahlan karena 

kiprah kebangsaan yang diperankannya melalui ‘Aisyiyah juga ditetapkan 

sebagai Pahlawan Nasional, yang memperkuat bukti kepercayaan dan 

pengakuan negara terhadap perjuangan Muhammadiyah dan organisasi 

perempuannya itu.  

Setelah Indonesia merdeka, pengabdian Muhammadiyah terhadap bangsa 

dan negera terus berlanjut. Khidmat kebangsaan ini lahir dari pesan ajaran 

Islam yang berkemajuan dan didorong oleh keinginan yang kuat agar 



 

 163 
 

Indonesia mampu melangkah ke depan menjadi negara dan bangsa yang 

unggul sejalan dengan cita-cita kemerdekaan. Kiprah dan pengkhidmatan 

Muhammadiyah sepanjang lebih satu abad itu merupakan bukti bahwa 

Muhammadiyah ikut “berkeringat”, berkorban, dan memiliki saham yang 

besar dalam usaha-usaha kemerdekaan dan membangun Negara Indonesia. 

Karenanya Muhammadiyah berkomitmen untuk terus berkiprah membangun 

dan meluruskan arah kiblat Indonesia sebagai Negara Pancasila.  

D. Kedudukan Negara Pancasila  

Muhammadiyah memandang bahwa Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI) yang diproklamasikan 17 Agustus 1945 adalah Negara Pancasila yang 

ditegakkan di atas falsafah kebangsaan yang luhur dan sejalan dengan ajaran 

Islam. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang adil dan beradab, 

persatuan Indonesia, Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan 

dalam permusyawaratan/perwakilan, dan Keadilan sosial bagi seluruh rakyat 

Indonesia; secara esensi selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. Negara 

Pancasila yang mengandung jiwa, pikiran, dan cita-cita luhur sebagaimana 

termaktub dalam Pembukaan UUD 1945 itu dapat diaktualisasikan sebagai 

Baldatun Thayyibatun Wa Rabbun Ghafur yang berperikehidupan maju, adil, 

makmur, bermartabat, dan berdaulat dalam naungan ridla Allah SWT.  

Bahwa Negara Pancasila merupakan hasil konsensus nasional (dâr al-

ahdi) dan tempat pembuktian atau kesaksian (dâr al-syahâdah) untuk menjadi 

negeri yang aman dan damai (dâr al-salâm). Negara ideal yang dicita-citakan 

Islam adalah negara yang diberkahi Allah karena penduduknya beriman dan 

bertaqwa (QS Al- A’raf: 96), beribadah dan memakmurkannya (QS Al-

Dzariyat: 56; Hud: 61), menjalankan fungsi kekhalifahan dan tidak membuat 

kerusakan di dalamnya (QS Al-Baqarah: 11, 30), memiliki relasi hubungan 



Bagian Ketiga 
 

164 
 

dengan Allah (hablun min Allâh) dan dengan sesama (hablun min al-nâs) yang 

harmonis (QS Ali Imran: 112), mengembangkan pergaulan antarkomponen 

bangsa dan kemanusiaan yang setara dan berkualitas taqwa (QS Al-Hujarat: 

13), serta menjadi bangsa unggulan bermartabat (khairu ummah) (QS Ali 

Imran: 110).  

Pancasila sebagai dasar Negara Republik Indonesia adalah ideologi negara 

yang mengikat seluruh rakyat dan komponen bangsa. Pancasila bukan agama, 

tetapi substansinya mengandung dan sejalan dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa Pancasila itu Islami karena 

substansi pada setiap silanya selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. Dalam 

Pancasila terkandung ciri keislaman dan keindonesiaan yang memadukan 

nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan (humanisme religius), hubungan 

individu dan masyarakat, kerakyatan dan permusyawaratan, serta keadilan dan 

kemakmuran. Melalui proses integrasi keislaman dan keindonesiaan yang 

positif itu, umat Islam Indonesia sebagai kekuatan mayoritas dapat menjadi 

teladan yang baik (uswah hasanah) dalam mewujudkan cita-cita nasional yang 

sejalan dengan idealisasi Baldatun Thayyibatun wa Rabbun Ghafûr.  

Segenap umat Islam harus berkomitmen menjadikan Negara Pancasila 

sebagai Dâr al-Syahâdah atau negara tempat bersaksi dan membuktikan diri 

dalam mengisi dan membangun kehidupan kebangsaan. Dalam Negara 

Pancasila sebagai Dâr al-Syahâdah, umat Islam harus siap bersaing untuk 

mengisi dan memajukan kehidupan bangsa dengan segenap kreasi dan inovasi 

yang terbaik. Dalam hal ini, Muhammadiyah sebagai komponen strategis umat 

dan bangsa mempunyai peluang besar untuk mengamalkan etos fastabiq al-

khairât itu dan tampil sebagai kekuatan yang berada di garis depan (a leading 

force) untuk mengisi dan memimpin kehidupan kebangsaan yang maju, adil, 



 

 165 
 

makmur, bermartabat, dan berdaulat sejajar dengan negara-negara lain yang 

telah maju dan berperadaban tinggi.  

Dalam kenyataan hidup berbangsa dan bernegara, nilai-nilai Pancasila 

belum sepenuhnya diimplementasikan sehingga penyelenggaraan 

pemerintahan masih diwarnai penyimpangan. Saat ini, masih banyak praktik-

praktik korupsi, kekerasan, skandal moral, eksploitasi sumberdaya alam secara 

tak bertanggungjawab, kemiskinan, dan belum terwujudnya pemerataan atas 

hasil pembangunan nasional. Sebagian elite dan warga menunjukkan perilaku 

“ajimumpung” dan lebih mengedepankan kepentingan diri dan kroni. 

Sementara kehidupan sosial politik, ekonomi, dan budaya cenderung 

serbaliberal. Oleh karena itu, Pancasila dengan lima silanya yang luhur itu 

harus ditransformasikan ke dalam seluruh sistem kehidupan nasional. 

Pancasila harus diberi pemaknaan nilai dan aktualisasi secara terbuka dan 

dinamis sehingga dapat menjadi rujukan dan panduan yang mencerdaskan, 

memajukan, dan mencerahkan kehidupan berbangsa dan bernegara.  

Dalam Negara Pancasila terkandung paham nasionalisme yang 

menjunjung-tinggi nilai-nilai dan orientasi kebangsaan yang menjadi bingkai 

pandangan negara-bangsa. Paham nasionalisme serta segala bentuk pemikiran 

dan usaha yang dikembangkan dalam membangun Indonesia haruslah berada 

dalam kerangka dasar Negara Pancasila dan diproyeksikan untuk terwujudnya 

cita-cita nasional tahun 1945. Nasionalisme harus dimaknai dan difungsikan 

sebagai spirit, pemikiran, dan tindakan untuk membangun Indonesia secara 

amanah dan bertanggungjawab.  

Nasionalisme yang bertumpu pada jiwa dan cita-cita kemerdekaan itu 

harus mampu menghilangkan benih-benih separatisme dan penyimpangan 

dalam bernegara. Segala bentuk separatisme yang ingin memisahkan diri dari 



Bagian Ketiga 
 

166 
 

Indonesia dan mencita-citakan bentuk negara yang lain sesungguhnya 

bertentangan dengan komitmen nasional dan cita-cita Proklamasi 

Kemerdekaan. Demikian pula setiap bentuk penyelewengan dalam mengurus 

negara seperti korupsi, kolusi, nepotisme, penjualan aset-aset negara, 

pengrusakan sumberdaya alam dan lingkungan, penindasan terhadap rakyat, 

otoritanisme, pelanggaran hak asasi manusia, tunduk pada kekuasaan asing, 

serta berbagai tindakan yang merugikan hajat hidup bangsa dan negara 

merupakan penghianatan terhadap nasionalisme dan cita-cita kemerdekaan.  

Muhammadiyah sebagai kekuatan strategis umat dan bangsa berkomitmen 

untuk membangun Negara Pancasila dengan pandangan Islam yang 

berkemajuan. Islam yang berkemajuan menyemaikan benih-benih kebenaran, 

kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan, kemakmuran, dan keutamaan 

hidup secara dinamis bagi seluruh umat manusia. Islam yang 

menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik laki-laki maupun perempuan tanpa 

diskriminasi. Islam yang secara positif melahirkan keutamaan yang 

memayungi kemajemukan suku bangsa, ras, golongan, dan kebudayaan umat 

manusia di muka bumi. Dalam konteks ini pula umat Islam dapat melihat 

keselarasan semangat Pancasila di Indonesia dengan semangat Piagam 

Madinah yang menjadi landasan konstitusi pada awal pemerintahan Islam di 

bawah Nabi Muhammad Saw. Piagam Madinah adalah hasil dari sebuah 

bentuk kompromi politik yang memayungi berbagai bangsa, golongan, dan 

agama pada masa Nabi Muhammad Saw.  

Dengan pandangan Islam yang berkemajuan, Muhammadiyah bertekad 

berjuang di Negara Pancasila menuju Indonesia Berkemajuan sesuai dengan 

Kepribadiannya yaitu: (1) Beramal dan berjuang untuk perdamaian dan 

kesejahteraan; (2) Memperbanyak kawan dan meningkatkan persaudaraan 

(ukhuwah Islâmiyah); (3) Memiliki pandangan luas dengan memegang teguh 



 

 167 
 

ajaran Islam; (4) Bersifat keagamaan dan kemasyarakatan; (5) Mengindahkan 

segala hukum, undang-undang, peraturan, serta dasar dan falsafah negara yang 

sah; (6) Melakukan Amar ma’ruf nahi munkar dan menjadi teladan yang baik; 

(7) Aktif dalam perkembangan masyarakat dengan maksud islah dan 

pembangunan sesuai dengan ajaran Islam; (8) Kerjasama dengan golongan 

Islam mana pun juga dalam usaha menyiarkan dan mengamalkan agama Islam, 

serta membela kepentingannya; (9) Membantu pemerintah serta bekerjasama 

dengan golongan lain dalam memelihara dan membangun negara; dan (10) 

Bersifat adil serta korektif ke dalam dan ke luar dengan bijaksana.  

Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam menyadari sepenuhnya bahwa 

Negara Indonesia merupakan tempat menjalankan misi dakwah dan tajdid 

untuk terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Karenanya 

sebagaimana terkandung dalam butir kelima Matan Keyakinan dan Cita-cita 

Hidup Muhammadiyah (MKCH) tahun 1969, “Muhammadiyah mengajak 

segenap lapisan bangsa Indonesia untuk bersama-sama membangun suatu 

negara yang adil makmur yang diridhai Allah Subhanahu wata`ala.”  

E. Tafsir Pancasila sebaga Ideologi Terbuka 

Kesaksian dan pembuktian yang dilakukan Muhammadiyah di antaranya 

melalui upaya terhadap penguatan konsep dalam tafsir dan penjabaran nilai-

nilai Pancasila dengan merujuk kepada Al-Quran dan Sunnah, misalnnya 

penguatan konsep tauhidullah, baik tauhid rububiyyah, tauhid asma wa sifat 

dan tauhid uluhiyah, penerapan syariat Islam, dan toleransi antar umat 

beragama dalam penjabaran dan pengalaman sila Ketuhanan yang Maha Esa.  

Penguatan konsep akhlak dan keadaban dalam penjabaran sila  

kemanusiaan yang adil dan beradab, penguatan konsep ukhuwwah dan 



Bagian Ketiga 
 

168 
 

kesatuan umat Islam dan persaudaraan insaniyah sebagai pengayaan atas Sila 

Persatuan Indonesia. Penerapan sistem dan etika politik Islami, pembudayaan 

musyawarah yang bermartabat, ketaatan kepada pemimpin, serta sikap amanah 

dari para pemimpin bangsa sebagai penjabaran atas sila ke empat. Juga 

pengkajian konsep-konsep Al-Quran dan Sunnah tentang keadilan sosial, baik 

dalam dimensi hukum dan ekonomi, tetapi juga keadilan sosial dalam wilayah 

politik. 

 Dengan penjabaran ini, Muhammadiyah mengenalkan pandangan Islam 

yang rahmatan lil alamin (universal) dan sejalan dengan nilai-nilai bahkan 

sila-sila dalam Pancasila, sehingga komponen bangsa Indonesia dari kalangan 

non Muslim benar-benar memahami bahwa ajaran Islam dan keberadaan umat 

Islam tidak mengancam keberadaan mereka, bahkan sebaliknya sangat 

menghormati keberaaan non muslim di lingkungan Muslimin. Diharapkan, 

pudar kecurigaan antar elemen dan komponen bangsa ini. 

F. Model Dakwah Kebangsaan Muhammadiyah 

Di samping itu, kesaksian dan pembuktian yang dilakukan oleh 

Muhammadiyah adalah dalam bentuk dakwah Islamiyah yang diwujudkan 

dalam berbagai aktivitas penguatan akidah dan keimanan umat Islam, 

penguatan pemahaman dan pengamalan akhlak dan syariat Islam dalam 

kehidupan muslim, serta dakwah dalam bentuk pemberdayaan masyarakat, 

yang ditujukan seluruh umat manusia. Sebagai contoh, lembaga pendidikan 

Muhammadiyah, di samping dipersiapkan untuk melahirkan kader-kader 

penerus Muhammadiyah, juga untuk mencerdaskan umat Islam dan bangsa 

Indonesia. Oleh karena itu lembaga pendidikan Muhammadiyah juga 

membuka peluang dan kesempatan bagi umat non Muslim untuk menikmati 

pendidikan di Muhammadiyah. Dan contoh konkret dari ini adalah sekolah dan 



 

 169 
 

perguruan tinggi Muhammadiyah di Indonesia timur mayoritas peserta 

didiknya adalah non muslim. Langkah Muhammadiyah yang membuka diri 

untuk komunitas non Muslim dalam lembaga pendidikan Muhammadiyah 

merupakan bagian dari dakwah pencerahan dan dakwah pemberdayaan 

masyarakat. Muhammaadiyah tidak memaksakan pengislaman terhadap 

mereka, dan mereka pun tidak merasa takut dan khawatir akan diislamkan. 

Namun demikian, hidayah Allah tidak dapat ditolak, di antara mereka ada yang 

dengan suka rela menyatakan ingin disyahadatkan sebagai muslim.  

Kesaksian dan pembuktian yang dilakukan Muhammadiyah juga dalam 

bentuk jihad konstitusi, yakni dengan melakukan koreksi dan judisial review 

terhadap berbagai undang-undang yang bertentangan dengan konstitusi yang 

lebih tinggi Undang-undang Dasar 1945, yang sekaligus bertentangan dengan 

ajaran Islam dan serta melukai rasa keadilan dan menambah penderitaan 

rakyat. Muhammadiyah didampingi elemen umat dan bangsa lainnya 

melakukan yudisial review atas undang-undang tersebut kepada Mahkamah 

Konstitusi. 

 Semua langkah di atas, baik pada tataran penguatan konsep maupun 

langkah operasional dengan sistem modern Muhammadiyah menginginkan 

Indonesia sebagai Indonesai  berkemajuan. Indonesia berkemajuan diturunkan 

pandangan Muhammadiyah bahwa Islam merupakan agama yang 

mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan umat 

manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah kebaikan 

yang serba utama, yang melahirkan keunggulan hidup lahiriyah dan ruhaniyah. 

Adapun dakwah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan 

perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup umat 

manusia sepanjang jaman. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam 



Bagian Ketiga 
 

170 
 

merupakan satu-satunya agama  Allah yang haq, yang juga satu-satunya agama 

yang berkemajuan (din al-hadharah). Kehadirannya membawa rahmat bagi 

semesta kehidupan, dan umat yang memeluknya menjadi khaira ummat (umat 

terbaik) yang terlahir untuk manusia dengan menegakkan amar ma’ruf dan 

nahi munkar, beriman kepada Allah, serta ummatan wasathan (umat 

pertengahan) yang menjadi saksi (pemimpin) bagi segenap umat manusia. 

E. Proyeksi ke Depan  

Di masa yang akan datang, Indonesia akan menghadapi banyak masalah 

dan tantangan yang berat serta multidimensi. Untuk itu, Muhammadiyah 

mengajak segenap komponen bangsa untuk menjadikan Indonesia sebagai 

Negara Pancasila yang memiliki idealisme dan ciri utama “Baldatun 

Thayyibatun Wa Rabbuh Ghafur”. Muhammadiyah percaya sepenuhnya 

bahwa bangsa Indonesia dapat menyelesaikan masalah-masalah besar yang 

dihadapinya dan mampu menjadi negara-bangsa yang berkemajuan di segala 

bidang kehidupan. Optimisme ini tumbuh karena bangsa Indonesia 

sesungguhnya memiliki modal sejarah yang penting dan berharga untuk 

menjadi negara berkemajuan sejajar dengan negara-negara lain yang telah 

maju dalam kancah peradaban dunia. Pencapaian Indonesia yang berkemajuan 

tersebut mensyaratkan perjuangan yang sungguh-sungguh dari semua pihak 

yakni pemerintah, warga negara, dan seluruh komponen bangsa, disertai tekad, 

kebersamaan, dan pengerahan potensi nasional secara optimal.  

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah sejak awal berjuang untuk 

pengintegrasian keislaman dan keindonesiaan. Bahwa Muhammadiyah dan 

umat Islam merupakan bagian integral dari bangsa dan telah berkiprah dalam 

membangun Indonesia sejak pergerakan kebangkitan nasional hingga era 

kemerdekaan. Muhammadiyah terlibat aktif dalam peletakan dan penentuan 



 

 171 
 

fondasi negara-bangsa yang berdasar Pancasila dan Undang- Undang Dasar 

1945. Muhammadiyah berkonstribusi dalam usaha mencerdaskan kehidupan 

bangsa serta memelihara politik Islam yang berwawasan kebangsaan di tengah 

pertarungan berbagai ideologi dunia. Muhammadiyah memiliki wawasan 

kebangsaan yang jelas bahwa Negara Kesatuan Republik Indonesia yang 

diproklamasikan pada 17 Agustus 1945 merupakan konsensus nasional yang 

mengikat seluruh komponen bangsa. Dengan demikian, bagi warga 

Muhammadiyah maupun umat Islam Negara Pancasila yang di dalamnya 

terkandung persenyawaan nilai-nilai keislaman dan keindonesiaan yang luhur 

merupakan wahana pembuktian (al-syahâdah) menuju Indonesia 

Berkemajuan.  

Umat Islam hendaknya menjalankan peran-peran strategis dalam 

membawa Indonesia menjadi negara dan bangsa berkemajuan. Umat Islam 

harus tampil sebagai perekat integrasi nasional yang menampilkan Islam 

Indonesia berwatak tengahan (wasathiyyah) yang damai, santun, dan toleran. 

Islam Indonesia berkemajuan merupakan alternatif masa depan Negara 

Pancasila di tengah pusaran dunia yang dinamis dan progresif pada era abad 

ke-21. Islam Indonesia yang berkemajuan memiliki wawasan 

kosmopolitanisme. Tanpa Islam yang berkemajuan maka Indonesia akan tetap 

menjadi negara sedang berkembang, berbudaya tradisional yang tertinggal, 

serta tidak akan menjadi negara-bangsa yang unggul di kancah dunia.  

Dalam menghadapi masalah dan tantangan Indonesia saat ini dan ke 

depan, Muhammadiyah harus senantiasa proaktif dalam memajukan 

kehidupan bangsa serta menjaga kerukunan, kedamaian, ketertiban, dan 

kebaikan bersama dalam masyarakat sebagai wujud dakwah amar ma’ruf nahi 

munkar dan menyebarkan nilai-nilai kebaikan dalam kehidupan kebangsaan 

dan kemanusiaan universal. Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam pelopor 



Bagian Ketiga 
 

172 
 

pembaruan senantiasa istiqamah melaksanakan misi dakwah dan tajdid untuk 

pencerahan, bersikap proaktif dalam menunaikan peran-peran keumatan dan 

kebangsaan secara konstruktif, cerdas, dan bijaksana; serta tidak bergerak 

dalam perjuangan politik kekuasaan (politik praktis). Warga dan pimpinan 

Muhammadiyah di seluruh tingkatan memiliki kewajiban moral-keagamaan 

untuk memberikan keteladanan yang baik dalam kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara dalam seluruh aspek kehidupan yang didasari nilai-

nilai Islami.  

Dalam memasuki fase abad kedua, Muhammadiyah senantiasa aktif 

menjalankan jihad kebangsaan sebagai aktualisasi dakwah dan tajdid 

pencerahan dengan melakukan peran-peran konstruktif dalam meluruskan 

kiblat bangsa. Jihad konstitusi yang selama ini dilakukan Muhammadiyah 

merupakan bagian dari jihad kebangsaan agar segala kebijakan negara dengan 

seluruh instrumennya benar-benar sejalan dengan jiwa, pemikiran, filosofi, 

dan cita-cita nasional sebagaimana diletakkan oleh para pendiri bangsa. 

Muhammadiyah senantiasa mengutamakan kepentingan dan kemajuan bangsa 

di atas segalanya serta membawa misi kebangsaan agar Indonesia dibangun 

secara bertanggungjawab dan tidak boleh ada kebijakan-kebijakan maupun 

tindakan-tindakan yang membawa kerusakan di dalamnya. Muhammadiyah 

sejalan dengan Khittah dan Kepribadiannya menegaskan sikap untuk 

konsisten dalam beramar ma’ruf dan nahi munkar, berkiprah nyata melalui 

berbagai amal usaha, serta bekerjasama dengan pemerintah dan seluruh 

komponen bangsa menuju Indonesia Berkemajuan.  

Dalam membawa Negara Pancasila ke depan, Muhammadiyah mengajak 

seluruh elite bangsa untuk konsisten antara kata dan tindakan, 

menjunjungtinggi moral yang utama, menunaikan amanat rakyat, serta 

memperjuangkan kepentingan rakyat di atas kepentingan diri, kelompok, dan 



 

 173 
 

golongan. Muhammadiyah mengajak pemerintah di seluruh tingkatan untuk 

berkomitmen dalam memajukan bangsa dan negara disertai sikap yang 

mengedepankan keadilan dan kejujuran, berdiri di atas semua golongan, tidak 

partisan dan menyalahgunakan kekuasaan, serta mampu menunjukkan jiwa 

kenegarawanan. Bersamaaan dengan itu, dalam kehidupan kebangsaan 

Muhammadiyah memandang bahwa Indonesia ke depan meniscayakan 

rekonstruksi sosial-politik, ekonomi, dan budaya yang bermakna yang 

mensyaratkan kehadiran agama sebagai sumber nilai kemajuan, pendidikan 

yang mencerahkan, kepemimpinan profetik, institusi yang progresif, dan 

keadaban publik.  

Semoga Allah Subhânahu Wa Ta’âla memberikan perlindungan, petunjuk, 

dan ridla-Nya untuk bangsa Indonesia menuju tercapainya kehidupan yang 

maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat sejalan dengan cita-cita 

Baldatun Thayyibatun Wa Rabbun Ghafur. 

  



Bagian Ketiga 
 

174 
 

Muh. Waluyo, Lc., M.A.43 

A. Pendahuluan 

Indonesia secara konstitusional bukan negara Islam tetapi mayoritas 

penduduknya beragama Islam, dipimpin oleh seorang muslim tetapi parlemen 

tidak dikuasai kekuatan politik Islam. Perlu kiranya adanya kesiapan kita 

untuk memulai membuka wacana yang lebih luas tentang pemaknaan ulil amri 

sehingga tidak terjebak dalam pengertian yang sempit yang menyebabkan kita 

hidup dalam alam cemerlang tetapi dalam kezumudan. 

Al Qur’anul Karim menyebut ulil amri dalam surat An-Nisa ayat 59 dan 

83:  “Hai orang-orang yang beriman, taatlah Allah dan taatilah Rosul (nya), 

dan ulil amri diantara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang 

sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rosul 

(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari 

kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.” 

(Q.S. 4:59) 

“Dan apabila datang kepada mereka suatu berita tentang keamanan 

ataupun ketakutan, mereka lalu menyiarkannya kepada Rosul dan Ulil Amri 

diantara mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya 

(akan dapat) mengetahuinya dari mereka (Rosul dan Ulil Amri). Kalau 

tidaklah karena karunia dan rahmat Allah kepada kamu mengikuti syaitan, 

kecuali sebagian kecil saja (diantaramu).” (Q.S. 4:83) 

Dari ayat tadi, secara derajat “ulil amri” merupakan derajat ketiga dalam 

penyebutan yaitu setelah Allah SWT dan Rosululloh Saw. Dengan demikian 

 
43 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN 

Surakarta. 

 



 

 175 
 

bukan sesuatu yang berlebihan apabila ulil amri diberi derajat yang tinggi 

karena memang telah disebut dalam derajat yang demikian. Dalam kenyataan 

kemasyarakatan jarang (atau tidak pernah digunakan) sebagai sebutan resmi 

bagi sesuatu atau seseorang. Oleh karena itu, masih menjadi masalah yang 

membutuhkan pendalaman tentang arti kata ulil amri itu sendiri. Selain itu, 

menjadi pertanyaan lanjutan apakah arti kata ulil amri itu sendiri. 

Selain itu, menjadi pertanyaan lanjutan apakah ulil amri itu suatu 

institusi atau hanya merupakan sebutan kepada seseorang. Penentuan atas dan 

untuk apa sebutan ini diadakan akan memberikan pemahaman yang lebih jelas 

tentang tindak lanjut perlakuan objektif dan subjektif kepada pihak lainnya. 

Hal ini berhubungan dengan kenyataan bahwa dalam keseharian dibidang 

politik lebih dikenal istilah kholifah, amir, imam, dan sultan. 

Namun demikian, dalam pencaturan politik di Indonesia, kata ini 

(sebagai terjemahan dari Surat An Nisa 59) pernah populer selama tiga dekade 

yaitu pada era 70 – 90 an ketika negara dan bangsa dikuasai oleh politik 

kekaryaan. Kata ini menjadi jargon politik pemaksaan penundukan masyarakat 

kepada penguasa yang cukup dominan dan memberi pengaruh yang signifikan 

bagi legitimasi penguasa untuk menguasai panggung perpolitikan nasional. 

Berdasarkan uraian diatas, tulisan ini hanya akan memfokuskan pada masalah 

pengertian ulil amri dan batas ketaatan kepada ulil amri. 

Khusus tentang persoalan ulil amri, yang jadi persoalan bukanlah 

tentang keharusan  patuh pada ulil amri, karena perintah patuh pada ulil amri 

sudah dinashkan secara jelas dalam  Al-Qur'an. Allah SWT berfirman: "Hai 

orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil 

amri di  antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang 

sesuatu, maka kembalikanlah  ia kepada Allah (Al-Qur'an) dan Rasul 



Bagian Ketiga 
 

176 
 

(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada  Allah dan hari 

kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya."  

(Q.S. An-Nisa' 4: 59)  

Tetapi yang jadi persoalan adalah siapakah yang berhak disebut ulil amri 

dalam ayat  tersebut. Satu pihak menyatakan bahwa ulil amri itu adalah 

pemerintah. Untuk urusan  penetapan awal Ramadhan dan terutama awal 

Syawal, ulil amrinya adalah Menteri Agama.  Dengan demikian, apabila 

Pemerintah sudah menetapkan awal bulan Ramadhan dan Syawal,  maka 

semua umat Islam harus mematuhinya. Dalam hubungannya dengan 

Muhammadiyah,  jika Muhammadiyah mengumumkan berbeda dengan 

Pemerintah, berarti Muhammadiyah  tidak taat dengan ulil amri, berarti juga 

tidak melaksanakan perintah Allah dalam ayat di atas.  Sementara itu, pihak 

lain, terutama Muhammadiyah, tidak menolak kewajiban patuh  dalam ayat 

tersebut? Tapi yang dipertanyakan adalah apakah menteri agama itu sah 

disebut  sebagai ulil amri? Untuk urusan keagamaan, apalagi ibadah mahdhah, 

harusnya diputuskan  oleh lembaga yang punya kompetensi dan otoritas untuk 

itu?  Misalnya di Mesir yang memutuskan satu Syawal adalah Grand Mufti, 

sementara  Mentri Agama/Wakaf hanya menyaksikan, di Saudi Arabia yang 

memutuskan adalah  Mahkamah Agung, di Malaysia yang memutuskan adalah 

Mufti Negara. 

Dan sebagian besar  negara-negara Islam yang memutuskan adalah 

mufti.  Mufti atau grand mufti ditunjuk oleh pemerintah berdasarkan kriteria 

keulamaan dan  keahlian dalam agama. Sementara di Indonesia menteri agama 

adalah jabatan politik, ditunjuk  oleh presiden berdasarkan pertimbangan 

politik bukan pertimbangan keulamaan. Indonesia  tidak mempunya mufti atau 

grand mufti.  Oleh sebab itu selama ini fatwa-fatwa keagamaan  dikeluarkan 

oleh lembaga-lembaga fatwa yang ada pada ormas-ormas Islam seperti Majlis  



 

 177 
 

Tarjih dan Tajdid (Muhammadiyah), Lajnah Bahsil Matsail (Nadhlatul Ulama) 

atau komisi  fatwa (Majelis Ulama Indonesia).  

Makalah ini mencoba membahas tentang masalah Ulil Amri ini. Apa 

pengertian ulil amri dan siapa sebenarnya yang dimaksud dengan ulil amri 

tersebut.  

B. Pengertian Ulil Amri  

Ulil amri sebuah kata yang disebutkan dalam Al-Qur’an tetapi jarang 

digunakan dalam keseharian sehingga penulis hanya menemukan sedikit 

pustaka yang membahas tentang ulil amri yang berbahasa Indonesia. Padanan 

kata ulil amri dalam Al-Qur’an antara lain, Ula al albab (pemikir), ula al-

quwwah (yang memiliki kekuatan/kekuasaan), ulu al-aidi (orang yang 

memiliki kekuatan, yang dilambangkan dengan tangan yang kuat), ulu al-ilm 

(para pakar), ulu al-fadl (yang memiliki kedudukan istimewa) ulu al-ba’s 

(orang-orang yang peduli), ulu azmi, dan ulu al-absar (orang yang memiliki 

proyeksi masa depan)44. 

Dalam catatan kaki terjemahan Al-Qur’an Depag, kata ulil amri dalam 

surat An Nisa 59 adalah tokoh-tokoh sahabat dan para cendekiawan45. Catatan 

kaki tersebut tidak menjelaskan kedudukan dari mereka yang disebut ulil amri 

tetapi lebih menunjukkan kepala golongan. Ulil amri secara etimologi berarti 

pemimpin dalam suatu negara. Istilah ini terdapat dalam pembahasan tafsir dan 

 
44 Hasan Muarif Ambary (Dkk), Ensiklopedi Islam, Suplemen 2, Ichtiar Baru Van Hoeve, 

Jakarta, 1996, hal.246 

45 Depag, Al-Qur’an dan Terjemahnya, catatan kaki no. 322, hal. 132 



Bagian Ketiga 
 

178 
 

fiqh siyasah (politik)46. Para ulama tafsir dan fiqh siyasi mengemukakan empat 

definisi ulil amri yaitu : 

1. Raja dan kepala pemerintahan yang patuh dan taat kepada Allah 

SWT dan Rasululloh Saw; 

2. Raja dan ulama 

3. Amir di zaman Rosululloh Saw. Setelah Rosululloh wafat, jabatan 

itu berpindah kepada haki (hakim), komandan militer, dan mereka 

yang meminta anggota masyarakat untuk taat atas dasar kebenaran; 

dan, 

4. Para mujtahid atau yang dikenal dengan sebutan ahl al-halli wa al-

‘aqad47 

Namun demikian, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridho mengartikan 

ulil amri sebagai pemegang otoritas di sebuah negara yang terdiri dari 

penguasa, para hakim, ulama, komandan militer, dan pemuka masyarakat yang 

menjadi rujukan umat dalam hal-hal yang berkaitan dengan kemaslahatan 

umum. Risyad Ridho lebih meluaskan arti ulil amri ini dengan memasukan 

mereka yang memiliki otoritas di bidang kesehatan, perburuhan, perniagaan, 

pemimpin media massa, dan pengarang48. 

Secara sederhana, Fachrudin mengartikan ulil amri sebagai pemimpin 

yang bertugas atau ditugaskan mengurus sesuatu urusan misalnya 

pemerintahan, ketentraman, perjuangan dan pembangunan dalam berbagai 

lapangan, umumnya yang menjadi kepentingan bersama49. Sementara itu, 

 
46 Idem, hal. 245 

47 Idem, hal. 246 

48 Ibid 

49 Fakhruddin Hs, Ensiklopedi Al-Qur’an, Buku 2, Rineka Cipta, 1992, hal. 521 



 

 179 
 

Abdul Wahab Khallaf memberikan arti ulil amri sehubungan dengan sumber 

hukum menyatakan bahwa lafad al amr berarti perkara atau keadaan, bersifat 

umum karena dapat menyangkut masalah agama dan keduniaan. Dari 

pengertian tersebut, ia membagi penyebutan atas kelompok tersebut yaitu 

untuk ulil amri dalam urusan dunia adalah raja, pemimpin, dan penguasa; 

untuk urusan agama adalah para mujtahid dan ahli fatwa50. Sementara itu, Ibnu 

Abas memaknai ulil amri pada ayat (Q.S. 4:59) tersebut sebagai ulama; ulama 

tafsir lain menyebut sebagai umara dan penguasa. Namun demikian menurut 

Abdul Wahab, kata tersebut mencakup semuanya termasuk kewajiban taat 

kepada kelompok penafsir tentang masalah yang harus ditaati51. 

Menurut sebagian ulama, karena kata al-amr yang berbentuk ma'rifah 

atau difinite,  maka wewenang pemilik kekuasaan terbatas hanya pada 

persoalan-persoalan kemasyarakatan  semata, bukan persoalan akidah atau 

keagamaan murni. Untuk persoalan aqidah dan  keagamaan murni harus 

dikembalikan kepada nash-nash agama (Al-Qur’an dan As-Sunnah).  Hal ini 

selaras dengan pemikiran Muhammad Abduh. 52 

Dalam hal ini tampak bahwa perbedaan pendapat sangat mungkin terjadi 

dalam pemahaman terhadap nash, bukan dalam mematuhi nash. Dalam 

masalah hadits tentang tata cara untuk mengetahui awal Ramadhan dan awal 

Syawal, persoalannya bukan pada masalah patuh atau tidak patuh pada 

petunjuk Rasul tersebut, tetapi tentang bagaimana memahami hadits tersebut.  

 
50 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushulul Fiqh, Terjemah Andi Asy’ari dan Afid Mursidi, 

Kaidah-kaidah Hukum Islam, Jilid Satu, Risalah, Bandung, 1984, hal. 64 

51 Abdul Wahab Khallaf, Idem, hal. 64-65 

52 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, 5: 147  



Bagian Ketiga 
 

180 
 

Menurut pandangan Muhammadiyah, hadits itu ada ‘illatnya, yaitu 

karena umat pada masa itu belum mempunyai cara lain untuk mengetahui awal 

bulan kecuali dengan melihat hilal. Kalau gagal melihat hilal karena mendung, 

maka bulan yang sedang  berjalan itu digenapkan 30 hari. Sekarang, ilmu 

astronomi sudah demikian maju, sehingga dapat digunakan untuk mengetahui 

awal bulan. Oleh sebab itu Muhammadiyah yakin tidak melanggar sunnah 

tatkala menggunakan hisab hakiki untuk menentukan awal bulan. Sebagian 

memahami, bahwa yang bersifat ta’abbudi (tidak boleh dirubah sedikitpun) 

adalah puasa Ramadhan dimulai tanggal 1 Ramadhan dan shalat ‘Idul Fitri 

tanggal 1 Syawal. Sedangkan bagaimana cara menentukan awal Ramadhan 

dan awal Syawal itu adalah sesuatu yang bersifat ta’aqquli (rasional, dapat 

berubah mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi) dan lebih 

bersifat teknis.  

Dari uraian di atas, ternyata bahwa ulil amri tidak semata-mata mereka 

yang mempunyai otoritas dibidang keilmuan, kemasyarakatan, dan keduniaan 

lainnya. Dengan demikian, ulil amri hanya merupakan sebutan umum untuk 

mereka yang mempunyai kewenangan tertentu sesuai dengan bidangnya. 

C. Syarat Ulil Amri 

Muhammad Abduh dengan mendasarkan kepada surat An Nisa 59 

menyatakan, kepada mereka inilah harus taat dan patuh selama mereka 

menaati Allah SWT dan Raosululloh Saw53. Para mufasir menyatakan bahwa 

dalam ayat ini untuk ulil amri tidak didahului dengan kata ali’u memberikan 

makna bahwa ketaatan hanya diharuskan selama ulil amri taat kepada Allah 

SWT dan Rosululloh Saw. Pendapat ini bersesuaian dengan hadis “Seorang 

 
53 Fakhruddin Loc.Cit 



 

 181 
 

muslim wajib mendengar dan taat (kepada para pemimpin) terhadap yang ia 

senangi atau ia benci, kecuali jika disuruh berbuat durhaka, ia tidak boleh 

mendengar dan taat (HR Muslim dan Ibnu Umar)54.                         

Penggunaan kata ulil amri digunakan dalam bidang lain dan bagaimana 

batas keharusan taat kepada seorang ulil amri dilukiskan dalam suatu hadis 

yang menceritakan tentang panglima perang. Rosululloh Saw mengirim satu 

pasukan dan mengangkat untuk komandannya seorang laki-laki dari kaum 

Anshar. Setelah berangkat, komandan kurang senang terhadap anak buahnya, 

lalu ia berkata : “Bukankah Rosululloh Saw menyuruh kamu supaya mematuhi 

perintahku?” Mereka semua menjawab “ya”. Perintahnya : “Kamu 

kumpulkan kayu api kemudian kayu itu dibakar sampai menyala, lalu saya 

perintahkan kamu semua masuk ke dalam api itu”. Seorang pemuda diantara 

mereka menjawab “kami semua datang kepada Rosululloh Saw supaya 

terhindar dari api. Sebab itu, janganlah kamu memasuki api sebelum kita 

bertemu dengan Rosululloh Saw. Kalau beliau menyuruh kita masuk api, tentu 

kita akan masuk kedalamnya”. Mereka segera kembali menemui Rosululloh 

Saw, dan menceritakan peristiwa itu kepada beliau. Rosululloh Saw bersabda, 

“Kalau kamu masuk ke dalam api itu, niscaya kamu tidak akan keluar dari 

situ untuk selamanya. Hendaknya kamu patuhi perintah dalam hal-hal yang 

baik”. (HR Bukhori, Muslim, dan Achmad)55 

Dalam konteks politik ulil amri pertama kali diperkenalkan oleh Umar 

bin Khotab ra dengan membentuk suatu lembaga yang bertugas membantu 

amirul mukminin yang disebut ahl al hall wa al-a’qad. Badan ini melakukan 

tugas melalui musyawarah untuk mengambil kebijaksanaan yang berhubungan 

 
54 Ibid 

55 Fakhruddin, Op.Cit. 521-522 



Bagian Ketiga 
 

182 
 

dengan kepentingan umum yang bersifat keduniaan dengan tugas pokoknya 

amar makruf nahi munkar. Dengan demikian, konsep ulil amri berhubungan 

erat dengan konsep musyawarah (QS 2:233, 3:159; 42:38), konsep amanah 

(QS. 4:58), dan konsep amar makruf nahi munkar (QS. 3:104)56. 

Ulil amri bertugas melayani keperluan orang banyak, mempunyai 

tanggung jawab yang berat, jujur, niat baik, memudahkan dan mempercepat, 

memberikan bantuan, urusan karena ia sebagai seorang petugas57.  

Dari uraian di atas dapat ditarik kesimpulan sementara bahwa ulil amri 

mempunyai makna yang luas dalam konteks kehidupan keumatan baik segi 

keduniaan maupun agama. Dengan keluasan ini maka ulil amri tidak harus 

selalu berada pada bidang politik atau kekuasaan tetapi juga dapat berada pada 

setiap unit kegiatan kemasyarakatan dan setiap tingkatan (strata) baik yang 

berada pada tataran konsep maupun teknis operasional. Dengan demikian ulil 

amri akan dekat dengan kewenangan dan kekuasaan (authority dan power). 

Jadi ulil amri dapat berjalan karena berdasar pada kewenangan, kekuasaan, 

atau kekuasaan dan kewenangan; baik didapat secara original ataupun 

delegasi. 

Secara general ulil amri dapat digolongkan pada dua golongan yaitu 

golongan yang berada pada wilayah kekuasaan/politik negara dan golongan 

yang berada pada keilmuan. Pada golongan yang pertama dapat berupa 

kholifah, amir, sultan, panglima militer, pejabat negara, dan profesi lainnya, 

sedangkan dalam golongan kedua tercakup ulama, mujtahid, dan ahli pikir 

lainnya. Oleh karena itu, ulil amri dapat dikatakan sebagai konsep, institusi 

 
56 Fakhruddin, Op. Cit., hal. 246 

57 Idem, hal. 522 



 

 183 
 

bukan menunjuk pada subjek person sehingga untuk menentukan siapa yang 

dapat disebut dan siapa yang dapat menjadi ulil amri memerlukan pemenuhan 

syarat-syarat tertentu. Hal ini sesuai dengan kandungan hadis dalam sahih 

Bukhori : Apabila amanat itu dilenyapkan, maka tunggulah datangnya kiamat. 

Dikatakan kepada Beliau Wahai Rosululloh, bagaimana melenyapkan amanat 

itu? Rosululloh Saw bersabda, Apabila perkara diserahkan kepada bukan 

ahlinya, maka tunggulah datangnya kiamat. 

Syarat seorang ulil amri dalam bidang umaro ini secara mendasar harus 

Ashlah (paling layak dan sesuai)58. Hal ini berhubungan dengan quwwah 

(otoritas), dan memegang amanah (jujur dan dapat dipercaya), mengurus 

masyarakat, dan hubungan perwakilan antara yang pemimpin dengan 

masyarakat yang dipimpinnya; jangan memberikan kepada yang meminta59, 

karena kesukuan, kekerabatan, atau karena hal lain yang menyimpang dari 

agama. Apabila kriteria di atas tidak ditemukan maka pilihan harus dijatuhkan 

pada yang terbaik dari yang ada. Pada golongan ini, secara kualitas sudah baik 

tetapi masih terdapat kekurangan yang nyata. Namun demikian apabila 

dilakukan secara optimal maka hak-hak wilayat (jabatan) sudah terpenuhi60. 

Apabila yang mempunyai quwwah dan sekaligus amanat tidak ada, 

maka prioritas ditujukan pada kebutuhan dan kapasitas calon yang dipilih. 

Dalam jabatan panglima perang misalnya, apabila pilihan harus ditentukan 

 
58  Ibnu Taimiyah, As Siyasah Asy-Syar’iyah Fil Islahir Raa’I war Ra’iyyah, Terjemah, Roki 

Munawar, Siyasah Syari’ah, Etika Politik Islam, Risalah Gusti, Surabaya, 1999, hal.3-10 

59  Hadits yang diriwayatkan Bukhori Muslim, Sesungguhnya kami tidak akan mengangkat seorang 

yang minta jabatan dalam perkara kami ini; Dalam hadis lain dinyatakan,  Barang siapa meminta 

menjadi hakim dan berusaha untuk itu, maka ia akan terbebani olehnya. Dan barang siapa yang 

tidak meminta untuk menjadi hakim dan tidak berusaha untuk memintanya (kemudian ia ditunjuk 

untuk menempati posisi itu), maka Allah akan menentukan malaikat untuk menunjukinya (HR Ahli 

Sunan). Dikutip dari, Idem,  hal. 5 

60 Idem, hal. 10-12 



Bagian Ketiga 
 

184 
 

dari beberapa orang yang ada dengan banyak kesamaan maka pilihan harus 

dijatuhkan pada orang yang mempunyai sifat pemberani dan kuat secara 

pisik61. Rosululloh Saw bersabda, “Sesungguhnya Allah akan memperkuat 

posisi agama ini (Islam) dengan orang yang fajir (suka berbuat dosa) (HR 

Bukhori). Sehubungan dengan itu, Kholid bin Walid selalu diangkat menjadi 

panglima walaupun dalam keseharian ia sering melakukan perbuatan yang 

tidak disukai Rosul Saw. Suatu ketika Rosululloh Saw, mengadahkan 

tangannya ke langit seraya berdo’a Ya Allah akan berlepas diri kepada Mu 

dari apa yang diperbuat Kholid.  

Pemilihan berdasar ini pernah dicontohkan ketika Rosululloh memilih 

Kholid bin Walid dan tidak memilih Abu Dzar62. Padahal tidak ada orang yang 

paling jujur perkataannya melebihi Abu Dzar. Jadi syarat bagi ulil amri ini 

selain sifat dasar akan tergantung juga pada syarat-syarat yang diperlukan 

untuk memenuhi kebutuhan nyata akan jabatan yang disandangnya. Keuangan 

sangat membutuhkan kejujuran, dan untuk hakim dibutuhkan orang yang 

mampu bertindak adil dan kuat persaksiannya (komitmen terhadap agama)63. 

D. Ulil Amri Bidang Pemerintahan 

Secara umum dalam wacana Islam dikenal beberapa sebutan untuk 

kepala pemerintahan yaitu kholifah, imam, sultan dan amir. Kholifa, Amir, dan 

Sultan lebih dikenal dalam sistem politik Islam sunny, sedangkan imam lebih 

dikenal dalam masyarakat yang bersistem politik syi’i. Dalam masyarakat 

dikenal pula nama lain yaitu sunan sebagaimana disandang para wali songo 

 
61 Idem, hal. 13-15 

62 Idem, hal. 15 

63 Idem, hal. 20 



 

 185 
 

yang diakui sebagai pemula penyebar Islam dan pendiri kerajaan Islam di 

tanah Jawa, sedangkan Imam pernah disandang leh Kepala Negara Islam 

Indonesia S.M. Kartosuwirjio 

1. Khalifah64  

Pemerintah dengan sebutan kholifa ini terbagi dalam dua periode yaitu 

kholifaturrasyidin (kholifa yang lurus – kholifah empat) dan kholifah yang 

setelahnya sampai dengan Kholifa Turki Utsmani. Kholifa yang empat dipilih 

dari para sahabat dekat Rosululloh Saw sejak awal sudah memenuhi kriteria 

banyak aspek atau mumpuni. Ini lebih didasarkan pada fakta. Namun 

demikian, Kholifa empat ini semuanya dari golongan muhajirin. Selain itu, 

kalau dilihat dari hubungan dengan Rosululloh Saw semuanya mempunyai 

hubungan semenda. 

Cara pengisian kholifa empat ini adalah dipilih walaupun dengan cara 

berbeda-beda dari satu khlaifa kepada kholifah lainnya. Abu Bakar dipilih oleh 

musyawarah Elit Sahabat dari Anshar dan Muhajirin; Umar ra dicalonkan oleh 

Abu Bakar setelah Abu Bakar setelah Abu Bakar bermusyawarah dengan para 

sahabat lainnya; Utsman dipilih oleh formatur yang dibentuk oleh Umar 

dengan ketua Abdurrahman bin Auf;  sedangkan Ali ra dipilih secara spontan 

oleh masyarakat untuk mengisi kekosongan kepala pemerintahan65. Akan 

tetapi inti yang terkandung dari cara pemilihan kholifa empat ini adalah adanya 

musyawarah dan tidak berdasar keturunan. Kholifah berfungsi sebagai amirul 

mukminin, bapaknya orang-orang mukmin. Oleh karena itu ia berperan 

 
64 Untuk uraian bagian ini lihat, J Suyuthi Pulungan, Fiqh Suyasah, Ajaran, dan Pemikiran, 

Rajagrafindo, Jakarta, 1997, hal. 102 dst. 

65 Bandingkan, Hakim Javid Iqbal, Konsep Negara Dalam Islam, dalam Muntaz Ahmad (ed), 

Masalah-masalah Teori Politik Islam, Mizan, 1993, hal. 57-74 



Bagian Ketiga 
 

186 
 

sebagai kepala pemerintahan, kepala negara, imam, dan hakim sekaligus juga 

mujtahid dibidang hukum. Untuk menjalankan fungsi dan peran tersebut, para 

kholifah ini mempunyai suatu badan semi legislatif untuk membantu 

memecahkan masalah-masalah baik kemasyarakatan maupun keagamaan. 

Masa jabatan kholifah tidak ada batas waktunya karena semua kholifa 

menjabat sampai maut menjemputnya kecuali ketika kholifa Ali bin Abi 

Thalib  yang direbut kekuasaannya oleh Muawiyah seorang gubernur di daerah 

Damaskus dan masih dari kalangan Quraisy melalui tahkim (arbitase) yang 

direkayasa oleh Amr bin Ash yang nantinya diangkat salah seorang Gubernur 

di masa pemerintahan Muawiyah. Daerah kekuasaan kholifa meliputi seluruh 

negara Madina setelah perluasan yaitu Negara Madina ditambah daerah baru 

hasil ekspedisi kaum Muslimin. Namun demikian, dalam beberapa hal 

walaupun secara de yure termasuk daerah kekuasaan kholifa tetapi de facto 

ada juga daerah yang dikuasai oleh amir atau sultan yang membangkang 

terutama di masa kekholifahan Ali Bin Abi Thalib. 

Pada periode kholifa kedua yaitu sejak Muawiyah menjadi kholifa, 

diteruskan dengan Dinasti Abasiah, sampai pada Turki Utsmani, pengisian 

kholifa tidak lagi melalui musyawarah atau pemilihan tetapi melalui 

keturunan. Dalam bidang-bidang lainnya masih sama tetapi sesuai 

perkembangan jaman, badan-badan baru yang dipimpin oleh ulil amri 

dibidangnya mulai dikembangkan. Kholifa setelah kholifa keempat 

merupakan raja. Dengan demikian tidak ada keterlibatan pihak lain atau 

masyarakat atau warga negara dalam menentukan kholifa. Fungsi dan 

kewenangannya, pada mulanya baik Muawiyah maupun Abasiah sama seperti 

kholifaturrasyidin yaitu menjadi ulil amri dibidang kenegaraan dan 

keagamaan. Akan tetapi dalam perkembangannya, kholifa mulai kekurangan 



 

 187 
 

otoritas dibidang keagamaan sehingga fungsi ini dijalankan oleh pihak lain 

yang mempunyai otoritas keagamaan. 

Dengan demikian ada dua hal yang mengalami perubahan mendasar 

yaitu cara pengisian jabatan dan berkurangnya fungsi kholifa sebagai imam. 

Namun demikian dalam perjalanan sejarah ulil amri bidang politik dan ulil 

amri bidang keagamaan terjadi saling ketergantungan. Hal ini dibuktikan 

bahwa suatu mazhab dapat hidup tumbuh subur dan berkembang kalau ia 

diakui secara resmi oleh ulil amri bidang publik (kholifa); sebaliknya ulil amri 

bidang publik minta otoritas ulil amri bidang agama untuk memperlancar 

programnya. 

Sebagai catatan, pada masa kekholifahan ini tidak ada satupun yang 

membuat konstitusi. Semuanya tetap berdasar Al-Qur’an dan As Sunnah serta 

ijtihad. Konstitusi mulai dikembangkan pada saat masa akhir kekuasaan Turki 

Utsmani abad ke 20. Selain itu, dalam masa kholifa periode kedua pernah 

terjadi muslimin dipimpin oleh dua kholifa yaitu kholifa Bagdad dan kholifah 

Andalusia di Spanyol. 

2. Sultan 

Selain kholifa ada juga ulil amri yang disebut sultan. Pada dasarnya 

sultan dengan kholifa secara perjalanan sejarah tidak jauh berbeda karena 

kedua-duanya merupakan penguasa negara, pemimpin masyarakat tetapi diisi 

melalui keturunan (dinasti), dan wilayah kekuasaannya lebih kecil terkadang 

hanya satu wilayah propinsi. Sultan-sultan ini merupakan pecahan negara 

Islam dalam wilayah-wilayah kecil; ketika otoritas kholifa masih kuat, para 

sultan masih tetap mengakui bahwa pemimpin adalah kholifa tetapi ia 

mempunyai otoritas sepenuhnya atas daerah yang dikuasainya. 



Bagian Ketiga 
 

188 
 

Di Indonesia misalnya, sebelum direbut oleh penjajah (Eropa) terdiri 

dari banyak kesultanan. Kesultanan pertama yang tumbuh di Jawa dipimpin 

oleh Wali Songo. Para Wali Songo ini mempunyai wilayah kekuasaan masing-

masing, tetapi satu sama lain selalu berkoordinasi dengan pimpinan tertinggi 

adalah Sultan Demak. Sisa kesultanan Islam di Indonesia yang masih hidup 

antara lain adalah Kesultanan Yogyakarta Hadiningrat sebagai penerus dari 

Kerajaan Mataram Islam dengan Sultan sebagai simbol kebudayaan. Para 

sultan ini biasanya menggunakan gelar kholifa juga. Sultan Hamengku 

Buwono IX menggunakan gelar Hamengku Buwono Senopati Ingalaga 

Abdurrakhman Sayidin Panatagama Kalifatullah IX66. 

Sementara itu kesultanan yang masih hidup di sekitar kita adalah di 

Malaysia dan Brunei, di Malaysia, sultan tidak mempunyai kekuasaan 

kenegaraan hanya sebagai lambang karena kekuasaan yang sesungguhnya ada 

pada pemerintah federal yang dipimpin oleh perdana menteri. Sedangkan di 

Brunei, sultan mempunyai kekuasaan penuh atas negara dan warga negara 

Brunei. 

3. Amir 

Selain kholifa dan sultan, masih ada gelaran lain untuk ulil amri yang 

biasa digunakan yaitu amir/emir. Kata ini lebih menunjukkan pada penguasa 

karena kholifa empat pun selalu disebut dengan amirul mukminin, arti khusus 

yang diberikan kepada amir dalam wacana politik sesungguhnya penguasa 

yang ditunjuk oleh pemerintah pusat. Jadi ia merupakan aparat pemerintah 

pusat yang ditempatkan di daerah67. Telah dikemukakan bahwa ulil amri tidak 

 
66 Lihat Mohamad Roem, Dkk, Tachta Untuk Rakyat, Celah-celah Kehidupan Sultan Hamengku 

Buwono IX, Gramedia Jakarta, 1982, hal. 302 

67 Suyuhi, Op. Cit. Hal. 48 dst 



 

 189 
 

menunjuk pada suatu jabatan tertentu. Oleh karena itu, disamping kepala 

negara yang disebut ulil amri mencakup mereka yang mempunyai otoritas 

mengurus kepentingan negara dan masyarakat. Cara pengisiannya ditentukan 

oleh pejabat yang lebih tinggi sesuai dengan kebutuhan. Kewenangannya 

terbatas pada bidang yang ia tempati karena ia pada dasarnya hanya mewakili. 

Dengan demikian otoritasnya tidak orisinal tetapi merupakan otoritas delegasi. 

 

E. Ulil Amri di Bidang Keagamaan/Keilmuan 

Dalam bidang keagamaan, mereka yang mempunyai otoritas adalah 

ulama yang ajarannya banyak diikuti. Banyak cabang yang dilahirkan dari para 

ulama ini karena dapat berupa fiqh, hadits, torekat, tasawuf, dsb. Untuk fiqh, 

misalnya dikenal empat mazhab yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hambali68. 

Sementara untuk hadits yang paling dikenal adalah Bukhori dan Muslim; dan 

untuk tasawuf Syatariyyah dan Naksyabandiyyah. 

1. Fiqh 

Dalam bidang fiqh secara umum ajarannya mandiri. Kemunculan 

tokohnya diawali dengan penyebarluasan ajaran dan dibesarkan oleh murid 

atau pengikutnya. Sifat ketaatan kepada ulil amri bidang fiqh ini pernah sangat 

kuat, sehingga tidak akan bercampur satu ajaran dengan ajaran lainnya. Sifat 

muqollid sangat dominan. Padahal para pendiri mazhab tidak pernah 

menyatakan bahwa ajarannya yang paling benar. 

 
68 Untuk perbandingan secara menyeluruh dalam uraian yang singkat dari keempat Imam Mazhab 

ii, lihat, Jaih Mubarok, Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam, Rosda, 2000, hal.70-129 



Bagian Ketiga 
 

190 
 

Hal ini bisa terjadi karena kerangka atau pola pikir selalu dipegang teguh. 

Sampai saat ini pun, keadaan tersebut masih nampak sisa-sisanya karena masih 

sering terjadi polarisasi yang tajam antar elit agama yang bertolak dari 

permazhaban ini. Sesungguhnya ketaatan sesorang terhadap ulil amri dalam 

bidang keagamaan ini tidak ada paksaan. Akan tetapi karena yang dibentuk oleh 

pemikir fiqh ini adalah pola pikir, maka ketaatan terjadi dengan sendirinya 

walaupun tanpa ada yang memerintahkan. 

2. Tarekat 

Berbeda dengan itu, ulil amri dalam bidang tarekat disebut dengan 

imam, guru, atau syeikh. Tarekat dipimpin oleh seorang yang dianggap telah 

suci dari segala kemungkaran dan kenistaan dunia, raga dan jiwa. Dengan 

demikian apa yang dilakukan atau dicontohkan guru adalah benar adanya. 

Oleh karena itu, seorang murid atau pengikut harus taat kepada guru dan 

syeikhnya. Abubakar Aceh mengetengahkan tidak kurang dari 24 syarat-syarat 

seorang dapat diangkat sebagai syeikh; dan mengemukakan 27 akhlak seorang 

murid terhadap guru. Dari kedua puluh tujuh akhlak murid kepada guru itu 

antara lain, menyerahkan diri dan tunduk sepenuh-penuhnya kepada guru, 

tidak boleh menentang atau menolak apa yang dikerjakan gurunya, berkat 

yang diperoleh seorang murid disebabkan berkat guru, dan selalu mengingat 

syeikh baik ketika hadir maupun tidak hadir69. Dengan demikian bagi seorang 

murid dalam suatu aliran tasawuf atau thotekat sangat diwajibkan; tidak boleh 

tidak. Seorang murid yang tidak taat akan dikeluarkan atau tidak dianggap lagi 

sebagai murid atau pengikut. 

 
69 Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf, Ramadhani, Solo, 1993, hal. 295-

312 



 

 191 
 

3. Ilmu Lainnya 

Apabila kita menyetujui pengertian ulil amri sebagaimana diuraikan di 

atas, maka ulil amri mencakup pula bidang keilmuan lain. Bidang keilmuan 

yang pernah berkembang pada masa kejayaan Islam mencakup berbagai 

bidang, dan sebagian besar pengembangnya adalah para ahli tasawuf. Seperti 

Ibnu Sina, Al-Kindi, Al-Farabi. Karya mereka tidak terbatas pada satu bidang 

ilmu tetapi mencakup berbagai aspek keilmuan. Al-Kindi misalnya, menulis 

risalah dari mulai filsafat, logika, ilmu hitung, dimensi sampai dengan logam 

dan kimia70. Ar Rozi menulis tentang kedokteran, fisika, ateisme, teologi, dll71. 

Ibnu Sina selain kedokteran juga teologi, Al-Farabi menulis tentang logika, 

teologi, matematika, fisika, dsb72. 

Patut diingat pula bahwa mereka pun mengembangkan filsafat 

ketuhanan dan kenabian yang terkadang cukup menohok pemikiran mapan 

kita. Ibnu Sina misalnya, mengemukakan “Yang pokok itu Allah sebagai 

pangkal gerak, tetapi ia tidak sampai mengetahui yang kecil-kecil karena tidak 

perlu bagi Allah, Alam dunia ini bersifat azali, yang hanya perubahan bukan 

kehancuran”73. 

Ketaatan terhadap ulil amri di bidang keilmuan ini sifatnya terbuka 

karena ilmu terbuka; jadi, sangat tergantung kepada masing-masing. Namun 

demikian, perlu diperhatikan bahwa sesungguhnya dalam bidang keilmuan 

 
70 Otto Horrassowitz, par 3 History of Muslim, The Philosophers, terjemahan, M.M. Syarif, Para 

Filosof Muslim, Mizan, Bandung, 1993, ahl. 13 

71 Idem, hal. 36 

72 Idem, hlm. 63 

73 Ja’far Khadem Yamani, Mukhtasyar Tarikh-I Tharikot-ith-thibb, Terjemahan Tim Dokter 

IDAVI, Jejak Sejarah Kedokteran Islam, Pustaka Umat, 2002, hal. 109 



Bagian Ketiga 
 

192 
 

yang mereka ubah bukan pisik tetapi pikiran sehingga dengan perubahan 

pikiran ini kita akan didorong untuk mentaati ajarannya, walupun tidak ada 

paksaan. 

F. Perkembangan Ulil Amri di Bidang Politik 

Di negara-negara yang menjalankan syari’at Islam atau mayoritas 

berpenduduk Islam sejak berakhirnya Perang Dunia I hanya sedikit yang masih 

menggunakan istilah-istilah yang berasal dari Islam karena lebih banyak 

menggunakan istilah yang berasal dari konsep Rumawi atau Barat yang 

bernotabene berdasar pada filsafat Kristiani dan Yahudi yaitu King/Raja atau 

Presiden. Negara-negara di Timur Tengah sebagian besar menggunakan raja 

atau presiden, hanya sedikit yang menggunakan Amir/Emir atau sultan seperti 

di Oman, Kuwait, Uni Emirat Arab. 

Oleh karena itu penyebutan kepada ulil amri di bidang politik lebih 

menunjuk pada institusi atau wadah. Dengan demikian penyebutan kepala 

negara tidak memberikan salah satu ciri sebagai negara Islam atau bukan. 

Sementara itu, dari segi otoritas ternyata bahwa kholifaturrasyidin merupakan 

ulil amri yang paling luas otoritasnya karena ia memiliki otoritas dalam segala 

aspek kehidupan baik politik, sosial, ekonomi, agama dan lainnya. Kholifa 

sebagai kepala negara, kepala pemerintahan, dan imam. Umar bin Khotab ra 

misalnya, selain terkenal sebagai ahli bidang ekspedisi militer juga paling 

terkenal dengan ijtihadnya,. Utsman bin Affan dikenal sebagai peletak dasar 

dalam tata pemerintahan. Pada saat itu, kholifah sebagai kepala pemeerintahan 

masih sering merangkap menjualankan fungsi pengadilan sehingga iapun 

masih menyelesaikan sengketa atau mengadili pelaku kejahatan yang terjadi 

dalam masyarakat. 



 

 193 
 

Setelah berakhirnya sahabat yang empat, kepemimpinan Islam beralih 

dari sistem pemilihan kepada sistem dinasti dimulai oleh dinasti Muawiyah 

dan Abasiah. Pengisian kholifa bergeser dari sistem dipilih menjadi berdasar 

keturunan. Kewenangannya pun menjadi luas di bidang pemerintahan tetapi 

menyempit di bidang keagamaan. Mulai masa itu, kholifa bukan lagi ahli 

agama tetapi semata-mata karena keturunan kholifa sebelumnya. Model ini 

terus digunakan oleh penguasa-penguasa di negara muslim yang muncul 

belakangan; bahkan pernah terjadi kholifa masih berusia di bawah umur belum 

akil balig. Dengan demikian kepala negara/pemerintahan tidak secara 

sekaligus menjadi imam. 

Kekholifahan berakhir bersamaan dengan runtuhnya Turki Utsmani 

tahun 1942 yang kemudian disuksesi oleh Turki Modern yang sekuler oleh 

Kamal Attaturk. Di Indonesia pada waktu mulai munculnya kerajaan-kerajaan 

Islam, para sultan sekaligus sebagai ulama. Tetapi selanjutnya tidak jauh 

berbeda dengan keadaan di negara Islam pasca kholifa empat. Dengan 

perkembangan demikian, dibentuk atau ditunjuk suatu badan yang mengurusi 

keagamaan yang biasanya merangkap sebagai imam mesjid. Dari kondisi ini, 

di Indonesia muncul suatu istilah tempat ulama atau ahli agama yang secara 

resmi digunakan oleh negara yaitu kauman. 

Dari uraian di atas, pemilihan ulil amri pada mulanya bertolak pada 

integritas keimanan, keilmuan agama, dan akhlak, bukan pada faktor lain di 

luar itu. Tetapi karena sistem yang berubah maka pemilihan ulil amri lebih 

mengedepankan nasab; dan pada perkembangan selanjutnya lebih 

mengutamakan kehebatan dari pada ketiga unsur tadi. 

 



Bagian Ketiga 
 

194 
 

G. Ketaatan Kepada Ulil Amri 

1. Umum 

Pada zaman Kholifa empat karena kholifa sekaligus imam maka sikap 

masyarakat sangat taat. Hal ini didasarkan pada legitimasi bahwa kholifah 

adalah segala-galanya sebagai pengganti Rosulullah Saw; dan kepada kholifa 

terpilih selalu dilakukan baiat yang biasanya dimulai dengan baiat dari 

sekelompok ulil amri (elit) kemudian baiat umum oleh seluruh masyarakat. 

Sedangkan dalam perkembangan selanjutnya sepeninggal kholifa empat, 

ketaatan masyarakat tidak lagi diwujudkan secara bulat. Sering terjadi seorang 

ulama secara terang-terangan menentang kholifa; dan akibatnya banyak ulama 

dipenjarakan oleh kholifa sebagai ulil amri. Karena ketaatan kepada ulil amri 

bergantung pada otoritas, legitimasi, dan sebab timbulnya ulil amri yang 

bersangkutan, maka akan tergantung pula pada jenis ulil amri. Dengan kata 

lain, kewenangan ulil amri sesungguhnya akan tergantung pada jenisnya. Ulil 

amri di bidang pemerintahan ia mempunyai kewenangan membuat dan 

melaksanakan aturan sesuai dengan tingkatan ia berada, dan sesuai pula 

dengan cara pengisian jabatan tersebut. Kalau ia diangkat oleh pejabat 

diatasnya maka ia hanya mempunyai kewenangan yang sifatnya delegasi 

sehingga ia tidak dapat membuat peraturan atau perintah yang tidak sesuai 

dengan kebijakan yang telah diatur oleh orang yang mengangkatnya. Dengan 

demikian teori hirarki peraturan berlaku pula bagi ulil amri. 

Dengan tetap berdasar pada sumber utama Al Islam, produk hukum pada 

bidang pemerintahan kalau berdasar syariat harus selalu mengajak berbuat 

kebaikan dan mengajak untuk mencegah kemunkaran; Dari sini elaborasi 

dalam aturan apapun tidak boleh menyimpang dari prinsip ini. Apabila 

peraturan telah dibuat dan aturan telah diberlakukan, penerapan aturan tersebut 



 

 195 
 

harus tetap melihat kepada maslahat tanpa menyimpangi aturan hukum. Ada 

dua peristiwa yang pantas dijadikan pelajaran.  

Pertama, ketika zaman Rosululloh Saw akan menghukum rajam bagi 

wanita yang berzina dan ketika diketahui sedang hamil, maka Rosul Saw 

menunda eksekusi sampai melahirkan. Setelah melahirkan eksekusi ditunda 

kembali sampai habis masa menyusui; hukuman baru dilaksanakan setelah 

habis masa menyusui74. 

Kedua, dilakukan oleh Umar bin Khotab r.a. yaitu ketika ada warga yang 

mencuri. Secara hukum apapun alasannya orang mencuri harus dihukum, 

karena tidak dikenal alasan pembebas. Tetapi setelah diketahui bahwa orang 

tersebut melakukan pencurian disebabkan keadaan lapar, Amirul Mukminin 

tidak memberikan hukuman malahan menyalahkan masyarakat yang 

menimbulkan kepadaan lapar tersebut75. Dengan demikian pemegang otoritas 

pelaksana hukum bukan suatu institusi yang harus melepaskan diri dari rasa 

keadilan dan maslahat karena tetap harus mempertimbangkan keadilan dan 

kemaslahatan. 

Dalam bidang pemerintahan keharusan untuk taat kepada ulil amri lebih 

mudah mengukurnya baik secara objektif maupun subjektif karena banyak 

unsur dan parameter yang dapat digunakan selain prinsip utama yang  telah 

disebutkan diatas. Ketaatan kepada ulil amri bidang publik ini ada batasnya, 

bahkan seseorang yang sedang berkedudukan sebagai ulil amri dan ia telah 

menyimpang dari syariat Islam, ia harus diganti. Pernyataan harus 

 
74 Hadis 

75 Lihat, 



Bagian Ketiga 
 

196 
 

menandakan bahwa penggantian dapat dilakukan secara baik-baik atau secara 

paksaan, yang dalam bahasa kesehariaan dikita kenal dengan sebutan kudeta. 

Sebenarnya yang perlu mendapat perhatian adalah ketaatan kepada ulil 

amri dari golongan yang berada pada bidang agama, fiqh, dan syar’i karena 

golongan ini tidak meminta untuk taat tetapi mengubah pikiran untuk taat. 

Pada perkembangan hukum Islam pernah terjadi perkembangan yang sangat 

menonjol dari pemikiran fuqoha. Tidak ada satu imam fiqh pun yang 

mengharuskan penganutnya untuk mentaati pendapat atau fatwanya76. 

Gagasan keilmuan ia lemparkan kepada murid dan ke tengah masyarakat 

sebagai wacana yang terus berkembang. Hasilnya mengenal fanatisme yang 

kadang berlebihan terhadap suatu mazhab. 

Dari keadaan ini.lahirlah istilah zaman kejumudan yaitu seolah-olah 

pintu ijtihad telah tertutup, padahal tidak ada yang menutup dan tidak ada yang 

melarang berijtihad. Pernyataan ini menimbulkan pertanyaan yang mendasar 

apakah benar ijtihad ditutup? Atau ajaran fuqoha dalam menafsirkan Al-

Qur’an dan Hadits dirasa cukup sehingga belum ada kebutuhan untuk 

mengembangkan sesuatu yang baru. Adalah suatu keniscayaan manusia dalam 

hidupnya bahwa ia akan selalu memerlukan sesuatu yang dapat memuaskan 

jiwanya termasuk dalam urusan fiqh. 

Selain itu, perlu pula menjadi perhatian tentang arti kezumudan itu 

sendiri. Kezumudan sering dimaknai sebagai keadaan yang tidak memberikan 

ruang kepada orang, dalam waktu tertentu untuk mengemukakan pendapat 

tentang sesuatu yang telah ada pendapat sebelumnya dalam kerangka pikir 

 
76 Imam mazhab pun terkadang mengalami perubahan pendapat, seperti diperlihatkan oleh Imam 

Idris. Setelah berguru di Bagdad maka ia berubah dalam memberikan hukum terhadap beberapa 

hal. Lihat Jaih Mubarok, Loc.Cit. 



 

 197 
 

yang baku. Inti dari kezumudan adalah orang tidak boleh berbeda pendapat, 

dan tidak boleh menyimpang dari kerangka pikir awal yang ia gunakan dengan 

terbukanya ijtihad maka orang boleh berbeda pendapat.  

Persoalan selanjutnya untuk saat ini apakah berada dalam masa 

cemerlang untuk berijtihad atau masih dalam kezumudan? Dan sudah siapkah 

untuk berubah kerangka pikir ketika menghadapi sesuatu persoalan? 

Pertanyaan ini cukup mendasar karena akan memberikan dampak pada sifat 

taat dari seseorang terhadap imamnya77. 

Berbeda dengan itu, dalam aliran tarekat ketaatan murid merupakan 

sesuatu yang diwajibkan. Dalam bidang ini guru adalah mursyid dan oleh 

karenanya seorang guru adalah benar dan harus ditaati.  

Dari uraian di atas, ketaatan kepada ulil amri akan tergantung pada 

berbagai hal, bidang, tingkat, ruang, dan waktu. Secara mendasar ketaatan 

kepada ulil amri dibatasi oleh beberapa hal sebagaimana diuraikan di atas yaitu 

selama berada pada kewenangan berdasar syariat agama, keadilan, dan 

kemaslahatan. 

2. Indonesia 

Dalam kasus Indonesia, ulil amri sama seperti ulil amri umumnya dapat 

terdiri dari berbagai bidang dalam berbagai strata. Tetapi yang lebih menarik 

adalah membicarakan atau mendiskusikan ketaatan kepada ulil amri bidang 

pemerintahan karena dapat menjadi bahan diskusi atau perdebatan yang 

 
77 Coba simak pernyataan ini untuk mencoba sedikit mengukur diri : Pendapat Bapak Pulan 

berdasar Qur’an dan/atau hadits adalah begitu. Mana yang paling sering digunakan oleh kita dalam 

berargumen. Argumen demikian, menurut penulis sudah memperlihatkan posisi tempat kita berada 

pada saat mengajukan argumen tersebut. 



Bagian Ketiga 
 

198 
 

menarik. Hal ini disebabkan, Indonesia secara konstitusional bukan negara 

Islam tetapi mayoritas penduduknya beragama Islam, dipimpin oleh seorang 

presiden berKTP muslim (tanda objektifnya naik haji ke Tanah Suci), tetapi 

parlemen tidak dikuasai kekuatan politik Islam. 

Pertama-tama sebagai dasar yang harus menjadi pijakan dalam 

mendiskusikan masalah ini adalah berdasar syariat. Dalam hubungan ini 

apakah ulil amri di bidang politik/kenegaraan/pemerintahan sudah diisi sesuai 

syariat atau belum. Apabila belum sesuai, maka tidak ada persoalan. Dilihat 

dari cara pengisian ulil amri bidang pemerintahan (kepala negara) tidak ada 

pola baku. Tetapi kalau melihat kepada cara pengisian kholifah empat yaitu 

dipilih, maka pengisian ulil amri (dalam hal ini kepala negara dan kepala 

pemerintahan) kurang sesuai karena Presiden dipilh oleh rakyat secara 

langsung tidak melalui MPR seperti dulu. 

Sedangkan persyaratan masih menjadi polemic dan perselisihan, 

misalkan apakah wanita boleh menjadi kepala negara, ini merupakan masalah 

yang cukup kontroversial sehingga sering membuka diskursus dalam 

masyarakat. Dalam Al-Qur’an ada ayat yang secara umum menentukan bahwa 

laki-laki adalah memimpin atas wanita. Apakah ayat ini berlaku juiga dalam 

pemilihan kepala negara. Ada analog lain, misalnya perempuan tidak boleh 

menjadi imam laki-laki, kecuali kalau laki-laki itu tidak wenang hukum. Ada 

lagi satu riwayat bahwa Rosul Saw menyatakan, tunggulah kehancurannya. 

Ucapan beliau ini keluar ketika beliau mendengar bahwa negeri Parsi dipimpin 

oleh seorang wanita. Hal ini merupakan masalah syar’i yang sampai sekarang 

belum tertuntaskan. 

Selain itu, walaupun sudah mengalami jaman reformasi, tetapi di 

Indonesia masih berlaku suatu kondisi bahwa negara adalah segala-galanya, 



 

 199 
 

yaitu bahwa negara seolah-olah merupakan asal dan tujuan dari segala gerak 

kehidupan masyarakat. Dalam menaati ulil amri, selain harus dipenuhi dasar 

yang diuraikan di atas, secara hukum harus pula dipenuhi beberapa kriteria 

antara lain, kewenangan/otoritas membuat peraturan, menegakkan keadilan, 

memajukan kemanusiaan, menciptakan kemaslahatan dan memotivasi yang 

lurus. 

Dengan demikian, secara domestik Indonesia, masih banyak masalah 

yang layak menjadi kajian objektif tanpa pretensi kecondongan dalam 

membahas atau membicarakan ulil amri ini. 

H. Penutup 

Berdasar uraian di atas maka kesimpulan pembahasan ini adalah : 

1. Ulil amri tidak menunjuk pada orang perseorangan tetapi merupakan 

suatu instirusi atau wadah tempat eseorang atau suatu badan 

melakukan kewenangannya berdasar legitimasi yang diterimanya. 

Ulil amri dapat mencakup berbagai bidang baik bidang 

kenegaraan/publik maupun bidang keilmuan. 

2. Ketaatan kepada ulil amri akan tergantung pada bidang tempat ulil 

amri itu berada, dan dibatasi oleh kewenangan, berdasar syariat 

agama, keadilan dan kemaslahatan. 

3. Ketaatan kepada ulil amri bidang publik ini ada batasnya, bahkan 

seseorang yang sedang berkedudukan sebagai ulil amri dan ia telah 

menyimpang dari syariat Islam, ia harus diganti. Pernyataan harus 

menandakan bahwa penggantian dapat dilakukan secara baik-baik 



Bagian Ketiga 
 

200 
 

atau secara paksaan, yang dalam bahasa kesehariaan dikita kenal 

dengan sebutan kudeta. 

4. Jika terjadi perbedaan pendapat dalam persoalan pemahamaan nash-

nash agama, diselesaikan dengan menggunakan kaedah-kaedah 

perbedaan pendapat yang sudah ada dan biasa dalam sejarah 

pemikiran hukum Islam. Pemerintah tidak dapat intervensi dalam 

persoalan pemahaman terhadap nash, karena hal itu bukan wilayah 

wewenangnya. Tetapi jika terjadi perbedaan pendapat dalam 

persoalan kemasyarakatan yang bersifat ijtihadi, maka pemerintah 

dapat memutuskan pendapat mana yang akan diikuti. Misalkan 

dalam perbedaan pendapat dalam menentukan awal bulan Ramadhan 

dan Syawal,  dalam kitannya dengan pelaksanaan ibadah puasa dan 

shalat ‘Ied, maka penyelesaiannya  diserahkan kepada para 

pemimpin agama dalam membimbing umat. Tetapi urusan libur  

‘Iedul Fithri dan hal-hal lain di luar urusan keagamaan murni, 

diputuskan oleh Pemerintah. 

Sebagai saran, perlu adanya kesiapan kita untuk memulai membuka 

wacana yang lebih luas tentang pemaknaan ulil amri sehingga tidak terjebak 

dalam pengertian yang sempit yang menyebabkan kita hidup dalam alam 

cemerlang tetapi tetap dalam kezumudan. 

  



 

 201 
 

Aceh, Abubakar. 1993. Pengantar Sejarah Sufi dan Taswuf. Solo. Ramadhani. 

Ambary, Hasan Muarif, (Dkk). 1996. Ensiklopedia Islam. Suplemen 2. Jakarta. 

Ictiar Baru Van Hoeve,  

Depag, Al-Qur’an dan Terjemahnya 

Fakhruddin Hs. 1992.  Ensiklopedia Al-Qur’an, Buku 2. Rineka Cipta,  

Horrassowitz, Otto. 1993. par 3 History of Muslim, The Philosophers, terjemahan, 

M.M. Syarif, Para Filosof Muslim. Bandung. Mizan.  

Iqbal, Hakim Javid. 1993. Konsep Negara Dalam Islam, dalam Muntaz Ahmad 

(ed), Masalah-masalah Teori Politik Islam. Bandung. Mizan.  

Khallaf, Abdul Wahab. 1984. Ilmu Ushulul Fiqh, Terjemah Andi Asy’ari dan Afid 

Mursidi, Kaidah-kaidah Hukum Islam, Jilid Satu. Bandung Risalah.  

Mubarok, Jaih. 2000. Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam. Bandung. Rosda.  

Pulungan, J Suyuthi. 1997. Fiqh Suyasah, Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran, 

Jakarta. Rajagrafindo.  

Roem, Mohamad, Dkk. 1982. Tachta Untuk Rakyat, Celah-celah Kehidupan 

Sultan Hamengku Buwono IX, Jakarta. Gramedia.  

Taimiyah, Ibnu. 1999. As Siyasah Asy-Syar’iyah Fil Islahir Raa’I war Ra’iyyah, 

Terjemah, Roki Munawar, Siyasah Syari’ah Etika Politik Islam. Surabaya. 

Risalah Gusti.  



Bagian Ketiga 
 

202 
 

Yamani, Ja’far Khodem. 2002 Mukhtasyar Tarikh-I Tharikot-ith-thibb, 

Terjemahan Tim Dokter IDAVI, Jejak Sejarah Kedokteran Islam, Pustaka 

Umat.   



 

 203 
 

Al-Ghuluw : Sikap Berlebihan Dalam Beragama 

Ahmad Hermawan, Lc., M.A.78 

 

A. Islam Sebagai Ummah al-Wasathiyah 

Islam adalah agama yang dibangun di atas landasan keseimbangan yang 

proporsional. ajarannya menyelaraskan antara kebutuhan jasmani dan ruhani, 

urusan duniawi dan uhkrawi79. Aspek keseimbangan Islam inilah yang menjadi 

identitas agama ini sebagai umat yang disebut wasathan80 dan khairu ummah81.  

  

 
78 Tim Asistensi Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah dan Dosen Tetap pada Prodi 

Komunikasi dan Penyiaran Islam (KPI) FAI Universtas Muhammadiyah Yogyakarta 

79Q.S. al-Qashash[28]:77. 

80 Q.S. al-Baqarah [2]: 143. Makna al-washt dalam ayat ini menurut riwayat  at-Thabari dalam 

hadist Imam Bukhari dari Abu Sa’id al-Khudri bahwa Rasulullah Saw bersabda: “al-washt”  yaitu 

adil, dan dalam takwilnya disebut adil karena yang “terpilih” diantara manusia adalah yang adil. 

Lihat.Ibn Jarir,  Tafsir Thabari,  II / 627. Menurut Ibnu Katsir makna “al-washt” dalam ayat ini 

adalah yang pilihan dan yang  terbaik, seperti dikatakan bahwa orang Quraish merupakan orang 

Arab yang paling baik keturunan dan kedudukannya.Rasulullah adalah orang terbaik dikalangan 

kaumnya. 

8181 Q.S. Ali-Imran [3]: 110., Makna al-khairiah dalam ayat ini adalah sifat wasathiyah-nya sebagai 

umat pilihan yang berlaku adil, memerintahkan perbuatan ma’ruf dan mencegah kemungkaran  

dilandasi dengan keimanan sehingga membedakannya dari umat yang lain. Lihat.  Ali Muhammad 

al-Shalabi, al-Wasathiyah fi al-Qur’an (Mansurah: Maktabah al-Iman,2005), hlm.65-66.  



Bagian Ketiga 
 

204 
 

Allah menurunkan Islam sebagai agama yang berjalan di atas manhajal-

qawim82,yang mudah83 dan sesuai dengan fitrah manusia84. 

Berbagai aspek syariat dalam ajaran Islam dari masalah aqidah, ibadah dan 

mu’amalah semuanya dibangun sesuai dengan porsinya sebagai ajaran yang sesuai 

dengan kehidupan umat manusia.Islam menyeru manusia untuk memurnikan 

aqidah dengan bertauhid hanya kepada Allah, meninggalkan segala bentuk 

kemusyrikan yang mendudukkan mahkluk sebagai sesembahan85.  

 

Segala bentuk ibadah telah diatur sedemikian rupa dan disesuaikan dengan 

kadar kemampuan manusia86. Ibadah seperti shalat, puasa, zakat dan haji 

diperintahkan bagi mereka yang secara syar’i telah memenuhi syarat pelaksanaan. 

Oleh karena itu, ibadah dalam Islam tidaklah menjadi beban yang tidak sanggup 

dikerjakan oleh manusia. Orang yang tidak mampu shalat dengan berdiri dapat 

shalat dengan duduk atau berbaring, orang yang sakit atau bepergian ketika puasa 

dapat mengantinya di hari lain dan bahkan membayar fidyah. Orang yang belum 

cukup dewasa dan tidak berakal(gila) tidak diwajibkan baginya shalat, puasa dan 

 
 المنهج : من مادة نهج-ينهج نهجا , الطريق البين الواضح و يطلق على الطريق المستقيم 82

Al-Manhaj: jalan yang terang dan jelas, yaitu jalan yang lurus.    :لكل جعلنا منكم شرعة و منهاجا )المائدة

48   )  makna ayat itu menurut riwayat Mujahid, Ikrimah, dan Hasan Basri dari Ibn Abbas yaitu jalan 

dan tuntunan  adapun riwayat yang lain dari ibnu Abbas dari Mujahid dan Ata’ sebaliknya, yaitu 

tuntunan dan jalan. Ibnu Katsir merajihkan bahwa makna manhaj adalah tuntunan. Lihat .  Tafsir 

Ibnu Katsir, III,/154. 

 "إن الله إنما أراد بهذه الأمة اليسُْر، ولم يرد بهم العسُْر" 83

Imam Ahmad,  al-Musnad, V/32 dari jalur Hamad dari al-Jariri dari Abdullah ibn Syaqiq dari 

Mahjan seperti itu. 

84Q.S. ar-Rum [30]:30. 

85 Q.S. an-Nisa’ [4]:80. 

86 Q.S. al-Baqarah [2]: 286. 



 

 205 
 

ibadah lainnya. Gambaran itu menunjukkan bahwa taklif ibadah yang telah 

ditetapkan Islam sesuai dengan fitrah umat manusia. 

Kehidupan manusia yang berkaitan dengan urusan muamalah juga diatur 

sesuai dengan prinsip-prinsip kemanusiaan. Dalam hal perekonomian misalnya, 

Islam bukanlah agama yang cenderung pada sistem kapitalis yang hanya memihak 

golongan tertentu dalam peredaran harta namun, bukan pula yang cenderung pada 

sistem sosialis yang menghilangkan hak-hak kepemilikan harta manusia. Islam 

menjamin hak-hak kepemilikan harta dengan mengharamkan riba, judi, penipuan 

dan lainnya. 

Mu’amalah dalam makna yang luas termasuk di dalamnya masalah 

pernikahan juga  menjadi bagian yang telah diatur sedemikian rupa. Islam tidak 

melarang umatnya untuk menjalin hubungan dengan lawan jenis selama itu berada 

pada garis yang telah diatur syariat. Penciptaan manusia dengan jenis laki-laki dan 

perempuan yang ditanamkan pada keduanya rasa cinta kasih adalah tabiat dasar 

manusia yang tidak dapat dihalangi. Atas dasar itu tidak dibenarkan seseorang 

Muslim hidup seperti para rahib atau para biarawan dan biarawati Nasrani yang 

membujang dalam hidupnya dengan alasan ibadah. Pernikahan bahkan bernilai 

ibadah sebagai sarana dalam melabuhkan rasa cinta dan kasih sayang antara pria 

dan wanita dalam upaya mewujudkan kebahagian hidup dunia dan akhirat. 

 

B. Al-Ghuluw, Makna dan Cakupannya 

Berlebihan dalam agama dengan berbagai macam dan bentuknya memiliki 

istilah yang beragam. Beberapa istilah itu antara lain “al-ghuluw, al-Ifrath,at-

tafrith”. Istilah-istilah itu meski berbeda lafadz namun pada dasarnya memiliki 

makna yang saling berkaitan. 



Bagian Ketiga 
 

206 
 

  Para ahli bahasa mendefinisikan makna al-ghuluw sebagai perbuatan 

melampaui batas, Ibnu Faris mengatakan bahwa kata ghuluw yang terdiri dari al-

ghain-lam-huruf mu’tal adalah kata yang maknanya menunjukkan pada perbuatan 

meninggi dan melampaui kadar.  Sebagaimana meningginya harga barang yang 

melampaui batasannya. 

Ibnu Taimiyah mendefinisikan sebagai berikut: 

يء فى حْده أو ذمه على ما يستحق و نَو الغلو: مجاوزة الحد , مجاوزة بِن يزاد فى الش
 ذلك. 

Ghuluw yaitu malampaui batas,melampaui batas dengan menambah-

nambahkan dalam memuji atau mencela sesuatu lebih dari apa yang 

menjadi haknya dan yang semisal.87 

 

Definisi yang sama dikemukakan Ibnu Hajar al-‘Asqalani: 

 .الغلو : المبالغة فى الشيء و التشديد فيه يتجاوز الحد  
Berlebih-lebihan dalam sesuatu dan berlaku keras sehingga melewati 

batas.88 

 Berdasarkan dari definisi-definisi itu, jelaslan bahwa al-ghuluw yaitu 

melampaui batas dalam perkara yang ditetapkan syara’ yang hal itu dengan 

menambah-nambahkannya atau melewati batas sehingga mengeluarkannya dari 

sifat yang menjadi kehendak dan tujuan dari Sang Pembuat syariat yang Maha 

Tahu dan Maha Bijaksana. 

 
87 Ibnu Taimiyah, Iqtidha’ as-Shirath al-Mustaqim, Nashir Abdul Karim al-‘Aql, (ed) ( Riyadh: 

al-‘Abikan, 1404), jilid I, hlm.289. 

88Ibnu Hajar al-‘Asqalani,Fathu al-Barri, (Kairo: Dar al-Hadist, 2004), XII/316.  



 

 207 
 

 Istilah berikutnya yaitu al-Ifrath, secara etimologi yaitu mendahului, dan 

melampaui batas. Ibnu Faris menyebut, afrataha: apabila melampaui batas dalam 

perkara, apabila melampaui kadar maka menjauhkan sesuatu dari tujuannya. 

نَا أوَْ أَن يَطْغَىٰ قاَلََ رَب َّنَا إِن َّنَا نََاَفُ   أَن يَ فْرُطَ عَلَي ْ
Berkatalah mereka berdua: "Ya Tuhan kami, sesungguhnya kami khawatir 

bahwa ia segera menyiksa kami atau akan bertambah melampaui batas".89 

 

At-Thabari menyebut makna ifrath sebagi berikut: 

إذا أسرف  الْسراف و الْشطاط و التعدى يقال منه : أفرطت فى قولكالْفراط : فهو  
 و تعدى..

Ifrath yaitu berlebihan, menyimpang, dan melanggar batas, dari itu 

dikatakan: engkau telah berlebihan dalam berbicara apabila berlebihan 

dan melampaui batas.90 

 

Kesimpulannya bahwa al-ifrath adalah melampaui batas dan mendahului 

kadar yang diperlukan, lawan dari tafrith. 

Makna tafrith secara etimologi  adalah menyia-nyiakan atau melalaikan 

itulah yang tercermin dari ungkapan Rasulullah SAW  berikut ini: 

اَ   الت َّفْريِطُ عَلَى مَنْ لََْ يُصَلِ  الصَّلَاةَ أما إنه ليس فى النوم تفريطإِنََّّ
Adapun orang yang ketiduran itu tidak dikatakan meremehkan. 

Sesungguhnya yang dinamakan meremehkan adalah orang yang tidak 

mengerjakan shalat sampai datang waktu shalat berikutnya. 91 

 
89 Q.S. Thoha [20]:45. 

90Shalabi, al-Washatiyah…., hlm. 45. 

91Imam Nawawi  Sahih Muslim Syarh Nawawi, Kitab al-Masajid, Bab Qadha’ as-Sholat (Kairo: 

Maktabah as-Shofa, 2003), V: 150. 



Bagian Ketiga 
 

208 
 

 Berdasarkan hal itu maka tafrith  makna asalnya secara umum adalah 

menganggap mudah dan remeh. Merujuk pada pengertian tersebut, masing-

masing dari kata al-ghuluw dan Ifrathkeduanya saling melengkapi. Orang yang 

berkeras diri dalam mengharamkan beberapa hal yang baik serta mencegah dirinya 

dari itu disebut ghuluw,  adapun menghukumi orang yang memusuhi dengan 

hukuman yang malampaui batas itu adalah ifrath. 

 al-Qur’an secara tegas menunjukkan larangan perbuatan al-ghuluw ini 

dalam dua ayat  yang disebut di surat An-Nisa’ dan al-Maidah dengan lafadz yang 

jelas, Allah berfirman: 

  يََ أَهْلَ الْكِتَابِ لََ تَ غْلُوا في دِينِكُمْ وَلََ تَ قُولُوا عَلَى اللََِّّ إِلََّ الحَْقَّ.....
Wahai Ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, dan 

janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar….92 

Menurut Imam at-Thabari, makna ayat itu janganlahkalian melampaui 

kebenaran dalam agamamu sehingga kamu melalaikan apa yang ada padanya, asal 

al-ghuluw dalam segala sesuatu adalah melampaui batas yang menjadi batasannya. 

Perbuatan melampaui batas dalam agama adalah seperti yang dilakukan umat 

Nasrani yang mengatakan bahwa Isa Al-Masih itu Allah, atau anak Allah, atau 

Allah adalah salah satu dari yang tiga. 

Ibu Katsir mengatakan, Allah SWT melarang Ahlul kitab dari perbuatan 

yang melampaui batas sebagaimana yang terjadi pada umat Nasrani. Mereka 

melampaui batas dalam hal mengangkat derajat Isa Al-Masih pada tingkat 

ketuhanan lebih dari apa yang Allah berikan kepadanya. Menempatkan posisi 

kenabian menjadi tuhan sesembahan sebagaimana menyembah Allah. 

 Laranganal-ghuluw ini juga disebutkan dalam firman Allah berikut ini: 

 
92Q.S. an-Nisa’ [4]:87.  



 

 209 
 

قَ بْ  قَدْ ضَلُّوا مِن  قَ وْم   أَهْوَاءَ  تَ تَّبِعُوا  دِينِكُمْ غَيَْ الحَْقِ  وَلََ  تَ غْلُوا في  الْكِتَابِ لََ  أَهْلَ  لُ قُلْ يََ 
 وَأَضَلُّوا كَثِي ا وَضَلُّوا عَن سَوَاءِ السَّبِيلِ 

Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, janganlah kamu berlebih-lebihan 

(melampaui batas) dengan cara tidak benar dalam agamamu. Dan 

janganlah kamu mengikuti hawa nafsu orang-orang yang telah sesat 

dahulunya (sebelum kedatangan Muhammad) dan mereka telah 

menyesatkan kebanyakan (manusia), dan mereka tersesat dari jalan yang 

lurus".93 

Al-Ghuluw menurut Abdurrahman ibn Ma’la Al-Luwaihiq dibagi menjadi 

beberapa bagian94: 

1. Ghuluw berdasarkan asalnya ada dua macam 

a) Memaksakan diri sendiri dan orang lain terhadap apa yang tidak 

diwajibkan Allah dalam beribadah. 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فإَِذَا حَبْلٌ   ُ عَنْهُ قاَلَ دَخَلَ النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِك  رَضِيَ اللََّّ
فَتَََتْ تَ عَلَّقَتْ  مَِْدُودٌ بَيْنَ السَّاريَِ تَيْنِ فَ قَالَ مَا هَذَا الْحبَْلُ قاَلُوا هَذَا حَبْلٌ لِزَيْ نَبَ فإَِذَا  

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لََ حُلُّوهُ ليُِصَلِ  أَحَدكُُمْ نَشَاطهَُ فإَِذَا فَتَََ فَ لْيَ قْعُدْ   فَ قَالَ النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ
Dari Anas bin Malik R.A. berkata: Nabi SAW memasuki masjid 

ternyata seutas tali terikat diantara dua tiang, beliau bertanya: Tali 

apa ini ? jawab mereka: ini tali Zaenab, apabila penat ia 

bergantung padanya, maka Nabi SAW bersabda: lepaskanlah 

hendaknya salah seorang dari kalian sampai pada ketekunannya, 

apabila penat hendaknya ia berbaring.95 

 
93 Q.S. al-Maidah [5]:77. 

94 ‘Abdurrahman ibn Ma’la al-Luwaihiq, al-Ghuluw fi ad-Din fi hayati al-Muslimin al-Mu’ashirah, 

cet-I (Beirut: Mu’assah al-Risalah, 1992), hlm.83. 

95 Imam Bukhari, Sahih Bukhari, Kitab Tahajud, Bab Perkara yang dibenci dalam berkeras diri 

dalam ibadah (II/61 no. 1150) 



Bagian Ketiga 
 

210 
 

 Menurut Ibnu Hajar dalam menjelaskan Hadist ini: hadist ini 

menganjurkan untuk sederhana dalam beribadah, dan larangan terlalu bertekun 

diri (memaksakan diri) dalam   ibadah  . 

b) Mengharamkan sesuatu yang baik yang diperbolehkan Allah 

karena untuk ibadah, atau meninggalkan beberapa kebutuhan dasar 

manusia. 

Perkara seperti ini  telah Allah peringatkan dalam al-Qur’an berikut ini: 

ُ لَكُمْ وَلََ تَ عْتَدُوا  إِنَّ اللَََّّ لََ يَُِبُّ الْمُعْتَدِينَ     يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لََ تََُرِ مُوا طيَِ بَاتِ مَا أَحَلَّ اللََّّ
Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu haramkan apa-apa yang 

baik yang telah Allah halalkan bagi kamu, dan janganlah kamu melampaui 

batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui 

batas.96 

Berkaitan dengan ayat di atas, Ibnu Katsir meriwayatkan  apa yang telah 

diriwayatkan Ali ibn Abi Talhah dari Ibnu Abbas yang menjelaskan bahwa ayat 

itu diturunkan berkaitan dengan segolongan orang dari sahabat Nabi yang 

mengatakan, “kita kebiri diri kita, tinggalkan nafsu syahwat duniawi dan 

mengembara di muka bumi seperti yang dilakukan para rahib di masa lalu, ketika 

berita itu sampai pada Nabi SAW, maka beliau mengirim utusan untuk 

menanyakan hal tersebut kepada mereka.  Mereka menjawab, “benar”. Maka Nabi 

bersabda: 

وأفطر وأصلي و  أصوم  مِنِِ  ومن لَ يَخذ لكنِ  فهو  بسُنَّتِِ  أخذ  النساءفمن  وأنكح  أنَم 
 بسنتِ فليس منِ. رواه ابن أبِ حاتم.

Tetapi aku puasa, berbuka, salat, tidur, dan menikahi wanita. Maka 

barangsiapa yang mengamalkan sunnahku (tuntunanku), berate dia 

 
96 Q.S. al-Maidah [5]:87. 



 

 211 
 

termasuk golonganku; dan barang siapa yang tidak mengamalkan 

sunnahku, maka dia bukan termasuk golonganku. 

 

2. Ghuluw yang bekaitan dengan penghakiman atas orang lain. 

Perkara ini seperti yang dilakukan oleh beberapa orang atau kelompok yang 

memuji dengan cara berlebihan atau terlalu keras dalam mencela orang lain. 

Dengan cara itu maka terjadilah pensifatan (labelisasi) terhadap seseorang atau 

golongan tertentu dengan sifat yang tidak semestinya, seperti pernyataan  bahwa 

seseorang sebagai nabi, wali atau tuduhan bahwa si fulan atau kelompok ini dan 

itu kafir, fasiq, dan sesat. Pemberian sifat yang tidak semestinya (pengkultusan) 

dapat menjerumuskan seseorang pada perbuatan ghuluw yang mengantarkan 

seseorang pada perbuatan dosa dan kemusyrikan. Perilaku umat Nasrani dalam 

pengkultusan terhadap Nabi Isa As sebagai Allah atau putra Allah telah 

mengantarkan mereka kedalam perbuatan syirik yang menyesatkan. Pengkultusan 

syiah terhadap Ali bin Abi Thalib, Ahmadiyah terhadap Mirza Ghulam Ahmad 

juga telah membawa mereka ke perbuatan ghuluw yang merusak akidah. 

Perbuatan yang termasuk ghuluw diantaranya menghakimi seseorang dengan 

sebutan kafir, sesat dan yang serupa.Seorang Muslim yang berpegang pada prinsip 

manhaj al-washatiyah hendaknya berhati-hati, dan penuh perhitungan dalam 

masalah ini. Rasulullah mengingatkan hal ini dalam hadist berikut: 

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَ   ُ نْ صَلَّى صَلَاتَ نَا وَاسْتَ قْبَلَ  عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِك  قاَلَقَالَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
لَتَ نَا وَأَكَلَ ذَبيِحَتَ نَا فَذَلِكَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ ذِمَّةُ اللََِّّ وَذِمَّةُ رَسُولهِِ فَلَا تَُّْفِرُوا اللَََّّ   . في ذِمَّتِهِ قِب ْ

Diriwayatkan dari Anas bin Malik, dia berkata,” Rasulullah SAW 

bersabda, ‘Barangsiapa yang shalat seperti shalat kami, mengahadap 

kiblat kami dan makan sembelihan kami, maka dia seorang muslim yang 



Bagian Ketiga 
 

212 
 

baginya dzimmah(perlindungan)  Allah dan dzimmahRasul-nya. Oleh 

sebab itu, janganlah kalian mengkhianati atas dzimmah-Nya’.”97 

Para ulama seperti Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Abu Hanifah mereka 

berhati-hati dalam menetapakn kekafiran seseorang. Hal itu seperti pernyataan 

mereka berikut ini: 

قال الْمام مالك: من صدر عنه ما يَتمل الكفر من تسعة و تسعين وجها و يَتمل  
 ه على الْيمانالْيمان من وجه واحد حْل أمر 

Barang siapa terindikasi padanya terdapat sembilan puluh sembilan sisi 

kekafiran dan terindikasi hanya satu sisi keimanan maka perkara itu 

membawa pada keimanan.98 

وقال الْمام الشافعى : لَ أرد  شهادة أحد من أهل الأهواء إلَ الخطابية فإنَم يعتقدون 
 حل  الكذ ب. 

Aku tidaklah menolak kesaksian salah seorang dari ahlul qiblat kecuali 

al-Khotobiyah, mereka meyakini halalnya berdusta.99 

 حدا من أهل القبلة.وورد عن الْمام أبَ حنيفة أنه لَ يكفر أ
Disampaikan dari Imam Abu Hanifah bahwasanya beliau tidak 

mengkafirkan seseorang dari ahlul qiblah. 

3. Al-Ghuluw tidak saja hanya perbuatan, namun adakalanya berupa 

meninggalkan sesuatu; meninggalkan hal yang halal seperti tidur dan 

makan atau yang semisal. Apabila peninggalan itu  dilakukan dalam 

rangka ibadah dan mendekatkan diri pada Allah, seperti perilaku para sufi 

dan para vegetarian. 

 
97Ismail al- Bukhari, al-Jami’as-Sahih lil Bukhari, “Kitab Shalat, Bab. Keutamaan Menghadap 

Kiblat,Menghadap dengan ujung-ujung (Jari) kakinya” (Kairo: Maktabah as-Salafiyah, 1400 H), 

I/145. 

98 Sayid Sabiq, Fiqhu Sunnah (Kairo: Dar al-Fathi, 1999), II/ 288. 

99Ibnu Taimiyah, Daru at-T’arudh al-‘aqlu wa an-Naqlu,(Jamiah Ibn Su’ud, 1991), I /94. 



 

 213 
 

4. Al-ghuluw dapat pula dibagi menjadi dua bagian, yaitu ghuluw I’tiqadi dan 

‘amali 

Ghuluw I’tiqadi  adalah perilaku berlebihan dalam hal yang berkaitan 

dengan masalah aqidah saja, seperti kultus terhadap imam secara 

berlebihan atau bahkan menyatakan kemaksuman mereka dari dosa. 

Mengkafirkan orang beriman dan memperlakukannya selayaknya orang 

kafir. Ghuluw dapat pula disebut sebagai ghuluw I’tiqadi kulli ketika 

perbuatan itu dilakukan pada seluruh aspek syariat yang mencakup semua 

pokok persoalan agama seperti akidah. Hal semacam itu dampaknya 

berbahaya karena terjadinya perpecahan umat seperti kelompok Khawarij 

dan Syiah yang secara terang telah keluar dari shiroth al-mustaqim.  

Berbeda dari sebelumnya, al-Ghuluw al-juzi al-‘amali  adalah perilaku 

berlebihan yang dilakukan hanya berkaitan dengan bagian tertentu dari 

amalan-amalan syariah dan bukan perkara akidah, baik itu berupa 

perbuatan ataupun ucapan. 

5. Usaha untuk mencapai kesempurnaan ibadahpada dasarnya bukanlah hal 

yang dilarang, akan tetapi dalam mencapai kesempurnaan ibadah perlu 

juga memperhatikan batasan-batasannya seperti jenis amalan yang 

dilakukan, serta orang yang melaksanakannya. Misalnya dalam hal 

sedekah, seseorang perlu mempertimbangkan kadar kemampuan dirinya, 

kondisi orang yang diberi sedekah dan barang yang disedekahkan. 

Perhatian yang demikian, dimaksudkan agar suatu amalan sesuai dengan 

porsinya sehingga tidak menimbulkan hal yang diluar batas kewajaran atau 

dalam melakukan hal-hal yang sifatnya sunnah tidak menimbulkan rasa 

bosan yang justru berdampak pada peninggalan amalan yang wajib100. 

 
100 Ibnu Hajar, Fathul Barri, “Kitab al-Iman”(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), I /118.  



Bagian Ketiga 
 

214 
 

6. Pernyataan bahwa suatu perbuatan termasuk dalam perkara ghuluw atau 

seseorang disebut gholat (bertindak melampaui batas) termasuk dalam hal 

yang rawan. Perkara itu tidaklah dapat ditetapkan kecuali oleh para ulama 

yang mengerti batasan-batasan suatu amalan dan mendalami ilmu aqidah 

dan cabang-cabangnya. Suatu perkara yang asalnya syar’i karena 

ketidaktahuan dapat saja dianggap sebagai sesuatu yang ghuluw ataupun 

sebaliknya. Oleh karena itu, standar untuk menetapkan bahwa suatu 

amalan dapat dinyatakan sebagai ghuluw atau tidak adalah kembali pada 

sumber utama ajaran Islam yaitu al-Qur’an dan Sunnah, dan bukan 

berdasar pada hawa nafsu, tradisi, kebiasaan atau akal semata. 

 

C. Al-Ghuluw, antara Fakta dan Propaganda 

Pada era belakangan ini umat Islam cukup diresahkan dengan munculnya 

istilah atau label-label seperti ekstrimis Islam, Islam garis keras, Islam radikal, 

Islam terorris, Islam fundamentalis yang ditujukan atau dilabelkan pada Islam baik 

sebagai individu atau kelompok. Istilah-istilah yang dalam pandangan penulis 

terus mengalami metamorphosis itu tidak hentinya terus membayangi kehidupan 

umat Islam dan bahkan tak jarang menyudutkan agama Islam sebagai agama yang 

dianggap tidak toleran atau agama yang mengajarkan teror. 

Berbagai label seperti di atas, apakah kemudian dapat dipersamakan 

dengan istilah ghuluw yang dimaksud oleh agama Islam ataukah istilah-istilah itu 

tak lebih dari labelisasi yang dilakukan oleh pihak-pihak tertentu dalam 

melakukan propaganda merusak citra Islam menjadi tanda tanya besar yang harus 

ditelusuri. 

Dinamika kehidupan umat manusia yang terus berkembang menjadi realita 

yang harus dihadapi umat manusia. Fenomena al-ghuluwdalam fakta sejarah 



 

 215 
 

kehidupan manusia khusunya umat Islam sendiri memang telah terjadi. Peristiwa 

tahkim (arbitrase) antara Ali bin Abi Thalib dan Mu’awiyah adalah salah satu fakta 

sejarah yang menunjukkan cikal bakal terjadinya perilaku ghuluw dalam tubuh 

umat Islam dalam skala besar. Munculnya kelompok Syiah dan Khawarij yang 

dipicu masalah politik  mengantarkan perilaku ghuluw yang merusak unsur-unsur 

aqidah bahkan ibadah dan muamalah. 

Perilaku berlebihan Syiah berupa kultus terhadap Ali bin Abi Thalib dan 

para imam serta perilaku keras kelompok Khawarij dalam mengkafirkan para 

sahabat dan kelompok lain telah mengantarkan kelompok tersebut pada perbuatan 

ghuluwyang keluar dari identitas ajaran Islam yang lurus dan washatan.  

Pada era belakangan ini, khususnya pasca peristiwa 11 September di WTC 

indikasi terjadinya perilaku-perilaku ghuluw (extrim) sebagian kelompok orang 

yang disebut sebagai kelompok teroris, ekstrimis dan radikal juga menjadi 

pemberitaan hangat di media. Peristiwa kekerasan bersenjata berupa pengeboman 

ataupun peperangan atas nama jihad yang meresahkan umat karena sering 

diidentikkan dengan Islam. 

Pada prinsipnya ajaran Islam yang washatan adalah ajaran yang berpegang 

pada prinsip cinta damai101dan menempatkan segala persoalan pada porsinya102. 

Islam sebagai agama dan ajaran bukanlah yang membenarkan perilaku kekerasan 

dan terror, bukan pula agama dan ajaran yang tanpa aturan dalam membangun 

kehidupan manusia. Prinsip-prinsip hubungan antar agama dan bahkan hukum 

peperangan telah diatur sedemikian rupa. Masalah yang muncul dalam kehidupan 

nyata adalah pemahaman segolongan umat Islam terhadap prinsip hubungan antar 

agama dan hukum perang itu tidak dipahami secara untuh sehingga terjadi perilaku 

 
101Lihat. QS. al-Anfal [8]:61 

102 Lihat QS. al-Qomar [54]:49. 



Bagian Ketiga 
 

216 
 

ghuluw yang menimbulkan dampak negatif, baik terhadap individu dan kelompok 

yang bersangkutan ataupun pada Islam sendiri. 

Esposito menyatakan: 

Islam and Islamic law have consistently condemned terrorism (the killing 

of noncombatans). Like the members of all religious faiths, Muslims have 

had to deal with religious extremism and terrorism from their earliest days. 

The response of the mainstream majority to groups like Kharijites and the 

Assassins and more contemporary groups like Islamic Jihad in Egypt or 

al-Qaeda has been to condemn, combat, and marginalize them103. 

Dalam kasus seperti itu Islamlah yang pada akhirnya harus menjadi yang 

tertuduh dan disudutkan, padahal menurut Esposito, tindakan ekstrim dan terror 

tidak hanya ada pada Islam namun juga terdapat pada agama lain. Hal sulit 

selanjutnya yang menjadi pertanyaan; terletak pada masalah legitimasi yang 

melatarbelakangi munculnya perilaku itu. Apakah perbuatan terror dan ekstrim itu 

dibenarkan apa tidak. Apabila benar, benar menurut  apa dan siapa masih menjadi 

hal yang diperdebatkan.  

Pada era kepemimpinanOrde Baru istilah-istilah yang cenderung 

bernuansa politis dan mendiskreditkan kelompok tertentu seperti Islam muncul 

dengan sebutan “ ekstrim kanan”  sebagai Islam separatis yang dipandang menjadi 

bahaya laten yang mengancam stabilitas keamanan negara khususnya para 

penguasa militer di Indonesia waktu itu.104 Istilah ekstrim yang digunakan oleh 

rezim Orde Baru  itu bila dikaji secara seksama sejatinya tidaklah menunjukkan 

bahwa Islam yang diberi label seperti itu termasuk pada perilaku ghuluw, 

 
103 John L. Esposito, What Everyone needs to know about Islam (New York: Oxford University 

Press, 2002), hlm. 129. 

104 Robert W. Hefner, Civil Islam : Muslims and Democratization In Indonesia(New Jersey: 

Pricenton University, 2000),hlm. 95. 



 

 217 
 

Melainkan labelisasi yang lebih bersifat propaganda dalam mencitrakan Islam 

sebagai agama yang keras dan anti-pemerintah. 

Perkembangan labelisasi Islam dengan nama-nama yang berkonotasi 

negatif itu ternyata terus mengalami metamorphosis dari satu periode ke periode 

lain. Selain istilah ekstrimis ada istilah lain yang disebut fundamentalis. Istilah ini 

juga menjadi label yang sering digunakan untuk mendiskreditkan sekelompok 

umat Islam. Armstrong menyebut bahwa istilah “fundamentalist” digunakan 

Media Barat untuk menunjuk pada bentuk keagamaan yang saling bertentangan 

dan diwarnai kekerasan yang ada pada fenomena Islam105.  

Menurut Armstrong, kesan seperti itu adalah salah besar karena dalam 

agama lain seperti Yahudi, Kristen dan Hindu juga terdapat fundamentalis, bahkan 

istilah itu muncul pertama di Amerika pada awal abad ke-20. Kemunculan 

fundamentalis disebabkan kekecawaan pada arus modernisasi yang mengerus 

nilai-nilai agama dengan munculnya sekularisasi yang dipaksakan di dunia 

Muslim.106 Fundamentalis dalam makna kembali untuk memurnikan ajaran agama 

dan menegakkan ajaran Islam dalam koridor syariat pada dasarnya adalah hal yang 

baik. Maududi misalnya, dapat disebut sebagai fundamentalisyang menentang 

sekulerisme dan menyerukan jihad melawan kolonialisme di Pakistan. Namun 

fundamentalis yang menggunakan cara kekerasan dan tidak mengindahkan 

prinsip-prinsip ajaran Islam dapatlah disebut perbuatan ghuluw sebagaimana 

pengeboman hotel dan bahkan tempat ibadah. 

Fenomena isu teror yang terjadi hampir diberbagai belahan dunia baik di 

negara berpenduduk Muslim ataupun berpenduduk non-Muslim setidaknya telah 

mengubah pandangan orang terhadap Islam. Lebelisai teroris terhadap kelompok 

 
105 Karen Armstrong, Islam A Short History “terj. Ira Puspito Rini (New York: 2000), hlm. 193. 

106Ibid., hlm. 194. 



Bagian Ketiga 
 

218 
 

Islam oleh Barat khususnya Amerika Serikat pada masa rezim George W. Bush 

sering dijadikan sebagai alat propaganda dalam menyudutkan umat Islam. Hal 

seperti itu selanjutnya diperparah dengan sikap sebagian orang yang dangkal 

pengetahuannya tentang Islam ikut terlibat kasus-kasus kekerasan berupa gerakan 

bersenjata ataupun pemboman. Akibat hal seperti itu pihak-pihak yang tidak suka 

dengan Islam menjadikan kasus itu sebagai alat untuk mengeneralisasi bahwa 

Islam identik dengan terror dan terorisme. Salah satu buku yang begitu 

mendiskreditkan Islam dan Nabinya adalah buku yang ditulis Robert Spencer 

dengan judul The Truth about Muhammad founder of the World’s most intolerant 

religion  buku itu dari judulnya secara jelas menunjukkan bahwa Islam bukanlah 

agama yang cinta damai namun agama yang mengajarkan pada perilaku 

kekerasan.107 Hal itu seperti pernyataan berikut ini: “Muhammad will continue 

toinspire his followers to wield the sword in his name”.108 

Ungkapan seperti itu menunjukkan bahwa masih ada orang yang  

beranggapan bahwa Islam sebagai agama yang menjadi sumber kekerasan. 

Padahal tidak pernah ada bahwa al-Qur’an maupun Hadist secara terang 

mengajarkan kekerasan seperti itu kepada umatnya kecuali karena kecerobohan 

dalam memahami  ayat atau hadist.109 

Pada akhirnya dapat dikatakan bahwa tidak setiap label negatif seperti 

ekstrim, radikal, teroris, fundamental dan yang semisal yang dihubungakan 

 
107Lihat, Robert Spencer, The Truth about Muhammad founder of the World’s most intolerant 

religion (Wasington, DC, Regnery Publishing, 2006). 

108Ibid., hlm 194. 

109 Terjemah versi  Kemenag pada QS. al-Baqarah:191 “Dan bunuhlah mereka di mana saja kamu 

jumpai mereka” berpotensi disalah tafsirkanoleh orang yang tidak bertangung jawab.  Oleh karena 

itu , Al-Ustadz Muhammad Thalib dalam Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyahnya mengoreksi ayat 

itu dengan  menambahkan kata “medan perang dan dalam masa perang” pada kata  “ di 

mana saja kamu jumpai mereka “. Dengan begitu potensi salah tafsir dapat diminimalkan. Lihat, 

Muhammad Thalib, Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah Harfiyah Al-

Qur’an  Kemenag RI(Yogyakarta:Ma’had An-Nabawy,2012).hlm.36. 



 

 219 
 

dengan Islam seperti belakangan ini, selalu dapat disebut sebagai sifat ghuluw 

kecuali bila orang atau kelompok  yang disebut seperti itu benar-benar telah 

melanggar batasan-batasan al-Qur’an atau as-Sunnah110.Selama ini labelisasi 

Barat ataupun rezim penguasa khusunya di Indonesia dalam beberapa kasus yang 

telah terjadi tak lebih sebagai propaganda dalam melangengkan kekuasaan dan 

bahkan upaya pelemahan terhadap nilai-nilai aqidah dan kesempurnaan agama 

Islam. Pernyataan ini didasarkan pada kenyataan bahwa pasca tragedi WTC, 

Amerika dan sekutunya telah mencabik-cabik negaraIslam di beberapa wilayah 

Timur tengah dengan dalih perang terhadap terorisme.  Mereka juga menetapkan 

standarganda kepada Israel yang selama ini jelas-jelas melanggar HAM dan 

menjajah Palestina tanpa embel-embel teroris. Adapun organisasi seperti Hamas 

justru dilabeli sebagai organisasi teroris padahal mereka berjuang terhadap 

penjajah. Kasus seperti itu setidaknya menjadi pertimbangan bahwa apa yang 

menurut Amerika atau Barat sebagaighuluw (ekstrim) tidaklah menjadi standar 

untuk menjastifikasi bahwa setiap yang dilakukan oleh individu atau kelompok 

Islam disebut ghuluw dengan berbagai istilah yang dibuatnya. Mengingat ghuluw 

dalam Islam adalahsegala bentuk perbuatan yang melampaui batas dan keluar dari 

batasan ajaran agama Islam yang telah Allah tetapkan dalam al-Qur’an, maupun 

apa yang telah Rasul ajarkan dan contohkan dalam hadist, sebagai sumber utama 

agama Islam.Wallahu a’lam 

  

 
110Pelanggaran yang dimaksud adalah perbuatan  yang mengarah pada sifat ghuluw bahkan  

mengara pada kekafiran, berupa: ingkar pada prinsip-prinsip dasar akidah seperti rukun iman, 

menghalalkan sesuatu yang  dalam ijma’  umat Islam telah diharamkan Allah atau sebaliknya 

mengharamkan apa yang dihalalkan, mencela dan merendahkan nama atau sifatAllah, serta 

menghina salah satu dari Nabi dan Rasul-Nya, mencela agama, kitab dan sunnah, mengaku bahwa 

seseorang mendapat wahyu, mengutamakan hukum manusia dari hukum Allah.Lihat Sayid Sabiq, 

Fiqih Sunnah,  II/288-289. 



Bagian Ketiga 
 

220 
 

 

Armstrong, Karen Islam A Short History “terj. Ira Puspito Rini, New York: 2000. 

Asqalani al-, Ibnu Hajar, Fathul Barri , Kairo: Dar al-Hadist, 2004. 

Bukhari al- ,Ismail, al-Jami’as- Sahih lil Bukhari, “Kitab Shalat, Bab. Keutamaan 

 Menghadap Kiblat,Menghadap dengan ujung-ujung (Jari) kakinya”, Kairo: 

 Maktabah as-Salafiyah, 1400 H. 

Esposito, John L. What Everyone needs to know about Islam, New York: Oxford 

University Press, 2002. 

Hefner, Robert W. Civil Islam : Muslims and Democratization In Indonesia, 

New Jersey: Pricenton University, 2000. 

Luwaihiq al-,‘Abdurrahman ibn Ma’la, al-Ghuluw fi ad-Din fi hayati al-Muslimin  

al-Mu’ashirah, cet-I, Beirut: Mu’assah al-Risalah, 1992. 

Nawawi, Imam,  Sahih Muslim Syarh Nawawi, Kitab al-Masajid, Bab Qadha’  

as-Sholat, Kairo: Maktabah as-Shofa, 2003. 

Shalabi al-, Ali Muhammad, al-Wasathiyah fi al-Qur’an, Mansurah: Maktabah  

al-Iman,2005. 

Spencer, Robert The Truth about Muhammad founder of the World’s most 

intolerant 

 religion,Wasington, DC, Regnery Publishing, 2006. 

Sabiq,Muhammad Sayid, Fiqhu Sunnah, cet-9, Kairo: Dar al-Fathi, 1999.  



 

 221 
 

Thalib, Muhammad, Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah 

Harfiyah  

Al-Qur’an  Kemenag RI, Yogyakarta: Ma’had An-Nabawy,2012. 

Taimiyah, Ibnu, Daru at-T’arudh al-‘aqlu wa an-Naqlu, Jamiah Ibn Su’ud, 1991. 

_____________Iqtidha’ as-Shirath al-Mustaqim, Nashir Abdul Karim al-‘Aql, 

(ed), 

Riyadh: al-‘Abikan, 1404 H. 

 

  



Bagian Ketiga 
 

222 
 

 
Fathurrahman Kamal 

 

A. Pendahuluan 

Ikrar syahadatain yang diyakii secara jujur dalam qalbu dan 

diwujudkan secara nyata dala perbuatan fisiknya merupakan pintu gerbang 

seseorang dinyatkan masuk ke dalam Islam. Sebabnya,  siapapun jua yang 

menunaikan sholat, sujud, dan rukuk’ bersama kaum muslimin, wajib 

dihukumi sebagai seorang ‘muslim’, yang melekat padanya berbagai haqq 

al-Islam; diberikan loyalitas (wala’), harta benda, jiwa, kehormatan, dan 

raganya dilindungi oleh Islam. Inilah yang dinyatakan oleh Rasulullah 

‘alaihissalam dalam sabdanya :  

تَغِى بِذَلِكَ وَجْهَ اللََِّّ  ُ . يَ ب ْ  111فإَِنَّ اللَََّّ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قاَلَ لََ إِلَهَ إِلََّ اللََّّ

Syahadat muslim tidak boleh dinista kecuali dengan melakukan 

sesuatu yang membatalkan keimanan tersebut secara nyata dan 

meyakinkan, seperti riddah dan kufur kepada Allah Ta’ala : 

ُ ليَِ غْفِرَ لهَُ  مْ وَلَ  إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثَُّ كَفَرُوا ثَُّ آمَنُوا ثَُّ كَفَرُوا ثَُّ ازْدَادُوا كُفْر ا لََْ يَكُنِ اللََّّ
 112ليَِ هْدِيَ هُمْ سَبِيلا 

 
111 “Sesungguhnya Allah mengharamkan dari neraka, bagi siapa yang mengucapkan laa ilaha 

illallah (tiada sesembahan yang benar disembah selain Allah) yang dengannya mengharap wajah 

Allah” (HR. Bukhari & Muslim). 

112 “Sesungguhnya orang-orang yang beriman lalu kafir, kemudian beriman lagi, kamudian kafir 

lagi, lalu bertambah kekafirannya, maka Allah tidak akan mengampuni mereka, dan tidak pula 

menunjukkan kepada mereka jalan yang lurus”(QS Al-Nisa’/4 : 137) 



 

 223 
 

Demikian pula dalam Ayat berikut ini : 

مَ  أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْ تُمْ في سَبِيلِ اللََِّّ فَ تَ بَ ي َّنُوا وَلَ تَ قُولُوا لِمَنْ ألَْقَى إِليَْكُمُ السَّلا
نْ يَا  تَ غُونَ عَرَضَ الْحيََاةِ الدُّ  113لَسْتَ مُؤْمِن ا تَ ب ْ

Rumusan keyakinan tersebut, saat ini mengalami pembiasan 

makna, bahkan dekonstruksi  yang mengkhawatirkan. Sebab, dilakukan 

oleh sebagian orang yang mengklaim diri sebagai muslim sejati. Inilah 

fenomena yang disoroti oleh Muhammadiyah dalam kenyataan hidup masa 

kini. Dalam Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang satu Abad 

dijelaskan kehidupan manusia modern yang semakin paradoks. Di 

antaranya ialah lahirnya ekstrimisme baru berupa fanatisme keagamaan 

yang berlebihan. Fanatisme semacam ini, jika tidak dikelola dan diarahkan 

dengan ilmu dan adab yang baik, akan melahirkan sikap merasa benar 

sendiri, dan kemudian mudah menyesatkan, membid’ahkan, bahkan 

sampai latah mengkafirkan orang lain, hanya karena perbedaan paham 

keagamaan dalam ranah keragaman yang bersifat variatif. Fenomena 

pengkafiran semacam ini semakin membuat fitnah, kekacauan, dan bahkan 

perpecahan dan saling tuding di tengah-tengah umat, yang pada akhirnya 

semakin meruntuhkan kohesivitas intra umat Islam. Dari luar, keadaan 

semacam ini dijadikan sebagai amunisi untuk semakin memperlemah 

posisi dan daya tawar perjuangan kita. 

 
113 “Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi berperang di jalan Allah, maka 

telitilah (carilah keterangan) dan janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan 

"salam" kepadamu,"Kamu bukan seorang yang beriman" (lalu kamu membunuhnya), dengan 

maksud mencari harta benda kehidupan dunia..”(QS al-Nisa’/4 : 94) 

 



Bagian Ketiga 
 

224 
 

Inilah salahsatu isu keummatan yang dibahas secara mendalam dan 

menyeluruh oleh Persayarikatan Muhammadiyah pada Muktamar ke-47 di 

Makassar, dan telah di-tanfidz oleh Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

sebagai berikut : 

“Perkembangan mutakhir menunjukkan gejala meningkatnya 

perilaku keberagamaan yang ekstrim antara lain kecenderungan 

mengkafirkan pihak lain (takfiri). Di kalangan umat Islam terdapat 

kelompok yang suka menghakimi, menanamkan kebencian, dan 

melakukan tindakan kekerasan terhadap kelompok lain dengan 

tuduhan sesat, kafir, dan liberal. Kecenderungan takfiri 

bertentangan dengan watak Islam yang menekankan kasih sayang, 

kesantunan, tawasuth, dan toleransi. Sikap mudah mengkafirkan 

pihak lain disebabkan oleh banyak faktor antara lain cara pandang 

keagamaan yang sempit, miskin wawasan, kurangnya interaksi 

keagamaan, pendidikan agama yang eksklusif, politisasi agama, 

serta pengaruh konflik politik dan keagamaan dari luar negeri, 

terutama yang terjadi di Timur Tengah.” 

“Mencermati potensi destruktif yang ditimbulkan oleh 

kelompok takfiri, Muhammadiyah mengajak umat Islam, 

khususnya warga Persyarikatan, untuk bersikap kritis dengan 

berusaha membendung perkembangan kelompok takfiri melalui 

pendekatan dialog, dakwah yang terbuka, mencerahkan, 

mencerdaskan, serta interkasi sosial yang santun. Muhammadiyah 

memandang berbagai perbedaan dan keragaman sebagai 

sunnatullah, rahmat, dan khazanah intelektual yang dapat 

memperkaya pemikiran dan memperluas wawasan yang 

mendorong kemajuan. Persatuan bukanlah kesatuan dan 

penyeragaman tetapi sinergi, saling menghormati dan bekerjasama 

dengan ikatan iman, semangat ukhuwah, tasamuh, dan fastabiqu al-

khairat. Dalam kehidupan masyarakat dan kebangsaan yang 

terbuka, Muhammadiyah mengajak umat Islam untuk 

mengembangkan sikap beragama yang tengahan (wasithiyah, 



 

 225 
 

moderat), saling mendukung dan memperkuat, serta tidak saling 

memperlemah dan meniadakan kelompok lain yang berbeda.”114 

 Permasalahan takfir merupakan sesuatu yang teramat berat dalam 

timbangan ajaran Islam yang sebenar-benarnya, berimplikasi jauh di dunia 

dan akherat. Sebab itu siapapun juga, terlebih para da’i dan muballigh 

hendaklah memahami permasalahan ini dengan sebaik-baiknya, serta 

meletakkannya di atas mizan syariah seadil-adilnya, dengan 

mempertimbangkan segala kaidah yang terkait dengan masalah keimanan 

dan kekufuran. Sebab bisa saja, satu kaidah tertentu yang bersifat global 

akan dijelaskan oleh kaidah lainnya yang terperinci, dan seterusnya. 

Pendek kata, pengetahuan mendalam tentang berbagai kaidah syari’ah 

dalam masalah takfir seharusnya dipahami dan dijadikan sebagai sudut 

pandang dalam suasana kehati-hatian, dan penuh tanggungjawab.  

 

B. Pengertian dan Pembagian Takfîr 

Secara etimologis, “takfîr” (تكفـــير) merupakan kata benda yang 

berasal dari kata “kaffara” ( َـــر -bentuk kata kerja transitif dari “ka-fa ,(كَــفّـَ

ra” ( ر    –ف    - ك    ) yang berarti, “menutup sesuatu”. Sebagaimana waktu 

malam dalam tradisi bahasa Arab disebut “kâfir” sebab ia menutupi mata 

dari melihat seseorang. Demikian pula seorang petani disebut seperti itu 

sebab ia menutupi biji-bijian atau benih ke dalam tanah. Secara mutlak, 

 
114 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Berita Resmi Muhammadiyah, nomor 1/2015-2020/Zulhijjah 

1436 H-September 2015 (Yogyakarta: Gramasurya, 2015), hlm. 112-113 

 



Bagian Ketiga 
 

226 
 

kata “kafir” (كافـــر) dikenal dan disematkan bagi seseorang yang 

mengingkari keesaan Allah, kenabian atau syariah.115 

Dalam pandangan para ahli, “kufur” dan “riddah” tak terpisahkan 

dari konteks pengingkaran seorang hamba terhadap pokok-pokok ajaran 

islam atau mendustakannya; atau melakukan suatu perbuatan yang 

diyakini sebagai salahsatu pembatal keimanan dan keislaman.116 

Dalam terminologi agama, “kufr”, kata Ibnu Hazam, merupakan 

sifat bagi seseorang yang mengingkari sesuatu dengan lisan ataupun hati 

dan sebaliknya,  ataupun dengan kedua-duanya, dari apa-apa yang 

diwajibkan oleh Allah Ta’ala untuk mengimaninya, setelah tegaknya 

hujjah pada diri orang tersebut dengan sampainya kebenaran kepadanya. 

Atau ia melakukan sesuatu yang diterangkan oleh nash sebagai perbuatan 

yang mengeluarkannya dari makna keimanan.117 

Kufur sebagaimana penjelasan di atas ialah kufur setelah masuk 

Islam dan menyatakan beriman dengannya, bukan kufur yang asal seperti 

halnya orang yang memang belum atau tidak beriman dengan Islam. Kufur 

setelah berislam dalam terminologi Al-Qur’an disebut “riddah” : 

 
115 Raghib al-Ashfahany, al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an (Makkah : Maktabah Al-Baz, tt.), II, 

hlm. 559-560 

116 Munqidz ibn Mahmud al-Saqqar, Al-Takfîr wa Dlawâbithuhu (Rabithah al-‘Alam al-Islami, tt.), 

hlm. 9-10 

117 Ibnu Hazm, Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, editor : Syaikh Ahmad Muhammad Syakir, Jilid I, 

hlm. 49-50. Lihat pula, ibid. Hlm. 10 



 

 227 
 

نْ يَا   الدُّ أَعْمَالُهمُْ في  حَبِطَتْ  فأَُولَٰئِكَ  وَهُوَ كَافِرٌ  فَ يَمُتْ  دِينِهِ  عَنْ  مِنْكُمْ  يَ رْتَدِدْ  وَمَنْ 
 118وَالْْخِرَةِ وَأوُلَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ  هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ 

Dengan penjelasan di atas, “takfir” sebagai kata benda dari kata 

kerja transitif “kaffara” dapat dipahami sebagai tindakan pengkafiran 

seorang muslim. Atau menisbatkan seorang muslim dan siapa saja dari ahli 

Kiblat kepada kekufuran (al-kufr al-akbar). 

Al-kufr al-akbar berakibat fatal, sebab dapat mengeluarkan 

pelakunya dari lingkaran iman dan Islam. Seperti ayat 39 pada surah al-

Baqarah : ( َبِآيَاتنَِا أوُلئَِكَ أصَْحَابُ النَّارِ هُمْ فيِهَا خَالِدُون كَفَرُوا وَكَذَّبوُا   Adapun“ ,(وَالَّذِينَ 

orang-orang yang kafir dan mendustakan ayat-ayat Kami, mereka itu 

penghuni neraka. Mereka kekal di dalamnya.”  

Juga yang terdapat dalam hadits dari sahabat Junadah bin Abi 

Umayyah berikut ini,  

قُ لْنَا: أَصْلَحَكَ عَنْ جُنَادَةَ بْنِ أَبِ أمَُيَّةَ قاَلَ: " دَخَلْنَا عَلَى عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ وَهُوَ مَريِضٌ  
عْتَهُ مِنَ النَّبِِ   قاَلَ: دَعَانََ النَّبُِّ  فَ بَايَ عْنَاهُ فَ قَ  ُ بهِِ سَِْ فَعُكَ اللََّّ ُ حَدِ ثْ بَِِدِيث  يَ ن ْ الَ فِيمَا أَخَذَ اللََّّ

نَا: أَنْ بَايَ عَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ في مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا وَعُسْرِ  نَا وَأَنْ عَلَي ْ نََ وَيُسْرنََِ وَأثََ رَة  عَلَي ْ
 119لََ نُ نَازعَِ الْأَمْرَ أَهْلَهُ إِلََّ أَنْ تَ رَوْا كُفْر ا بَ وَاح ا عِنْدكَُمْ مِنَ اللََِّّ فِيهِ بُ رْهَانٌ 

 
118 “Barangsiapa yang murtad di antara kamu dari agamanya, lalu dia mati dalam kekafiran, maka 

mereka itulah yang sia-sia amalannya di dunia dan di akhirat, dan mereka itulah penghuni neraka, 

mereka kekal di dalamnya.” (QS Al-Baqarah/2 : 217) 

119 “Kami masuk menemui ‘Ubadah bin ash-Shomit (ketika beliau terlantar sakit), lalu kami pun 

berkata, ‘Semoga Allah memulihkan keadaan kamu, kabarkanlah kepada kami satu hadis yang 

dengannya Allah memberi manfaat kepadamu, yang telah engkau dengar dari Nabi ‘alaihissalam.’ 

Beliau pun berkata, “Nabi ‘alaihissalam mengajak kami, dan kami pun membai’atnya.” Kemudian 

ia berkata, “Di antara perjanjian yang diambil dari kami adalah supaya kami membai’atnya untuk 

mendengar dan taat di ketika senang dan ketika susah, ketika sukar dan ketika mudah, 

mengutamakan beliau (Nabi) daripada diri kami sendiri, tidak berebut (atau mempersoalkan) 



Bagian Ketiga 
 

228 
 

Berbeda dengan “kufr ashghar”. Kufur jenis ini tidak 

mengakibatkan pelakunya keluar dari iman dan Islam. Contohnya ialah 

lafadh kufr pada Ayat : (  وَإِذْ تأَذََّنَ رَبُّكُمْ لئَنِْ شَكَرْتمُْ لََزَِيدَنَّكُمْ وَلئَنِْكَفَرْتمُْإِنَّعَذاَبِيلَشَدِيد) “Dan 

(ingatlah juga), tatkala Tuhanmu mema`lumkan: "Sesungguhnya jika 

kamu bersyukur, pasti Kami akan menambah (ni`mat) kepadamu, dan jika 

kamu mengingkari (ni`mat-Ku), maka sesungguhnya azab-Ku sangat 

pedih".120  

Atau dalam hadits Nabi ‘alaihissalam, dari Ibnu Abbas RA :  

وَرأَيَْتُ أَكْثَ رَ أَهْلِهَا النِ سَاءَ قاَلُوا: بَِِ يََ رَسُولَ ...وَأرُيِتُ النَّارَ فَ لَمْ أرََ مَنْظَر ا كَالْيَ وْمِ قَطُّ أفَْظَعَ  
حْسَانَ لَوْ أَحْسَنْ  تَ إِلََ اللََِّّ قاَلَ: بِكُفْرهِِنَّ قِيلَ: يَكْفُرْنَ بِاللََِّّ قاَلَ: يَكْفُرْنَ الْعَشِيَ وَيَكْفُرْنَ الِْْ

هْرَ كُلَّهُ ثَُّ رأََتْ مِنْكَ شَي ْ   121"  ئ ا قاَلَتْ مَا رأَيَْتُ مِنْكَ خَيْ ا قَطُّ إِحْدَاهُنَّ الدَّ

Dari sudut pihak yang terkena (obyek) pengkafiran, dapat dibagi 

menjadi dua : 

 
urusan kepimpinan dari para pemiliknya melainkan sekiranya melihat kekufuran yang nyata, di 

mana ada bukti (yang dapat dipertanggungjawabkan) untuk kamu kemukakan kepada Allah.” (HR 

Bukhari dan Muslim) 

120 QS. Ibrahim : 7 

121 “ …Dan aku melihat neraka maka tidak pernah aku melihat pemandangan seperti ini sama 

sekali, aku melihat kebanyakan penduduknya adalah kaum wanita. Shahabat pun bertanya, 

“Mengapa (demikian) wahai Rasulullah?” Beliau ‘alaihissalam  menjawab, “Karena kekufuran 

mereka.” Kemudian ditanya lagi, “Apakah mereka kufur kepada Allah?” Beliau menjawab, 

“Mereka kufur terhadap suami-suami mereka, kufur terhadap kebaikan-kebaikannya. Kalaulah 

engkau berbuat baik kepada salah seorang di antara mereka selama waktu yang panjang kemudian 

dia melihat sesuatu pada dirimu (yang tidak dia sukai) niscaya dia akan berkata, ‘Aku tidak pernah 

melihat sedikitpun kebaikan pada dirimu.’(HR. Bukhari dan Muslim. Penjelasan lebih lanjut, 

lihat, Abu Al-Mun’im Musthafa al-Hulaymah, Qawa’id fi al-takfir, hlm. 11-15; Sa’id ibn Wahf al-

Qahthani, Nûr al-Islâm wa Dhulumât al-Kufr (Riyadl : Muassasah al-Juraisi, 1421 H), hlm. 41-46) 



 

 229 
 

1) Takfîr muthlaq : mengkafirkan secara general, tanpa menyebut personal 

tertentu, atas suatu perkataan, perbuatan, maupun keyakinannya yang 

bertentangan dengan pokok ajaran Islam dan membatalkannya. 

2) Takfîr mu’ayyan: mengkafirkan seorang muslim tertentu secara 

personal. Ini harus beradasarkan pada hujjah yang jelas, terpenuhinya 

persyaratan takfir, dan ketiadaan penghalang pengkafirannya.122 

 

C. Geneologi Takfîr: Klasik dan Manifestasi Kontemporer 

Para ulama menisbatkan sikap ekstrim dalam beragama kepada 

sekte Khawarij dalam Islam. Mereka memisahkan diri dan memberontak 

secara demonstratif terhadap Khalifah Ali bin Abi Thalib, setelah beliau 

menerima tahkim (arbitrase) dalam perselisihannya dengan Mu’awiyah 

Ibnu Abi Sufyan pada peristiwa Siffin tahun 37 H. Sekter Khawarij 

berpandangan bahwa tahkim tersebut dapat membawa kepada kekafiran. 

Sesaat setelah arbitrase mereka keluar memisahkan diri dari Khalifah ali 

bin Abi Thalib dan bermarkas di sebuah desa bernama “Harura’” di 

wilayah Irak. Bersebab itu pula mereka dikenal pula sebagai sekte “Al-

Haruriyah”. 

Sebagian ahli lainnya berpendapat, sekte Khawarij merupakan 

sekte tersendiri dalam Islam, dan bukan lahir seketika setelah peristiwa 

Shiffin maupun tahkim. Peristiwa ini hanyalah momentum yang 

dimanfaatkan oleh para Mutatharrif (ekstrimis) dan pemimpin Khawarij 

untuk mendeklarasikan eksistensinya.123  Misalnya,Al-Imam Abu Bakr 

 
122Abd al-Majid al-Masy’abi, Manhaj Ibn Taymiyah fi Mas’alat al-Takfir (Riyadl : Maktabah 

Adlwa’ al-Salaf, 1418 H), jilid I, hlm. 193-204 

123 Tim Riset Majelis Tinggi Urusan Islam Mesir, Ensiklopedi Aliran dan Madzhab di dunia Islam, 

Terj. Masturi Irham, dkk. (Jakarta : Pustaka Al-Kautsar, 2015), hlm. 331-332 



Bagian Ketiga 
 

230 
 

Muhammad bin Husain al-Ajuri (wafat tahun 360 H), dalam karyanya, 

Kitab Al-Syari’ah, menegaskan bahwa Khawarij merupakan kelompok 

yang buruk, durhaka kepada Allah dan RasulNya, meskipun mereka 

menunaikan shalat, puasa, dan bersungguh-sungguh dalam beribadah. 

Semua itu tidak bermanfaat bagi mereka. Meskipun mereka demonstarif 

dalam melaksanakan amar ma’ruf nahi munkar, namun juga tak 

bermanfaat. Sebab mereka adalah sekelompok orang yang mentakwil Al-

Qur’an sesuka hawa nafsu, dan memalsukan kebenaran kepada kaum 

muslimin... Khawarij dan siapapun yang mengikuti madzhab ini 

merupakan  orang-orang yang bersikeras dalam hawa nafsu, mereka 

mewarisi madzhab ini sejak dahulu hingga sekarang. Mereka adalah 

kelompok yang suka melakukan pemberontakan kepada para imam dan 

pemerintah yang sah, serta  menghalalkan darah (pembunuhan) kaum 

muslimin.124 

Teologi kekerasan dan serba-absolut ini menjerumuskan sekte 

Khawarij kepada sikap memberontak dan membuat kekacauan di Madinah 

atas nama menegakkan kebenaran (amar ma’ruf-nahi munkar), yang 

berakhir dengan pembunuhan Khalifah Utsman bin Affan. Selanjutnya 

mereka memberontak kepada Khalifah Ali bin Abi Thalib dan tidak 

menerima keputusannya menerima arbitrase (tahkim), kemudian membuat 

slogan “tidak ada hukum selain hukum Allah,” yang direspon oleh sang 

Khalifah dengan pernyataannya yang terkenal, “ucapan kalimat yang haq 

 
124 Al-Imam al-Muhaddits Abu Bakr Muhammad bin Husain al-Ajuri, Kitab Al-Syari’ah, Tahqiq : 

Abdullah bin Umar al-Dumayji (Riyadl : Dar Al-Wathan, 1418 H), hlm. 325-326 



 

 231 
 

tapi mereka maksudkan untuk memebela kebatilan,” maka Ali bin Abi 

Thalib radhiyallahu ‘anhu pun memerangi mereka.125 

Bahkan, embrio sikap ekstrim kaum Khawarij dinisbatkan kepada 

seseorang yang berlaku latah dan menuduh Rasulullah ‘alaihissalam tidak 

berlaku adil dalam membagi harta rampasan perang sebagaimana terbaca 

dalam riwayat berikut ini :  

نَمَا نََْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللََِّّ   أَنَّ أَبَا سَعِيد   ُ عَنْهُ قاَلَ: بَ ي ْ وَهُوَ يَ قْسِمُ   سَعِيد  الْخدُْريَِّ رَضِيَ اللََّّ
ا أَتََهُ ذُو الْخوَُيْصِرَةِ وَهُوَ رَجُلٌ مِنْ بَنِِ تََيِم  فَ قَالَ: يََ رَسُولَ اللََِّّ اعْدِلْ فَ قَالَ: " وَيْ لَكَ    قِسْم 

 اللََِّّ وَمَنْ يَ عْدِلُ إِذَا لََْ أعَْدِلْ قَدْ خِبْتَ وَخَسِرْتَ إِنْ لََْ أَكُنْ أعَْدِلُ " فَ قَالَ عُمَرُ: يََ رَسُولَ 
 ائْذَنْ لِ فِيهِ فَأَضْرِبَ عُنُ قَهُ فَ قَالَ: " دَعْهُ فإَِنَّ لَهُ أَصْحَابا  يََْقِرُ أَحَدكُُمْ صَلَاتهَُ مَعَ صَلَاتُِِمْ 

ينِ كَمَا يَمرُْقُ   السَّهْمُ مِنَ  وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ يَ قْرَءُونَ الْقُرْآنَ لََ يَُُاوِزُ تَ راَقِيَ هُمْ يَمرْقُُونَ مِنَ الدِ 
 يُ نْظَرُ الرَّمِيَّةِ يُ نْظَرُ إِلََ نَصْلِهِ فَلَا يوُجَدُ فِيهِ شَيْءٌ ثَُّ يُ نْظَرُ إِلََ رِصَافِهِ فَمَا يوُجَدُ فِيهِ شَيْءٌ ثَُّ 

فِيهِ شَيْءٌ قَدْ سَبَقَ   إِلََ نَضِيِ هِ وَهُوَ قِدْحُهُ فَلَا يوُجَدُ فِيهِ شَيْءٌ ثَُّ يُ نْظَرُ إِلََ قُذَذِهِ فَلَا يوُجَدُ 
تَدَرْدَرُ  الْبَضْعَةِ  مِثْلُ  أوَْ  الْمَرْأةَِ  ثَدْيِ  مِثْلُ  عَضُدَيْهِ  إِحْدَى  أَسْوَدُ  رَجُلٌ  آيَ تُ هُمْ  مَ  وَالدَّ  الْفَرْثَ 

عْتُ هَذَا الحَْدِيثَ مِنْ   وَيََْرُجُونَ عَلَى حِيِن فُ رْقَة  مِنَ النَّاسِ " قاَلَ أبَوُ سَعِيد : فأََشْهَدُ أَنّ ِ سَِْ
وَأَشْهَدُ أَنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِ طاَلِب  قاَتَ لَهُمْ وَأَنََ مَعَهُ فأََمَرَ بِذَلِكَ الرَّجُلِ فاَلْتُمِسَ   رَسُولِ اللََِّّ  

 126الَّذِي نَ عَتَهُ  فأَُتَِ بهِِ حَتََّّ نَظَرْتُ إِليَْهِ عَلَى نَ عْتِ النَّبِِ  

 
125Ibid. Hlm. 327. Baca juga, Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa, Jilid XIII, hlm. 30-31; dan, Nashir 

bin ‘Abd al-Karim al-‘Aql, Al-Khawarij : Manahijuhum wa Ushuluhum wa Samatuhum Qadiman 

wa Haditsan wa Mawqif al-Salaf minhum (Riyadl : Dar al-Qasim, 1417), hlm. 27-32 

126 Bahwasanya Said Al-Khudri pernah berkata,“Ketika kami bersama Rasulullah, beliau sedang 

membagikan sesuatu. Tiba-tiba datanglah Dzul Huwaishirah yang merupakan salah satu penduduk 

Bani Tamim. Ia lantas berkata, ‘Wahai Rasulullah, berlakulah yang adil!’ Beliau pun menjawab, 

‘Celakalah engkau! Siapa lagi yang bisa adil jika aku sudah (dianggap) tidak adil? Aku sungguh 

akan celaka dan rugi jika telah berlaku tidak adil.’Umar pun berkata, ‘Wahai Rasulullah, izinkan 

aku memenggal lehernya!’ Beliau pun menjawab, ‘Biarkanlah, (sebab) ia punya kawan-kawan 

yang shalat kalian saja masih kalah dengan shalat mereka. Puasa kalian juga masih kalah dengan 

puasa mereka. Mereka rajin membaca Al-Qur’an, tapi tidak sampai ke tenggorokan mereka. 



Bagian Ketiga 
 

232 
 

Sekte Khawarij, kata Ibnu Taimiyah, akan terus muncul dan eksis 

hingga akhir zaman, dan tidak terbatas pada sekelompok pengacau pada 

masa awal Islam sebagaimana telah dijelaskan.127 Demikian pula isyarat 

dalam hadits berikut ini : 

عْتُ النَّبَِّ  ُ عَنْهُ سَِْ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُولُ يََْتِ في آخِرِ الزَّمَانِ قاَلَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللََّّ  صَلَّى اللََّّ
سْلَامِ   قَ وْمٌ حُدَثََءُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحْلَامِ يَ قُولُونَ مِنْ خَيِْ قَ وْلِ الْبََيَِّةِ يَمرْقُُونَ مِنْ الِْْ

لَقِيتُمُوهُمْ فاَقْ تُ لُوهُمْ كَمَا يَمرُْقُ السَّهْمُ مِنْ الرَّمِيَّةِ لََ يَُُاوِزُ  إِيماَنَُمُْ حَنَاجِرَهُمْ فأَيَْ نَمَا   
لَهُمْ أَجْرٌ لِمَنْ قَ تَ لَهُمْ يَ وْمَ الْقِيَامَةِ   128فإَِنَّ قَ ت ْ

Fenomena dan manifestasi teologi Khawarij kontemporer dapat 

digolongkan menjadi dua129 : 

1. Kelompok yang berada di atas manhaj dan konsisten 

berpedoman pada pokok-pokok keyakinan Khawarij, termasuk 

 
Mereka keluar dari agama sebagaimana anak panah meluncur dari busurnya, dan besi panah itu 

tidak mengenai apapun. Dilihat ujung besinya, tidak ada bekas apa-apa. Dilihat gagangnya, tidak 

adaapa-apa. Dilihat bulu panahnya, juga tidak terdapat bekas apa-apa. Tidak ada bekas kotoran 

ataupun darah sama sekali di panah itu’.”Abu Said  kemudian berkata, “Saksikanlah bahwa aku 

mendengar hadits ini dari Rasulullah. Aku juga bersaksi bahwa Ali bin Abi Thalib atelah 

memerangi mereka saat aku bersamanya.Ia lalu mencari laki-laki—yang menjadi ikon mereka 

tersebut—hingga ketika jasad orang itu didatangkan, aku memandangnya persis dengan ciri-ciri 

yang disampaikan oleh Nabi.” (HR Bukhari dan Muslim) 

127Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa, Jilid XXVIII, hlm. 495-496 

128 Ali bin abi Thalib berkata, “Aku telah mendengar Rasulullah ‘alaihissalam bersabda”,  : “Pada 

akhir zaman nanti, akan datang suatu kaum yg muda usianya lagi bodoh. Mereka berkata-kata 

dgn kebaikan, akan tetapi mereka keluar dari Islam sebagaimana melesatnya anak panah dari 

hewan buruan. Keimanan mereka tidaklah melewati batas tenggorokan (tidak meresap dalam 

hati). Karena itu, dimana pun kalian menemukannya, maka bunuhlah mereka. Karena 

sesungguhnya membunuh mereka merupakan pahala, yakni pahala pada hari kiamat bagi yg 

membunuh mereka (HR. Bukhari) 

129 Nashir bin ‘Abd al-Karim al-‘Aql, Al-Khawarij : Manahijuhum...hlm. 83 



 

 233 
 

dalam perkara hukum dan sikap mereka terhadap kelompok 

lain, seperti Jama’ahTakfir wa al-Hijrah.130 

2. Kelompok yang secara ideologis berafiliasi kepada, atau 

setidaknya menampakkan beberapa pokok keyakinan dan 

karakter-karakter dasar Khawarij, namun tidak cukup syarat 

untuk mendudukkan mereka sebagai firqah Khawarij secara 

total. Contohnya, Jama’ah al-Tawaqquf wa al-Tabayyun,131 

dan sejenisnya. 

  

 
130Jamaah ini tumbuh berawal dari penjara-penjara Mesir pasca penangkapan terhadap orang-orang 

yang dituduh membangkang terhadap pemerintah tahun 1965 M, di mana tidak berselang lama 

setelah itu Sayyid Quthb dan rekan-rekannya dihukum mati atas perintah penguasa Mesir di 

zamannya, Jamal Abdun Nashir. 

Kaum muslimin yang teguh beragama dan terciduk oleh pemerintah mengalami berbagai bentuk 

penderitaan dan penyiksaan di dalam penjara, tidak sedikit dari mereka gugur karena beratnya 

siksaan, di iklim yang sarat dengan teror dan penindasan seperti ini lahir pemikiran takfir dan ia 

pun mendapatkan respon dari sebagian kalangan. 

Pada tahun 1967 M, pihak militer menuntut semua da’i dan kaum muslimin yang dipenjara supaya 

mereka mendukung penguasa Jamal Abdun Nashir, maka mereka terbagi menjadi tiga kelompok; 

Pertama, kelompok yang bersegera mendukung penguasa dengan harapan pembebasan dan 

kembali meraih pekerjaan mereka sebelumnya, mereka pun berani berbicara mengatasnamakan 

para da’i yang lainnya; Kedua, kelompok mayoritas dari para da’i yang dipenjara, mereka diam 

tidak menentang dan tidak mendukung, pertimbangan mereka adalah bahwa mereka dalam 

keadaan terpaksa; dan, ketiga: Kelompok anak muda penuh semangat, mereka menolak 

mendukung dan memproklamirkan bahwa pemimpin negara adalah kafir berikut aturannya, lebih 

dari itu dalam pandangan kelompok ini, siapa yang mendukung penguasa maka mereka adalah 

orang-orang murtad dari Islam dan siapa yang tidak mengkafirkan mereka maka mereka kafir.  

(Lebih lanjut lihat, Mani’ bin Hammad al-Juhani, al-Mausu’ah al-Muyassarah fi al-Adyan wa al-

Madhahib wa al-Ahzab al-Mu’ashirah (Riyadl: WAMY, 1420 H), Jilid I, hlm. 333-340) 

131Secara spesifik, kelompok ini tidak menyebut diri dengan nama kelompok/jama’ah tertentu. 

Namun secara praktis merepresentasikan sebagian keyakinan firqah Khawarij. Di antaranya, 

mereka menyatakan tawaqquf (tidak bersikap) terhadap status keislaman, kekufuran, atau wala’ 

dan bara’ah dari seseorang , yang belum diyakini sebagai kelompok mereka. (Lebih lanjut lihat,  

Nashir bin ‘Abd al-Karim al-‘Aql, Al-Khawarij : Manahijuhum...hlm. 97-98) 



Bagian Ketiga 
 

234 
 

D. Sebab-sebab Terjerumus pada Takfîr/ buku rabithah 

1) Teologis 

a. Kejahilan.  

Pemahaman yang dangkal mengenai dalil-dalil syara’ dan hukum-

hukum syari’ah merupakan karakter dasar Khawarij yang  

mengawali fitnah takfir di tengah-tengah umat Islam dengan 

mengkafirkan para sahabat, dan bahkan bersikap latah terhadap 

Rasulullah ‘alaihissalam. 

... يََْقِرُ أَحَدكُُمْ صَلَاتهَُ مَعَ صَلَاتُِِمْ وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ يَ قْرَءُونَ الْقُرْآنَ لََ يَُُاوِزُ 
ينِ كَمَا يَمرُْقُ السَّهْمُ مِنْ الرَّمِيَّةِ .تَ راَقِيَ هُمْ يمَْ   132..رقُُونَ مِنْ الدِ 

 

Demikian pula isyarat dari hadits di bawah ini : 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُولُ يََْتِ في آخِرِ   عْتُ النَّبَِّ صَلَّى اللََّّ ُ عَنْهُ سَِْ الزَّمَانِ قاَلَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللََّّ
 133قَ وْمٌ حُدَثََءُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحْلَامِ...

 

b. Sikap ghuluw dan mengabaikan prinsip hikmah dan wasathiyah 

dalam beragama 

c. Beragama secara emosional, dan mengabaikan aspek rasionalitas 

d. Kekeliruan pada metode dakwah kontemporer 

e. Kurangnya pemahaman mengenai fikih ikhtilaf 

f. Putus asa 

 

 
132 “...salah seorang dari kalian memandang remeh shalatnya dibanding shalat mereka, puasanya 

dibanding puasa mereka. Mereka membaca Al Qur'an namun tidak sampai ke tenggorokan 

mereka. Mereka keluar dari agama seperti melesatnya anak panah dari target (hewan 

buruan).”(HR Bukhari) 

133 Ali bin abi Thalib berkata, “Aku telah mendengar Rasulullah ‘bersabda”,  : “Pada akhir zaman 

nanti, akan datang suatu kaum yg muda alaihissalamusianya lagi bodoh. (HR Bukhari) 



 

 235 
 

2) Sosial politik 

a. Berkurangnya wibawa Ulama dan delegitimasi lembaga formal 

b. Penistaan Islam 

c. Kemunkaran yang merajalela 

d. Kemiskinan dan ketidak-adilan 

e. Ketimpangan politik global 

f. Distorsimedia massa dan media sosial 

 

E. Takfir dalam Perspektif Syari’ah 

1) Beberapa Masalah Pokok dalam Takfîr 

a. Sunnah merupakan penjelas bagi hukum-hukum yang tertera dalam 

Al-Qur’an dengan segala cakupan dan batasan-batasannya, tak 

terkecuali perkara keimanan dan kekafiran seseorang, kemusyrikan 

dan ketauhidan dan seterusnya. Memahami segala pesan dan ajaran 

Al-Qur’an tidak dapat dilakukan dengan mengabaikan sunnah dan 

hadits Nabi. 

b. Iman merupakan sebuah “pokok” (ashl) yang memiliki berbagai 

“cabang” (syu’bah), di mana setiap cabang tersebut dikategorikan 

sebagai “iman”. Yang tertinggi ialah “kalimat syahadat” dan yang 

terendah, menyingkirkan duri dari jalan. Di antara cabang-cabang 

tersebut, ada yang jika ia tiada, maka hilanglah keimanan dari diri 

seseorang secara totalitas. Contohnya, cabang “syahadat”. Namun 

ada pula yang sebaliknya, tiadanya satu cabang tidak berdampak 

pada hilangnya status keimanan totalitas pada diri seorang 

mukmin, seperti menyingkirkan duri dari jalan. Di antara tingkat 

keimanan tertinggi dan terendah tersebut terdapat berbagai macam 

cabang, di mana setiap cabang memiliki konsekwensi hukum 

tersendiri, dan tidak dapat digeneralisir begitu saja. Mesti 



Bagian Ketiga 
 

236 
 

ditimbang secara adil sesuai dengan petunjuk dalil-dalil 

syari’at.Demikian pula perkara kekafiran, kemaksiatan, dan dosa. 

Semua cabang-cabangnya merupakan bagian dari kekafiran itu 

sendiri, namun sesuai dengan kadar dan tingkatannya masing-

masing. 

c. Keimanan merupakan keterkaitan antar tiga-dimensi sekaligus; 

pembenaran dengan qolbu, pernyataan verbal dengan lisan, dan 

perbuatan dengan organ tubuh. Jika keyakinan dan pembenaran 

dengan hati itu lenyap dari diri seseorang maka hilanglah keimanan 

pada dirinya. Berbeda dengan perbuatan organ tubuh, jika ada 

sesuatu yang luput dari seseorang, maka permasalahan ini harus 

dijelaskan secara terperinci. 

d. Sebagaimana kesyirikan, ada yang ashghar dan akbar, demikian 

pula kekafiran; ada kufr ashghar dan kufr akbar. Keduanya 

merupakan dua hal yang berbeda, termasuk dampak dan segala 

konsekwensinya. 

e. Tidak otomatis menyematkan keimanan pada diri seseorang hanya 

karena adanya cabang keimanan yang tampak pada dirinya, 

demikian pula kekafiran. Sebagaimana seseorang yang mengetahui 

sedikit tentang masalah kedokteran tak mesti disebut sebagai 

“dokter”.134 

 

 

 
134 Said bin Wahf al-Qahthani, Qadliyat al-Takfir fi Dlaw’ al-Kitab wa al-Sunnah, hlm. 31-34. 

Lihat pula, Abd Latief Hasan Alu Syaikh, Ushul wa Dlawabith fi al-Takfir, Editor: ‘Abd salam 

Nashir Alu Abd karim, hlm. 31-47 



 

 237 
 

2) Bahaya dan Peringatan Keras Terhadap Takfîr 

Takfirmerupakan hukum agama yang sangat mendasar dan harus 

ditetapkan berdasarkan syara’, bukan berdasarkan pertimbangan aqliyah 

semata. Akal bisa saja menilai suatu pernyataan benar atau salah, namun 

tidak setiap kesalahan dapat divonis sebagai kekafiran dalm timbangan 

syara’. Sebagaimana halnya, tidak setiap sesuatu yang dinilai benar oleh 

akal, secara otomatis diakui oleh syara’.135 

Keislaman seseorang yang ditetapkan berdasarkan keyakinan tidak 

dapat dinistakan begitu saja dengan alasan-alasan yang bersifat dugaan 

(dhann). Sebab itu Al-Qur’an dan Sunnah memberikan peringatan yang 

sangat keras terhadap prilaku takfir. Firman Allah : 

إِليَْكُمُ   ألَْقَى  لِمَنْ  تَ قُولُوا  وَلَ  فَ تَ بَ ي َّنُوا  اللََِّّ  سَبِيلِ  ضَرَبْ تُمْ في  إِذَا  آمَنُوا  الَّذِينَ  أيَ ُّهَا  يََ 
تُمْ  السَّلامَ لَسْتَ   نْ يَا فَعِنْدَ اللََِّّ مَغَانُِِ كَثِيةٌَ كَذَلِكَ كُن ْ تَ غُونَ عَرَضَ الْحيََاةِ الدُّ مُؤْمِن ا تَ ب ْ

ُ عَلَيْكُمْ فَ تَ بَ ي َّنُوا إِنَّ اللَََّّ كَانَ بِاَ تَ عْمَلُونَ خَبِي ا  136 مِنْ قَ بْلُ فَمَنَّ اللََّّ
Rasulullah ‘alaihissalam bersabda : 

اَ رَ  جُل  قاَلَ لِأَخِيْهِ : يََ كَافِرَ فَ قَدْ بَاءَ بَِاَ أَحَدُهُُاَ إِنْ كَانَ كَمَا قاَلَ وَإِلََّ رَجَعَتْ أيمُّ
 .137عَلَيْهِ 

 
135 Ibnu Taimiyah, Dar’u Ta’arudl al-‘Aql wa al-Naql (), jilid I, hlm. 242 

136 Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi (berperang) di jalan Allah, maka 

telitilah (carilah keterangan) dan janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan 

"salam" kepadamu, "Kamu bukan seorang yang beriman" (lalu kamu membunuhnya), dengan 

maksud mencari harta benda kehidupan dunia, padahal di sisi Allah ada harta yang banyak. 

Begitu jugalah keadaan kamu dahulu, lalu Allah memberikan nikmat-Nya kepadamu, maka 

telitilah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu kerjakan.”(QS Al-Nisa’:40) 

137 “Siapa saja yang berkata kepada saudaranya,” Hai Kafir”. Maka akan terkena salah satunya 

jika vonisnya (pengkafiran) itu benar, dan jika salah, maka akan kembali kepadanya (yang 

mengkafirkan itu).( “Siapa saja yang berkata kepada saudaranya,” Hai Kafir”. Maka akan 



Bagian Ketiga 
 

238 
 

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   ثََبِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ الأنَْصَاريِ ِ عَنْ    ُ لَعْنُ  " : قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
 138.."هِ  وَمَنْ قَذَفَ مُؤْمِن ا  أوَْ مُؤْمِنَة  بِكُفْر  فَ هُوَ كَقَتْلِهِ .الْمُؤْمِنِ كَقَتْلِ 

Takfir dapat pula dikategorikan sebagai penghalalan (istibahah) 

atas sesuatu yang di haramkan oleh Allah, yaitu menjaga kehormatan dan 

kemuliaan seorang mukmin. Tentu pernyataan mengkafirkan seorang 

mukmin merupakan bagian dari penistaan atas kehormatan dirinya yang 

terbesar139, sebagaimana ditegaskan oleh Nabi ‘alahissalam : 

نَكُمْ حَراَمٌ كَحُرْمَةِ يَ وْمِكُمْ هَذَ  ا في شَهْركُِمْ هَذَا فإَِنَّ دِمَاءكَُمْ وَأمَْوَالَكُمْ وَأعَْراَضَكُمْ بَ ي ْ
  140في بَ لَدكُِمْ هَذَا

 Pengkafiran (takfir) atas seorang muslim melahirkan beberapa 

konsekuensi hukum, di antaranya141 : 

a. Tidak halal bagi suami ataupun isteri untuk berkumpul bila 

salahsatu dari keduanya dikafirkan, dan wajib dipisahkan. 

b. Berdasarkan pertimbangan maslahat, anak-anaknya tidak boleh 

berada di bawah asuhannya sebab dikhawatirkan orangtua yang 

sudah ditakfir akan mempengaruhi mereka. 

 
terkena salah satunya jika vonisnya (pengkafiran) itu benar, dan jika salah, maka akan kembali 

kepadanya (yang mengkafirkan itu).(HR Bukhari dan Muslim) 

138 Dari Tsabin bin Dlahhak al-Anshari, Rasulullah ‘alaihissalam bersabda,”Melaknat seorang 

mukmin sama dengan membunuhnya, dan menuduh seorang mukmin dengan kekafiran adalah 

sama dengan membunuhnya.”(HR. Muslim) 

139Munqidz ibn Mahmud al-Saqqar, Al-Takfîr wa...hlm. 14 

140 Dari Tsabin bin Dlahhak al-Anshari, Rasulullah ‘alaihissalam bersabda,”Melaknat seorang 

mukmin sama dengan membunuhnya, dan menuduh seorang mukmin dengan kekafiran adalah 

sama dengan membunuhnya.”( HR Bukhari dan Muslim) 

141Said bin Wahf al-Qahthani, Qadliyat...hlm. 41-42 

http://library.islamweb.net/hadith/RawyDetails.php?RawyID=2014


 

 239 
 

c. Kehilangan wilayah dan nushrah dari masyarakat muslim 

umumnya. 

d. Wajib diadili pada Pengadilan Syari’ah untuk mendapatkan 

ketetapan hukum sebagai orang murtadd. 

e. Jika meninggal dunia mendapatkan laknat Allah dan dijauhkan 

dari rahmatNya, serta kekal di neraka. 

f. Tidak boleh dido’akan dan dimohonkan ampunan kepada Allah 

berdasarkan FirmanNya : 

مَا كَانَ للِنَّبِِ  وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَ غْفِرُوا للِْمُشْركِِيَن وَلَوْ كَانوُا أوُلِ قُ رْبََٰ مِنْ بَ عْدِ 
مُْ أَصْحَابُ الَْْحِيمِ  َ لَهمُْ أَنََّ  142مَا تَ بَينَّ

 
 

3) Beberapa Perkara yang Menggugurkan (Mawâni’ al-Takfir) 

a. Kejahilan 

 ثَُّ إِنَّ رَبَّكَ للَِّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بَِِهَالَة  ثَُّ تََبوُا مِنْ بَ عْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ 
 143 بَ عْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ 

b. Kesalahan (khatha’) dalam perkataan dan atau perbuatan yang 

berimplikasi pada kekafiran. 

 
142 Tiadalah sepatutnya bagi Nabi dan orang-orang yang beriman memintakan ampun (kepada 

Allah) bagi orang-orang musyrik, walaupun orang-orang musyrik itu adalah kaum kerabat(nya), 

sesudah jelas bagi mereka, bahwasanya orang-orang musyrik itu adalah penghuni neraka 

jahanam.(QS Al-Taubah:113) 

143 Kemudian, sesungguhnya Tuhanmu (mengampuni) bagi orang-orang yang mengerjakan 

kesalahan karena kebodohannya, kemudian mereka bertaubat sesudah itu dan memperbaiki 

(dirinya), sesungguhnya Tuhanmu sesudah itu benar-benar Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang. (QS. Al-Nahl/16:119) 



Bagian Ketiga 
 

240 
 

غَفُور ا    ُ وَليَْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطأَْتُمْ بهِِ وَلَٰكِنْ مَا تَ عَمَّدَتْ قُ لُوبُكُمْ  وكََانَ اللََّّ
ا   144رَحِيم 

Hadits Nabi :  

هُمَ ا أَنَّ رَسُوْلَ اِلل صَلَّى   اللُ عَلَيْهِ وَسَل مَ قاَلَ : إِنَّ اَلل عَنِ ابْنِ عَبَّاس  رَضِيَ اللُ عَن ْ
  .145تَ جَاوَزَ لِ يْ عَنْ أمَُّتِِْ الْ خَطأََ وَالنِ سْيَانَ وَمَا اسْتُكْرهُِوْا عَلَيْهِ 

 

c. Suatu perkataan, dan atau perbuatan yang dilakukan secara 

terpaksa, dan bukan atas pilihannya sendiri (ikrah). 

يمَٰنِ وَلَٰكِن مَّن شَرحََ   ۥإِلََّ مَنْ أكُْرهَِ وَقَ لْبُهُ   ۦرَ بٱِللََِّّ مِن بَ عْدِ إِيمنَِٰهِ مَن كَفَ  مُطْمَئِنٌّ بٱِلِْْ
 146بٱِلْكُفْرِ صَدْر ا فَ عَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِ نَ ٱللََِّّ وَلَهمُْ عَذَابٌ عَظِيمٌ 

 

d. Keliru dalam ta’wil. Seseorang yang jatuh pada perkataan, dan atau 

perbuatan kekafiran secara tidak sengaja sebab takwil yang keliru 

terhadap dalil-dalil syara’. 

e. Seseorang yang jatuh pada perkataan, dan atau perbuatan kekafiran 

bersebab taqlid, dan ia tidak mempunyai ilmu serta pengetahuan 

mendalam tentang agama. Orang yang seperti ini, menurut Ibnu 

Taimiyah, dimaafkan hingga dilakukan iqamat al-hujjah.147 

 

 
144 Dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang ada dosanya) 

apa yang disengaja oleh hatimu. Dan adalah Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS 

Al-Ahzab:5) 

145 Dari Ibnu ‘Abbâs Radhiyallahu anhuma bahwa Rasûlullâh ‘alaihissalam bersabda, 

”Sesungguhnya Allâh Ta’ala memaafkan kesalahan yang tidak disengaja dan kesalahan yang 

dilakukan bersebab lupa dari umatku serta kesalahan yang dilakukan secara terpaksa.” (HR Ibnu 

Majah) 

146 “Barangsiapa yang kafir kepada Allah sesudah dia beriman (dia mendapat kemurkaan Allah), 

kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa), 

akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah 

menimpanya dan baginya azab yang besar.”(QS Al-Nahl: 106) 

147 Ibnu Taimiyah, Majmu’ al-Fatawa, Jilid II, hlm. 106/107 



 

 241 
 

4) Kaidah-Kaidah Takfîr 

a. Takfir adalah hukum syara’ yang menjadi hak prerogatif Allah dan 

RasulNya. Kita tidak memiliki hak mengkafirkan seseorang atau 

kelompok tertentu kecuali dengan bukti-bukti nyata dan dalil-dalil 

yang meyakinkan, bukan berdasarkan pada dugaan dan spekulasi 

(dzann). 

b. Menghukumi keimanan seseorang secara dzahir 

وَسَلَّمَ في سَريَِّة  فَصَبَّحْنَا   عَلَيْهِ   ُ بَ عَثَ نَا رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ قاَلَ  زَيْد   بْنِ  أُسَامَةَ  عَنْ 
نَةَ فَأَدْركَْتُ رَجُلا  فَ قَالَ لََ إِلَهَ إِ  تُهُ فَ وَقَعَ في نَ فْسِي مِنْ الْحرَُقاَتِ مِنْ جُهَي ْ ُ فَطَعَن ْ لََّ اللََّّ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَ قَالَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ قاَلَ ذَلِكَ فَذكََرْتهُُ للِنَّبِِ  صَلَّى اللََّّ
ُ وَقَ تَ لْتَهُ قاَلَ قُ لْتُ يََ رَسُولَ اللََِّّ   اَ قاَلَهاَ خَوْف ا مِنْ السِ لَاحِ قاَلَ أفََلَا لََ إِلَهَ إِلََّ اللََّّ إِنََّّ

أَنّ ِ  تََنَ َّيْتُ  حَتََّّ  عَلَيَّ  يُكَر رُِهَا  زاَلَ  فَمَا  لََ  أمَْ  أقَاَلَهاَ  تَ عْلَمَ  حَتََّّ  قَ لْبِهِ  عَنْ  شَقَقْتَ 
ا حَتََّّ يَ قْتُ لَهُ ذُو الْبُطَيْنِ يَ عْنِِ أَسْلَمْتُ يَ وْمَئِذ  قاَلَ فَ قَالَ سَعْدٌ وَأَنََ وَاللََِّّ لََ أقَْ تُلُ مُسْلِم  

ينُ كُلُّهُ للََِّّ  نَةٌ وَيَكُونَ الدِ  ُ وَقاَتلُِوهُمْ حَتََّّ لََ تَكُونَ فِت ْ   أُسَامَةَ قاَلَ قاَلَ رَجُلٌ ألََْ يَ قُلْ اللََّّ
نَةٌ وَأنَْتَ وَأَصْحَابُكَ تُ  ريِدُونَ أَنْ تُ قَاتلُِوا حَتََّّ فَ قَالَ سَعْدٌ قَدْ قاَتَ لْنَا حَتََّّ لََ تَكُونَ فِت ْ

نَةٌ   148تَكُونُ فِت ْ
c. Sebagaimana keimanan, kekafiran juga bertingkat-tingkat. 

 
148 Dari Usamah bin Zaid radhiyallahu ‘anhu, dia berkata, “Kami pernah dikirim oleh Rasulullah 

dalam suatu peperangan, lalu kami sampai di Al Huruqat daerah Juhainah pada pagi harinya, tiba-

tiba saya berjumpa dengan seorang laki-laki, dia berkata, ‘Laa Ilaaha Illallah,’ dan saya 

menikamnya. Tiba-tiba terlintas dalam pikiran saya akan kejadian tersebut, lalu saya tuturkan hal 

ini kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam, maka beliau bertanya, “Apakah dia telah 

mengucapkan kalimat Laa Ilaaha Illallahu, lalu kamu membunuhnya?!” Usamah berkata, lalu 

saya berkata, “Wahai Rasulullah, bahwasanya dia mengucapkan kata tersebut karena takut pedang 

(dibunuh)!” Beliau bertanya kembali, “Kenapa kamu tidak membelah hatinya hingga kamu tahu 

apakah dia telah mengucapkannya atau tidak?!” Tak henti-hentinya Beliau mengulang-ulangi 

perkataannya itu pada saya, hingga seolah-olah aku berkeinginan masuk Islam. Usamah berkata, 

Sa’ad berkata, “Adapun saya, demi Allah saya tidak membunuh seorang muslim hingga ia dibunuh 

oleh Dzu al-Buthain yaitu Usamah.” Seorang laki-laki berkata, “Bukankah Allah berfirman, (Al 

Anfal, 39)? Lalu Sa’ad berkata, “Sungguh kami telah berperang sehingga tidak menimbulkan 

fitnah, adapun engkau (Usamah) dan para sahabatmu ingin memerangi sehingga menimbulkan 

fitnah!” (HR Muslim) 



Bagian Ketiga 
 

242 
 

d. Berhati-hati melakukan takfir dengan memenuhi segala syarat 

(syuruth al-takfir ) dan meneliti perkara-perkara yang 

menggugurkannya (mawani’ al-takfir). 

e. Tidak mengkafirkan seseorang yang melakukan suatu dosa besar, 

selama ia tidak menghalalkannya. 

f. Membedakan antara takfir muthlaq dan takfir mu’ayyan. 

g. Tindakan, dan atau perbuatan yang berimplikasi kepada kekafiran 

tidak secara otomatis di-takfir. 

  



 

 243 
 

Muh. Waluyo, Lc., M.A149 & Mulkhlis Rahmanto, Lc., M.A.150 

 

A. Pendahuluan 

  Dalam diskursus prilaku keberagamaan umat, terdapat dua sikap yang 

paradoks; ifrâth (ekstrim kanan), sebagai sikap ekstrem atau berlebihan dalam 

menjalankan agama, dan sebaliknya tafrȋth (ekstrim kiri) yaitu sikap ekstrem atau 

berlebihan dalam mengurangi ukuran yang semestinya dalam beragama. 

Paradoksi beragama dalam tradisi tiga agama besar di dunia tampak dalam prilaku 

keberagamaan Yahudi dan Nashrani, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an. 

Misalnya saja, sikap orang-orang Yahudi yang berlebihan merendahkan harkat 

dan martabat Nabi Isa ‘alaihissalam yang mereka yakini sebagai “anak pezina” 

(tafrȋth). Sementara orang-orang Nashrani melabelinya sebagai “anak Tuhan” 

yang menunjukkan sikap berlebihan dalam menyanjungnya (ifrâth).151 

 
149 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN 

Surakarta. 

150 Anggota Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, 

Dosen Prodi Ekonomi Syariah FAI Universitas Muhammadiyah Yogyakarta 

151 Kedua sikap tercela tersebut difirmankanNya : 

ِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيمََ وَمَا أمُِرُوا إلََِّّ لِيَ  ا  اتَّخَذوُا أحَْباَرَهُمْ وَرُهْباَنهَُمْ أرَْباَباً مِنْ دُونِ اللََّّ عْبدُُوا إلِهًَا وَاحِدًا لََّ إلِهََ إلََِّّ هُوَ سُبْحَانهَُ عَمَّ

 كُونَ يشُْرِ 

“Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka sebagai tuhan selain Allah 

dan (juga mereka mempertuhankan) Al Masih putera Maryam, padahal mereka hanya disuruh 

menyembah Tuhan yang Esa, tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia. Maha suci 

Allah dari apa yang mereka persekutukan.” (QS. Al-Taubah/9:31) 

كِ بغَِيًّا فأَتَتَْ بهِِ قوَْمَهَا تحَْمِلهُُ قاَلوُا ياَ مَرْيمَُ لقَدَْ جِئتِْ    شَيْئاً فرَِيًّا . ياَ أخُْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أبَوُكِ امْرَأَ سَوْءٍ وَمَا كَانتَْ أمُُّ

“Maka Maryam membawa anak itu kepada kaumnya dengan menggendongnya. Kaumnya berkata: 

"Hai Maryam, sesungguhnya kamu telah melakukan sesuatu yang amat mungkar. Hai saudara 



Bagian Ketiga 
 

244 
 

Ekstrimisme kanan juga terfomulasikan dalam kalangan kaum Brahmana 

Hindu beraliran keras, Rahib-Rahib Kristen yang bertindak sewenang-wenang dan 

aliran lain yang berprinsip menyiksa diri  dan mengaharamkan rezeki yang baik-

baik serta perhiasan yang telah dihalalkan oleh Allah untuk hamba-hamba-Nya. 

Sedangkan ekstrimisme kiri juga tercermin pada aliran “mazdak” yang lahir di 

Persi. Permisivisme mutlak merupakan ajaran mendasar mereka. Permisivisme 

mutlak memperkenankan manusia melepaskan kendali dalam mengambil dan 

menggunakan segala sesuatu, hingga terhadap kehormatan yang suci menurut 

fitrah manusia. 152 

Dalam tradisi bangsa Arab jahiliyah juga lahir sikap ekstrimisme dengan 

memutar balikkan timbangan penghalalan dan pengharaman. Mereka 

menghalalkan minuman keras, riba yang berlipat ganda, melecehkan wanita serta 

menghalalkan membunuh anak perempuan mereka dengan cara menyembelihnya 

atau menguburnya hidup-hidup.153 Sementara di lain segi mereka mengharamkan 

atas diri mereka hal-hal yang baik dari tanaman dan binatang, kemudian 

menjadikan semua ini sebagai hukum agama. Ekstrimisme ini telah dikisahkan di 

dalam beberapa ayat al-Qur’an, di antaranya adalah surat al-An’am ayat 137-138: 

لِكَ زَيَّنَ لِكَثِي  مِ نَ الْمُشْركِِيَن قَ تْلَ أوَْلََدِهِمْ شُركََاؤُهُمْ لِيُدُْوهُمْ وَليَِ لْبِسُوا عَلَيْهِمْ  هُمْ وَلَوْ دِين َ  وكََذَٰ
ذِهِ أنَْ عَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ لََّ يَطْعَمُهَا إِلََّ  ُ مَا فَ عَلُوهُ  فَذَرْهُمْ وَمَا يَ فْتََوُنَ. وَقاَلُوا هَٰ  مَن شَاءَ اللََّّ

افْتََِ   نَّشَاءُ  هَا  عَلَي ْ اللََِّّ  اسْمَ  يَذْكُرُونَ  لََّ  وَأنَْ عَامٌ  ظهُُورُهَا  حُر مَِتْ  وَأنَْ عَامٌ  عَلَيْهِ  بِزَعْمِهِمْ   ۚ  اء  
 سَيَجْزيِهِم بِاَ كَانوُا يَ فْتََوُنَ 

“Dan Demikianlah pemimpin-pemimpin mereka telah menjadikan 

kebanyakan dari orang-orang musyrik itu memandang baik membunuh 

 
perempuan Harun, ayahmu sekali-kali bukanlah seorang yang jahat dan ibumu sekali-kali 

bukanlah seorang pezina." (QS. Maryam/19:27-28) 

152 Qardhawi, 1985. 

153 Rahikul Mahtum , Mubarak Furi 2004 



 

 245 
 

anak-anak mereka untuk membinasakan mereka dan untuk mengaburkan 

bagi mereka agama-Nya. Dan kalau Allah menghendaki, niscaya mereka 

tidak mengerjakannya, maka tinggalkanlah mereka dan apa yang mereka 

ada-adakan. Dan mereka mengatakan: ‘Inilah hewan ternak dan tanaman 

yang dilarang; tidak boleh memakannya, kecuali orang yang kami 

kehendaki’, menurut anggapan mereka, dan ada binatang ternak yang 

diharamkan menungganginya dan ada binatang ternak yang mereka tidak 

menyebut nama Allah waktu menyembelihnya, semata-mata membuat-

buat kedustaan terhadap Allah, kelak Allah akan membalas mereka 

terhadap apa yang selalu mereka ada-adakan.” 

Syeikh as-Sa’di (2005) dalam kitabnya Taisirul Karimir Rahman Fi Tafsiri 

Kalamil Manan menjelaskan bahwa ekstrimisme bangsa Arab Jahiliyah ini 

disebabkan oleh beberapa hal, seperti rusaknya akal pikiran, sempitnya 

pengalaman, dan kebodohan yang akut. Sementara Imam asy-Syaukani (2001) 

dalam Fathul Qodir mengungkapkan kisah nyata dengan mengutip pendapatnya 

Qotadah bahwa ada seorang Arab pada zaman Jahiliyah yang tega menghabisi 

nyawa anaknya karena dia takut jatuh miskin. 

 Selain di Arab, ekstrimisme juga terjadi di Barat. Dunia barat kini tengah 

menghadapi problem homoseksual yang sangat serius. Pemimpin-pemimpin 

gereja semakin terdesak opininya, karena selain mendukung praktik ini dengan 

alasan hak asasi manusia, sebagian pemuka Kristen dan cendekiawannya pun telah 

menjadi pelaku homoseksual atau  lesbianisme. Padahal kalau kita lihat sejarah, 

dulu dunia barat memperlakukan kaum homoseks dengan sangat kejam dan sadis. 

Robert Held dalam bukunya Inquissition, sebagaimana dikutip oleh Husaini 

(2005),  memuat foto-foto dan lukisan yang sangat mengerikan tentang kejahatan 

Inquisisi yang dilakukan tokoh-tokoh gereja saat itu. Dipaparkan lebih dari 50 

jenis dan model alat-alat penyiksa yang sangat brutal, seperti alat pembakaran 

hidup-hidup, pencukilan mata, gergaji pembelah tubuh manusia, pemotongan 

lidah, alat penghancur kepala, pengebor vagina, dan  berbagai alat serta model 

siksaan lainnya. Sekitar 85 persen korban penyiksaan dan pembunuhan adalah 



Bagian Ketiga 
 

246 
 

wanita. Antara tahun 1450-1800, diperkirakan sekitar 2 sampai 4 juta wanita telah 

dibakar hidup-hidup di dataran Katolik maupun Protestan Eropa. Dalam buku itu 

juga digambarkan bahwa pelaku homoseksual digergaji hidup-hidup. Mencermati 

kasus ini, dapat dikatakan bahwa dunia barat berangkat dari titik ekstrim ketitik 

ekstrim lain. Berdasar fenomena itu Allah menegaskan : 

 يََ أَهْلَ الْكِتَابِ لََ تَ غْلُوا في دِينِكُمْ وَلََ تَ قُولُوا عَلَى اللََِّّ إِلََّ الحَْقَّ 
“Wahai Ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, 

dan janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar.” 

(QS. Al-Nisa’/4:171) 

Setelah Muhammad SAW wafat kemudian muncul beberapa aliran dalam 

tubuh umat Islam terutama pada zaman Ali bin Abi Tholib. Pada saat itu Khawarij 

dan Syiah mulai berani menampakkan diri dan bermunculan amalan-amalan 

menyimpang baik Aqidah, Ibadah maupun akhlak dan kemudian muncul gerakan-

gerakan yang melampaui batas dan jauh dari sikap washathiyah (moderat).  

Fenomena seperti itu terus terjadi sampai pada masa sekarang  dan sikap berlebih 

lebihan (Ifrath), meremehkan (tafrith), kasar (Jafa’) adalah pemendangan yang 

sudah biasa muncul disebagian gerakan Islam. 

Istilah al-wasathiyah dewasa ini mengalami berbagai upaya pembiasan 

sehingga terlihat keluar dari maknanya yang Islami dan asli; jauh dari posisi 

utamanya sebagai karakteristik inti pedoman Islam dalam berfikir, menjalani 

hidup, mengkaji, mengaplikasikan, menerapkan, mengevaluasi, penerapan nilai 

dan pokok-pokok ajaran Islam. Istilah ini telah disimpangkan dari makna aslinya 

hingga tampak tidak memiliki hubungannya sama sekali dengan makna moderat. 

Dalam praksis kehidupan kontemporer, kedua sikap tafrith dan ifrath 

tersebut justeru tidak sedikit mewarnai model dan gaya keberagamaan kita, 

terlebih di Negara-negara muslim tingkat pluralitas etnik dan budaya yang tinggi. 

Tampak sebagian umat Islam cenderung bersikap sangat kaku, dan bahkan keras 



 

 247 
 

dalam mengartikulasikan paham keagamaan yang diyakininya, tanpa memberi 

ruang perbedaan sedikitpun. Di sisi lain, kita dapat menyaksikan sebagian lagi 

begitu kendor, dan bahkan permisif dalam beragama dengan mengadopsi berbagai 

ekspresi budaya dan pemikiran asing yang menyimpang. Kedua kecenderungan 

ini merupakan manifestasi dari sikap ghuluw. 

 Dalam konteks ini, penting bagi kita untuk menguraikan kembali sifat-sifat 

dasar Islam, yang membedakannya dari tradisi agama-agama, dan budaya lainnya. 

Salah satu karakteristik Islam yang dititahkan Allah Ta’ala dalam Kitab-Nya ialah 

predikatnya sebagai “ummatan wasatha” (umat tengahan).  

لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أمَُّة  وَسَط   ا وكََذَٰ  ا ل تَِكُونوُا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيد 
 “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat 

yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia 

dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” Al- 

Baqarah: 143 

Kemudian umat Muhammad dijadikan umat pilihan terbaik dengan Rasul 

pilihan yang dibekali dengan kitab al Qur’an yang sempurna, 

ق ا لِ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ   الْكِتَابِ وَمُهَيْمِن ا عَلَيْهِ وَأنَزَلْنَا إِليَْكَ الْكِتَابَ بِالحَْقِ  مُصَدِ 
 “Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa 

kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang 

diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap Kitab-Kitab yang lain 

itu”. Al Maidah: 48 

 

B. Pengertian Al-Wasathiyah 

1. Makna Etimologi 

Ibnu Faris menjelaskan dalam kitab “Maqayisul- Lughah” bahwa 

rangkaian huruf )و س ط(  menunjukan makna adil dan pertengahan. Perkara yang 

paling adil adalah   أوسطه(yang paling tengah). Allah Swt. berfirman, “…sebagai 



Bagian Ketiga 
 

248 
 

umat yang pertengahan.” (Al- Baqarah:143). Umatan Wasathan adalah kaum 

yang paling mulia dan paling bermartabat. Ibnu Mandzur berkata, “Pertengahan 

sesuatu adalah bagian yang berada di antara dua ujung. Seorang penyair berkata: 

“Jika aku bepergian, tempatkanlah aku di tengah-tengah! Karena aku lelaki tua 

yang tidak mampu menjinakkan kuda yang liar.” 

Penyair ini bermaksud, “Tempatkanlah aku di tengah-tengah kalian; di 

mana kalian dapat memperhatikan dan melindungiku! Jika aku berada sendirian 

di depan atau di belakang kalian, saya kawatir hewan tungganganku memberontak 

kepadaku.154 Bahwa  الوسط   أفضله   adalah (sesuatu yang ada di tengah)  الشيء 

 155.(hal yang paling utama dan lurus)وأعدله

Fairuz Abadi berkata, “Tengah (al-wasath) dari segala sesuatu adalah yang 

paling terbaik. Allah Swt. berfirman, ‘…demikianlah Kami telah menjadikan 

kalian sebagai umat yang pertengahan.’ (Al-Baqarah:143), artinya: yang paling 

adil dan terbaik.156 

Ibnu Manzur menukil perkataan seorang Arab Badui yang berkata kepada 

Imam Hasan, “Ajarkanlah kepadaku agama yang pertengahan, bukan yang 

berlebihan sehingga menyimpang jauh dan bukan pula yang tidak lengkap 

sehingga banyak yang gugur terabaikan!” Kemudian Ibnu Mandzur mengomentari 

perkataan di atas, “Yang dimaksud dengan pertengahan di sini adalah perkara yang 

berada di tengah-tengah, antara yang berlebihan dan yang lalai. Ali bin Abi Thalib 

mengatakan., “Orang yang terbaik adalah orang yang berada di tengah-tengah; di 

 
154 Lisanul-Arab Juz: 7 Hal: 428 

155 Ibid. Hal: 142 

156 Al-Qaamus Al-Muhith, Fairuz Abadi Juz: 3, Hal: 142 



 

 249 
 

mana orang yang lalai berusaha untuk mencapainya dan orang yang berlebihan 

kembali bersamanya.”157 

Pendapat yang semakin memperjelas makna etimologi ini, di antaranya 

adalah perkataan seorang penyair:  Dahulu, dia berada di tengah-tengah; 

kemudian ia terpisahkan oleh peristiwa peristiwa hingga ia pun menjadi berada 

di ujung. 

Penyair ini dapat menggabungkan antara makna pertengahan dan 

pinggiran dalam rangkaian kalimat secara cerdas. Hal ini menjelaskan perbedaan 

antara makna sikap tengah-tengah dan sikap yang ekstrim. 

2. Makna Terminologi 

Arti al-wasathiyah secara istilah, adalah sebuah kondisi terpuji yang 

menjaga seseorang dari  kecenderungan menuju dua sisi/sikap yang ekstrem, sikap 

berlebih-lebihan dan melalaikan. Al-Wasathiyah, juga bisa diartikan dengan 

kondisi seimbang dan setara antara dua sisi; di mana satu sisi/aspek tidak 

melampaui aspek yang lain; sehingga tidak ada yang berlebihan dan tidak pula 

melalaikan, tidak melampaui batas dan mengurangi.  Al-wasathiyah adalah juga 

merupakan sikap mengikuti yang lebih utama, lebih pertengahan, lebih baik dan 

lebih sempurna.158  

DR. Yusuf Al-Qardhawi mengatakan, “Kata Wasathiyah juga 

diungkapkan dengan istilah tawazun (seimbang) yaitu bersikap tengah-tengah dan 

seimbang antara dua aspek yang saling berseberangan; di mana salah satu aspek 

tidak mendominasi seluruh pengaruh dan menghilangkan pengaruh aspek yang 

 
157 Lisanul-Arab Juz: 7 Hal: 431 

158 Wasathiyatul-Islam, DR. Ahmad Umar Hasyim Hal: 7 



Bagian Ketiga 
 

250 
 

lain; di mana salah satu aspek tidak mengambil hak yang berlebihan sehingga 

mempersempit hak aspek yang lain. 

Contoh aspek-aspek yang saling berseberangan adalah aspek ruhiyah 

(spiritual) dan madiyah (materiil); aspek individual dan aspek kepentingan 

kolektif; aspek realitas dan idealis; aspek yang sikap konstan (dogmatik) dan aspek 

yang mungkin berubah-rubah. Adapun makna seimbang di antara kedua aspek 

yang berlawanan, adalah membuka ruang masing-masing aspek secara luas; 

memberikan hak masing-masing secara adil dan seimbang, tanpa penyimpangan, 

berlebih-lebihan, pengurangan, tindakan melampaui batas atau merugikan.159 

C.  Al-Wasathiyah Dalam Al-Qur`An Dan Sunnah 

Kata “ wasatha dan turunannya disebutkan dalam Al-Qur`an di beberapa 

tempat, diantaranya bermakna: 

1) Wasathiyatu al-Sya’air (moderat dalam syiar); seperti yang 

disebutkan dalam firman Allah “…dan janganlah kamu mengeraskan 

suara dalam shalatmu dan jangan pula kamu merendahkannya; dan 

carilah jalan tengah di antara keduanya". (al-Isra’:110). 

2) Wasathiyatu al-infaq (moderat dalam berinfak); sebagaimana dalam 

firman Allah., “…dan orang-orang yang apabila membelanjakan 

(harta), mereka tidak berlebih-lebihan dan tidak (pula) kikir; dan 

adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah di antara yang demikian.” 

(al-Furqan: 67); juga dalam firman-Nya, “…dan janganlah kamu 

menjadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah kamu 

terlalu mengulurkannya!” (al-Isra’: 29). 

 
159 Al-Khashaaish Al-`Aamah fil-Islam, DR. Yusuf Al-Qardhawi, Hal: 115 

 



 

 251 
 

3) Wasathiyatu as-suluk (moderat dalam perilaku); seperti dalam firman 

Allah,. “…dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan rendahkanlah 

suaramu!” (Luqman:19); juga dalam firman-Nya, “Makan dan 

minumlah, dan janganlah berlebih-lebihan! Sesungguhnya Dia (Allah) 

tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.” (al-A’raf: 31). 

4) Wasathiyatu al-mu’amalat (moderat dalam transaksi); sebagaimana 

dalam firman Allah, “...dan sempurnakanlah takaran dan timbangan 

secara adil!” (al-An’am: 152). 

5) Wasathiyatu al-qadha’ (moderat dalam peradilan); seperti dalam 

firman Allah, “…damaikanlah di antara keduanya (yang berselesih) 

secara adil; dan hendaklah kamu berlaku adil!” (al-Hujurat: 9). 

6) Wasathiyatu al-khairiyah (moderat sebagai umat terbaik); 

sebagaimana dalam firman Allah., “Demikianlah, Kami telah 

menjadikan kalian (umat Islam) sebagai umat pertengahan.” (al- 

Baqarah:143); juga dalam firman-Nya, “Berkata seorang yang paling 

baik di antara mereka, “Bukankah aku telah mengatakan kepada 

kalian, “Hendaklah kalian bertasbih (kepada Tuhan)?” (al-Qalam: 

26). 

7) Wasathiyatu al-zaman (pertengahan dalam waktu); seperti disebutkan 

dalam firman Allah., “…peliharalah semua shalat(mu) dan 

(peliharalah pula) shalat al-wusthaa!160” (al Baqarah: 228). Makna 

shalat pertengahan (al-wusthaa) di sini tidak lantas menyimpang 

kendati yang dimaksudkan adalah sholat shubuh atau sholat ashar 

(sesuai pendapat yang terkuat), atau bahkan shalat-shalat yang lain, 

sebagaimana yang dijelaskan dalam beberapa kitab tafsir. Sebab yang 

 
160 Shalat wusthaa ialah shalat yang di tengah-tengah dan yang paling utama. ada yang berpendapat, 

bahwa yang dimaksud dengan shalat wusthaa ialah shalat Ashar. menurut kebanyakan ahli hadits, 

ayat ini menekankan agar semua shalat itu dikerjakan dengan sebaik-baiknya. 



Bagian Ketiga 
 

252 
 

dimaksudkan dengan kata “alwustha” di sini adalah isyarat terhadap 

waktu, bukan yang lain. 

8) Wasathiyatu al-makan (pertengahan dalam tempat); sebagaimana 

dalam firman Allah., “Kemudian mereka (kuda-kuda perang) 

menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh.” (al-‘Adiyat: 5). Ayat 

ini memberikan isyarat pertengahan tempat; karena kudakuda perang 

tersebut berlari kencang ke tengah-tengah pasukan musuh, memecah 

dan merusak barisan mereka. 

Wasathiyah (moderat) terdapat pada sunnah Nabi SAW., baik tersurat 

(lafdzi) ataupun tersirat (maknawi), di antaranya: 

1) Rasulullah SAW. bersabda, 

ينَ  إِنَّ  ينَ  يُشَادَّ  وَلَنْ  يُسْرٌ،  الدِ  دُوا غَلَبَهُ، إِلََّ  أَحَدٌ  الدِ   وَاسْتَعِينُوا وَأبَْشِرُوا، وَقاَربِوُا، فَسَدِ 
 .البخاري رواه . الدُّلْةَِ  مِنَ  وَشَيْء   وَالرَّوْحَةِ  بِالْغَدْوَةِ 

“Sesungguhnya agama ini adalah mudah. Tidaklah seseorang 

berlebih-lebihan dalam melaksanakan agama ini, melainkan dia 

akan dikalahkan. Maka lakukanlah seperti yang diperintahkan; 

atau lakukan apa yang mendekatinya; berbahagialah dan 

memohonlah pertolongan di waktu pagi, petang dan di waktu 

malam!” (HR.  Bukhari).161 

2) Rasulullah SAW. berdoa, 

 حبان ابن رواه .واال رِضَى الغضَبِ  في  لَ  والعَد ، وَالْغِنَ  الْفَقْرِ  في  الْقَصْدَ  وَأسْألَُكَ 
“Aku memohon kepada-Mu kesederhanaan dalam  kefakiran dan 

kekayaan; dan sikap adil di kala marah  atau rida.” (HR. Ibnu 

Hibban).162 
3) Rasulullah SAW. bersabda, 

 
161 Shohih Bukhari, Kitab Bad`il-wahyu Bab: Ad-Diin Yusrun, Jilid: 1 Hal: 23 

162 Shohih ibnu Hibban; Jilid: 5 Hal: 305 



 

 253 
 

وَأُصَلِ ي أَصُومُ  لَكِنِِ   لَهُ، وَأتَْ قَاكُمْ  للََِّّ  لَأَخْشَاكُمْ  إِنّ ِ  وَاللََِّّ  أمََا  وَأتََ زَوَّجُ  وَأرَْقُدُ، وَأفُْطِرُ، 
 .البخاري رواه .فَ لَيْسَ مِنِ سُنَّتِِ  عَنْ  رَغِبَ  فَمَنْ  النِ سَاءَ،

“Demi Allah, aku adalah orang yang paling takut dan bertakwa 

kepada Allah SWT. di antara kalian semua. Meskipun begitu, aku 

berpuasa dan berbuka; sholat dan tidur; dan aku juga menikahi 

perempuan. Barangsiapa yang tidak suka dengan sunnahku, ia 

bukanlah termasuk golonganku.” (HR. Bukhari).163 
4) Diriwayatkan dalam hadits Anas ra., 

 “Rasulullah SAW. berbuka pada suatu bulan, hingga kami mengira 

beliau tidak berpuasa pada bulan itu. Beliau juga berpuasa hingga 

kami mengira beliau tidak pernah berbuka (berhenti berpuasa). Ketika 

kamu hendak menyaksikan Beliau shalat malam, kamu akan 

mendapatkannya sedang shalat; dan ketika kamu ingin 

menyaksikannya tidur, kamu juga akan melihatnya tidur.” (HR. 

Bukhari).164 

5) Dijelaskan pula dalam hadits riwayat Anas bin Malik., bahwa Nabi 

SAW. memasuki masjid dan melihat tali terbentang di antara dua tiang. 

Beliau pun bertanya, “Tali apakah ini?” Kami menjawab, “Ini adalah 

tali milik Zainab yang ia gunakan untuk bersandar jika merasa lelah.” 

Maka, Beliau pun bersabda, “Lepaskanlah tali ini! Sholatlah kalian 

dalam keadaan giat! Jika sudah merasa lelah, maka tidurlah!” (HR. 

Bukhari).165 Dalam riwayat lain, beliau berkata kepada Zainab, 

“Jikakamu mengantuk, maka tidurlah!”. 

6) Diriwayatkan dari Aisyah ra., “Khaulah binti Hakim bin Umayah bin 

Harits bin Auqash As-Sulamiyah, istri Utsman bin Madh`un, datang 

menemuiku. Rasulullah Saw. menyaksikan penampilan buruk Khaulah. 

Beliau berkata kepadaku, “Wahai Aisyah, alangkah buruk penampilan 

Khaulah!” Aku menjawab, “Wahai Rasulullah, ia bagaikan wanita yang 

 
163 At-Targhib wat-Tarhib; Jilid: 3, Musnad Ahmad: Jilid: 3 Hal: 385 

164 Shohih Bukhari, Kitab: Bad`il-Wahyi Bab: Kaifa Kaanat SholatuNabi; Jilid: 1 Hal: 283 

165 Ibid; Bab: Maa yukrahu minat-Tasyadud fil-Ibadaat; Jilid: 1 Hal:386 



Bagian Ketiga 
 

254 
 

tidak mempunyai suami. Suaminya selalu berpuasa di siang hari dan 

sholat di malam hari; maka ia pun membiarkan dirinya dan tidak 

merawatnya.” Maka, Rasulullah SAW. mengirimkan pesan kepada 

Utsman bin Madh`un, “Wahai Utsman, apakah kamu tidak menyukai 

sunah-sunahku?” Utsman menjawab, “Demi Allah, tidak, wahai 

Rasulullah! Sebaliknya, saya ingin mengikuti sunnahmu.” Rasulullah 

Saw. bersabda kepadanya, “Sesungguhnya aku tidur dan melakukan 

sholat; berpuasa dan berbuka; juga menikahi wanita. Takutlah kepada 

Allah, wahai Utsman! Ketahuilah bahwa keluargamu melalui hak yang 

wajib kamu tunaikan; tamumu juga memiliki hak atas dirimu; dan 

jiwamu juga memiliki hak yang harus kamu tunaikan. Berpuasalah, 

kemudian berbukalah! Laksanakanlah sholat dan tidurlah!”.166 

7) Rasulullah SAW. telah mempersaudarakan antara Abu Darda` r.a. dan 

Salman Al-Farisi. Suatu ketika, Salman menyaksikan istri Abu Darda` 

dalam keadaan tidak terurus. Ia pun bertanya, “Wahai Ummu Darda’, 

kenapa keadaanmu seperti ini?” Ummu Darda’ menjawab, “Saudaramu 

itu selalu melakukan shalat di tengah malam dan berpuasa di siang hari.” 

Maka, Salman berkata kepada Abu Darda`, “Sesungguhnya Tuhanmu 

memiliki hak yang harus kamu tunaikan; jiwamu memiliki hak yang 

wajib kamu berikan; dan keluargamu juga memiliki hak yang harus 

kamu tunaikan. Maka, tunaikanlah semua hak kepada setiap yang 

berhak!” Berkaitan dengan kejadian ini, Rasulullah SAW. bersabda, 

“Salman itu benar.” 

8) Amirul Mukminin, Ali bin Abu Thalib berpesan kepada putranya, 

Hasan, menjelang beliau wafat, “Wahai putraku, berhematlah (jangan 

berlebih-lebihan) kamu dalam menggunakan rezekimu; seimbanglah 

 
166 Majma`uz-Zawaid Jilid: 4 Hal: 301 



 

 255 
 

dalam beribadah; dan laksanakanlah  selalu amalan yang kamu 

mampu!” yakni amalan-amalan yang pertengahan dan tidak melampaui 

batas kemampuan.  

D. Aspek-Aspek Sikap Moderat 

Al-wasathiyah (sikap moderat) dalam Islam, tidak hanya terbatas pada 

suatu aspek kehidupan tertentu saja; melainkan mencakup seluruh aspek 

kehidupan, terstruktur rapi dalam setiap aspek dan terbentang seluas cakrawala 

kehidupan. 

 

1. Moderat Dalam Pemikiran dan Pergerakan 

a. Kemoderatan Akidah Yang Sesuai Dengan Fitrah 

Akidah Islam merupakan keyakinan wasathiyah, akidah yang 

sesuai dengan fitrah, baik dalam hal toleransi, kejelasan, konsistensi, 

keseimbangan hingga tingkat kemudahannya. Moderat dalam akidah akan 

jauh dari penyangkalan manusia yang tidak beriman dan golongan yang 

menyerupakan sesuatu terhadap wujud Allah, sebagaimana yang terjadi 

pada kaum Yahudi yang menyatakan bahwa tangan Allah terbelenggu dan 

kaum Nasrani yang mengatakan bahwa Isa Al-Masih adalah putra Allah 

serta kaum materialis yang mengingkari hal-hal ghaib; dan dari kedustaan 

penganut spiritualisme yang hidup di luar realita kehidupan.  

Moderat dalam akidah Islam berkonsentrasi pada petunjuk al-

Quran dan Sunnah Rasulullah SAW, jauh dari filsafat yang kebablasan 

karena bersandar  kepada dalil naqli dan dalil aqli. Sikap moderat akan 

menguatkan hubungan antara nurani manusia dengan penciptanya, Allah 

SWT. Hal ini, agar manusia mampu mencapai bentuk pengetahuan rohani 

sebagai bentuk pengetahuan yang paling benar dan termanis. Imam Hasan 



Bagian Ketiga 
 

256 
 

Al-Bashri mengatakan, “Ilmu memiliki dua dimensi: ilmu lisan yang akan 

menjadi alasan Allah  untuk mengazab manusia, dan ilmu hati yang 

bermanfaat.”167  

Sikap moderat berdiri diatas bangunan akidah yang menyeluruh 

(tidak parsial). Allah SWT memperingatkan orang-orang yang bersikap 

parsial terhadap al-Quran dalam firman-Nya, “…sebagaimana (kami 

telah memberikan peringatan), Kami menurunkan (azab) kepada orang-

orang yang membagi-bagi (kitab Allah), (yaitu) orang-orang yang telah 

menjadikan Al Quran itu terbagi-bagi.” (Al-Hijir: 90-91). Al-Quran 

merupakan pedoman hidup yang sangat menyeluruh dan menjadi 

pedoman hidup dan landasan perundang-undangan.. 

Sikap moderat dalam aqidah juga tercermin dalam kehati-hatian 

dalam perkara takfir. Pengkafiran seorang muslim hanyalah berlandaskan 

perkara qath’i yang tidak mengandung beberapa kemungkinan atau 

kesamaran. Karena perkara qath’i termasuk dalil-dalil muhkam dan 

hukum-hukum yang jelas. Setiap orang yang telah menyatakan dua 

kalimat syahadat, maka darahnya terpelihara dan tidak boleh 

ditumpahkan kecuali dengan alasan-alasan yang benar sebagaimana yang 

telah ditegaskan dalam dalil-dalil syariat.  

b. Moderat Dalam Syiar-Syiar Yang Mendorong Upaya Pemakmuran 

Sikap moderat dalam melaksanakan syiar-syiar Islam dilandasi 

oleh firman Allah Swt., “Wahai orang-orang yang beriman, apabila 

(telah) diserukan panggilan menunaikan shalat Jum'at, maka 

bersegeralah kamu mengingat Allah dan tinggalkanlah transaksi jual beli! 

Karena yang demikian itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. 

 
167 Ibid; Bab: Maa yukrahu minat-Tasyadud fil-Ibadaat; Jilid: 1 Hal: 386 



 

 257 
 

Apabila sudah (selesai) ditunaikan shalat, maka bertebaranlah kamu di 

muka bumi dan carilah karunia Allah! Dan berzikirlah kepada Allah 

sebanyak banyaknya supaya kamu beruntung.” (al-Jum’ah: 9- 10). 

Kewajiban sebagai bentuk tanggung jawab dalam Islam tidaklah 

sulit dan memberatkan serta tidak mungkin bertentangan dengan tuntutan 

hidup dan keluar dari batas kemampuan manusia, seperti bekerja keras 

mencari rizki sebagai jaminan keberlangsungan hidup; berkerja untuk 

memenuhi kebutuhan; bekerja keras untuk mewujudkan kemakmuran; dan 

berkorban untuk memimpin umat guna membangun peradaban. 

Sikap moderat dalam syiar-syiar Islam juga tercermin dalam 

kaidah-kaidah perundang-undangan Islam. Kaidah-kaidah fikih yang 

dibuat oleh para ulama untuk menyatukan cabang-cabang masalah fikih, 

semuanya menegaskan nilai moderat ini secara gamblang. Di antara 

kaidah-kaidah tersebut adalah: 

شَقَّةُ 
َ
 الت َّيْسِيَْ  تَِْلِبُ  الم

 “Kesulitan menuntut adanya kemudahan” 

حْظوُراَت تبُِيحُ  الضَّرُورَةُ 
َ
 الم

 Keadaan darurat menyebabkan bolehnya hal-hal yang dilarang 

 رَيْنِ الضَّرَ  أَخَف ِ 
 Dalam keadaan darurat, boleh melakukan perkara haram yang 

paling ringan madharatnya 

 الْث  يرفع الَضطرار
 Keadaan terpaksa menggugurkan suatu dosa 



Bagian Ketiga 
 

258 
 

 - العام  الضرر رفع لصالح يتحمل الخاص الضرر
Kemadharatan yang bersikap khusus (personal) ditanggung 

(dilakukan) untuk menghilangkan kemadharatan yang bersifat 

umum 

 البَاءة  الذمة في الأصل
Hukum asal orang yang mendapat tanggungan (titipan) adalah 

dinyatakan bebas 

 ضاق اتسع وإذا اتسع، ضاق إذا الأمر
Apabila sebuah perkara mengalami kesulitan maka menjadi 

lapang; dan jika menjadi lapang, maka kembali menjadi lebih 

sempit (terbatas) 

Seluruh contoh kaidah tersebut akan mewujudkan sikap seimbang 

yang sangat detail; melahirkan batasan yang bijaksana dan terjaga dari 

kecenderungan terhadap salah satu sisinya. Hal ini karena sebuah perkara 

berjalan dan terus melebar di area tertentu; sehingga apabila sudah 

mencapai pada batas tertentu dan hampir melampauinya, ia kembali 

menuju arah yang berlawanan secara otomatis agar tetap seimbang 

sebelum mencapai batas tidak sempurna atau ekstrim (berlebihan).168 

Dalil (nash) yang jelas dan pasti, seperti qishash, had dan sebagian 

permasalahan fikih lainnya, dikecualikan dari kaidah tersebut karena hal 

itu berada di tengah-tengah (tawassuth) yang tidak dapat menerima 

penambahan atau pengurangan, seperti halnya ijtihad ketika terdapat nash 

(dalil pasti), tidak dapat diterima secara totalitas. 

 
168 Lihat: Al-Wasathiyah wal-I`tidal Fil-Islam, DR. Ahmad Hadi Hal: 5 



 

 259 
 

2. Moderat Dalam Metode (Manhaj) 

a. Sudut Pandang Yang Universal 

Risalah Islam adalah risalah yang universal, terbentang luas hingga 

meliputi seluruh masa dan mengatur seluruh kehidupan umat; dan 

menancap dalam hingga mencakup seluruh urusan duniawi dan ukhrawi. 

Islam -sebagaimana yang dituduhkan oleh kaum sekuler- tidak hanya 

terbatas pada aspek akidah dan ibadah saja, melainkan Islam mencakup 

seluruh aspek kehidupan. Pernyataan kita ini harus mencakup nilai 

universalitas Islam ini. Pernyataan ini harus menjelaskan bahwa Islam 

adalah risalah agama untuk memperbaiki kehidupan masyarakat, tatanan 

politik negara, pembentukan umat, kebangkitan bangsa, dan reformasi 

kehidupan. Islam adalah agama yang sangat sempurna, karena Islam 

adalah akidah dan syariat; dakwah dan negara; perdamaian dan jihad; 

kebenaran dan kekuatan; ibadah dan muamalah (transaksi); juga urusan 

agama dan urusan dunia. 

b. Prioritas Dalam Pemahaman 

Sudut pandang yang benar tentang Islam melahirkan pemahaman 

bahwa tidak semua perintah dalam Islam berada pada tingkat urgensi yang 

sama. Sebagian ada yang Wajib dan ada yang sunah, ada yang manfaatnya 

meluas kepada pihak lain dan ada pula yang manfaat hanya terbatas bagi 

pelakunya; ada yang bersifat menyeluruh dan ada pula yang bersifat 

parsial. Tuntutan Sudut pandang yang moderat adalah mendahulukan 

perkara yang wajib atas perkara yang sunnah; perkara yang bermanfaat 

luas atas perkara yang manfaatnya terbatas; dan perkara yang universal 

atas perkara yang parsial. 



Bagian Ketiga 
 

260 
 

Pandangan moderat dalam pemahaman ini memiliki tingkat 

urgensi yang sangat luar biasa. Ketika prinsip ini hilang, manusia akan 

terjerumus ke dalam jeratan dampat buruk seperti sibuk dan terlena dengan 

perkara-perkara cabang hingga lupa terhadap perkara-perkara pokok yang 

bersifat universal, mendahulukan perkara sunnah atas perkara fardhu; 

perkara tersier atas perkara skunder; atau perkara sekunder atas perkara 

primer dalam berbagai aspek kehidupan, cenderung mengabaikan faktor 

sebab dan enggan mengambilkannya hanya berlandaskan praduga dan 

ketidaktahuan bahwa “sebab” dan “akibat” memiliki hubungan erat, tidak 

mampu memisahkan antara kebenaran dengan sosok figure, mencampur 

aduk antara yang permanen (tsawabit) dan hal yang bisa berubah 

(mutaghayyirat). 

 

c. Bertahap Dalam Membangun 

Dakwah Islam memiliki tujuan yang mulia yaitu membangun 

kehidupan masyarakat  dengan menggapai idealism dan level tertinggi 

dalam menerapkan agama Islam dalam realitas kehidupan manusia. 

Namun, persepsi yang moderat menuntut untuk memahami realitas 

kehidupan dan memikirkan tahapan-tahapannya mulai dari kondisi yang 

ada hingga kondisi yang dicanangkan dan diharapkan. Periodisasi 

menuntut kita untuk mengetahui skala prioritas kerja kita; menuntut kita 

untuk mengurutkan yang harus didahulukan agar segala upaya kita tidak 

melintas jauh dari realitas, tidak kehilangan pengaruh, tidak menjadi 

penghalang manusia untuk menuju jalan Allah., tidak menyimpang dari 

nilai Islam dan Sunnah Rasulullah SAW. Kewajiban shalat, puasa dan 

zakat melalui proses periodisasi hingga sampai pada tingkatnya yang 



 

 261 
 

bersifat final. Pengharaman riba, khamr (mimuman keras) dan kewajiban 

memerdekakan budak, semuanya memperhatikan aspek periodisasi. 

Penerapan ajaran Islam harus memperhatikan aspek periodisasi; 

berbeda dengan pemikiran yang harus bersifat universal dan menyeluruh. 

Ada perbedaan antara teori dan sudut pandang dengan penerapan dan 

pelaksanaan. 

Periodesasi dalam membangun bertujuan untuk meraih kesuksesan 

tanpa ketergesa-gesaan. Dakwah dan pirantinya perlu dipersiapkan secara 

sempurna dan memerlukan waktu untuk berproses. Masyarakat sebagai 

objek dakwah juga tidak serta merta akan menerima ajakan dakwah akan 

tetapi memerlukan waktu dan proses yang berkelanjutan dan 

berkesinambungan. 

 

d. Saling Melengkapi Dalam Perilaku 

Islam adalah agama yang moderat dalam akhlak dan perilaku, di 

antara sikap kaum idealis yang berkhayal bahwa manusia adalah malaikat 

sehingga mereka menentukan nilai-nilai etika yang tidak mungkin digapai, 

dan sikap kaum realistis yang menganggap manusia sebagai hewan 

sehingga mereka menginginkan perilaku-perilaku yang tidak layak 

baginya. Kelompok pertama terlalu berperasangka baik terhadap fitrah 

manusia sehingga menganggapnya sebagai kebaikan murni; sedangkan 

kelompok kedua berburuk sangka terhadap fitrah manusia sehingga 

menganggapnya sebagai keburukan murni.169 

 
169 Al-Khashaaish Al-`Ammah Lil-Islam, DR. Yusuf Al-Qardhawi Hal:126. 

 



Bagian Ketiga 
 

262 
 

Manusia adalah gumpalan tanah dan tiupan ruh yang dititipi akal, 

jasad dan jiwa oleh Allah.. Kemudian Allah menjadikan nutrisi akal berupa 

pengetahuan; nutrisi tubuh berupa makanan; nutrisi jiwa berupa 

penyucian; dan nutrisi perasaan adalah seni yang luhur. Sebagaimana pula 

Allah menciptakan bagi manusia pengetahuan yang sangatn luas, makanan 

yang baik, ibadah-ibadah yang suci, dan pendengaran suara yang indah. 

Maka orang yang berakal adalah orang yang mampu menangkap setiap 

buruannya (peluang baik) dengan anak panah; memetik bunga dari setiap 

kebun; dan memenuhi semua kebutuhan fitrahnya sesuai dengan perintah 

Allah. Sebaliknya, orang yang lalai adalah orang yang menyia-nyiakan 

satu dari sekian kebutuhan fitrahnya, sehingga tatanannya menjadi rusak 

dan fungsi penciptaannya menjadi tidak stabil. 

Dalam realitas kehidupan kita ada masyarakat muslim sebagai 

masyarakat yang selalu beribadah, bersungguh-sungguh, bertekad kuat dan 

bekerja sampai lelah; tidak boleh ada gigi yang terlihat karena tertawa; 

tidak boleh ada kegembiraan terlukis di wajah manusia. Di sisi lain, juga 

ada yang melebur pembatas antara yang disyariatkan dan yang dilarang, 

yang halalkan dan yang haram; sehingga mereka menjadikan kehidupan 

sebagai permainan dan menyia-nyiakan umur. Kebenaran berada di 

ditengah-tengah, antara yang berlebihan dan yang menyia-nyiakan. 

Kebenaran juga menyerukan sikap seimbang dalam akhlak dan perilaku. 

Sikap moderat dalam perilaku tercermin dalam berbagai sifat, di antaranya 

adalah: 

1. Seruan untuk bersikap sedang-sedang dalam berjalan, antara pelan dan 

terburu-buru. Allah SWT berfirman, “Sederhanalah dalam berjalan!” 

(al-Furqan: 67) 



 

 263 
 

2. Seruan bersikap sedang-sedang dalam berbicara, antara keras dan 

pelan. Allah berfirman, “…dan sederhanakanlah suaramu!” 

3. Seruan untuk seimbang dalam berinfak, antara berlebih-lebihan dan 

pelit. Allah berfirman, “…dan orangorang yang apabila 

membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan dan tidak (pula) 

kikir; tetapi (pembelanjaan itu) berada di antara yang demikian.” (al-

Furqan: 67). 

4. Seruan untuk seimbang antara berlebihan (isrof).dalam menggunakan 

perkara halal dan meninggalkannya. Allah berfirman, “(Makan dan 

minumlah kalian; dan jangan pula berlebih-lebihan.” (al-A’raf: 31). 

5. Seruan untuk seimbang dalam menjalani kehidupan, di antara terlena 

dalam buaian dunia dan menjadi pendeta yang meninggalkan dunia. 

Allah SWT. berfirman, “Carilah negeri akhirat dalam segala yang 

telah dianugerahkan oleh Allah kepadamu; dan janganlah kamu 

melupakan kebahagianmu berupa (kenikmatan) duniawi!” (al-Qashas: 

77). Allah SWT Juga berkata, “Di antara mereka ada yang berdoa: 

"Ya Tuhan Kami, berikanlah kepada kami kebaikan di dunia dan 

kebaikan di akhirat…” (al-Baqarah: 201); juga firman-Nya, “Kami 

telah berikan kepadanya pahalanya di dunia; dan ia di akhirat, 

termasuk orang-orang yang shalih.” (QS.  Al-Ankabut: 27) 

 

3. Sikap Moderat Dalam Pembaharuan dan Ijtihad 

a. Terhubung Dengan Sumber Asal (sejarah masa lalu) 

Wasathiyah (sikap moderat) termasuk karakter Islam yang utama; 

karena nilai inilah yang senantiasa menghubungkan kaum muslimin 

dengan prinsip dasar mereka. Kehidupan saat ini tidaklah terputus dari 

sejarah masa lalu akan tetapi kehidupan saat ini bukan pula tahanan yang 



Bagian Ketiga 
 

264 
 

terbelenggu oleh hasil karya generasi terdahulu. Masa kini kaum muslimin 

paham warisan leluhur untuk generasi seterusnya; karena zaman sekarang 

bukanlah zaman dulu, lingkungan saat ini bukanlah lingkungan saat itu dan 

permasalahan sekarang bukanlah permasalahan masa silam. 

Kaum muslimin terdahulu berijtihad untuk memecahkan 

permasalahan mereka saat itu. Maka kita tidak boleh membebani mereka 

dengan apa yang bukan urusan mereka, untuk menyelesaikan 

permasalahan kita saat ini. Allah Swt. berfirman, “Itu adalah umat yang 

telah lalu; bagi mereka apa yang telah mereka lakukan dan bagi kalian 

apa yang telah kalian usahakan; dan kalian tidak akan ditanya (dimintai 

tanggung jawab) tentang apa yang telah mereka lakukan.” (al-Baqarah: 

41). 

b. Terhubung Dengan Masa Kini (dunia kontemporer) 

Islam memandang kehidupan ini selalu mengalami perubahan dan 

perputaran. Oleh karena itu, sikap moderat Islam menolak berpisah dari 

masa kini dan mengabaikan peristiwa yang terjadi di dalamnya. 

Kemoderatan Islam juga menolak membungkus ijtihad yang dipengaruhi 

oleh sebuah kondisi atau lingkungan dengan baju keabadian dan 

pemeliharaan dari kesalahan dan perubahan, tanpa ada ijtihad lain yang 

juga dipengaruhi oleh lingkungan dan kondisi yang berbeda dengan 

lingkungan ijtihad sebelumnya. Hal ini karena nilai murunah 

(fleksibelitas) dan sa’ah (keleluasan) tidak akan bermakna jika nash 

dzanni – baik penetapan atau pemahamannya- berubah melalui proses 

ijtihad menjadi nash qath`i berkaitan dengan hak selain mujtahid. Di sisi 

lain, seluruh nash qath`i harus tetap terjaga dan tidak boleh mengalami 

perubahan atau pergantian hingga berubah -karena proses ijtihad- menjadi 

nash dzanni. 



 

 265 
 

Keterikatan dengan masa kini berlandaskan identifikasi terhadap 

waktu dan tempat bagi setiap pemahaman (hasil ijtihad); juga berlandaskan 

pemisahan antara pemahaman yang berkaitan dengan waktu atau tempat 

tertentu dengan pemahaman yang bersifat mutlak. Kemoderatan Islam 

menjelaskan bahwa teks-teks syariat (Alquran & Sunnah) adalah terbatas. 

Sedangkan peristiwa selalu berganti-ganti dan pengalaman (hasil 

percobaan) tidak tetap dan selalu berubah. Maka, wadah yang mereka 

miliki belum penuh untuk memuat tambahan-tambahan yang bermanfaat 

(ijtihad-ijtihad baru).  

Hukum harus selalu berkembang dan dinamis sejalan dengan 

perubahan kondisi dan pergantian keadaan, masa, ruang dan situasi dalam 

setiap masa dan wilayah, agar tetap sesuai dengan maksud syariat pada 

masa tersebut tanpa menafikan korelasi dengan hukum asal. Oleh karena 

itu, kita menjumpai Islam menyeru kaum muslimin untuk berhubungan 

dengan masa kini (dunia kontemporer) dan mengambil peradaban bangsa 

lain selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai moral, nilai-nilai pokok 

akidah, pemahaman, pemikiran, kurikulum pendidikan dan arahan-arahan 

syariat umat Islam. 

Setiap “hikmah” adalah sesuatu yang hilang  dan harus dicari. 

Siapapun yang menemuan dan di manapun hikmah ini ditemukan, dialah 

yang paling berhak atasnya, tidak penting dari mana hikmah tersebut 

muncul. Jalan inilah yang ditempuh oleh para generasi shalih terdahulu 

ketika mereka berhubungan dengan umat lain. Sikap mereka terhadap 

kebudayaan umat lain adalah sikap seorang yang memahami kaidah asal 

dan standar hukum agamanya. Sikap inilah yang mereka tujukkan ketika 

mengambil, menolak, membantah, menerima, membenarkan atau 

mengingkari kebudayaan umat lain. 



Bagian Ketiga 
 

266 
 

4. Nilai Moderat dalam Hukum 

a. Menghormati Kaidah-Kaidah Pokok 

Nilai moderat Islam mengagungkan seluruh kaidah pokok yang 

melandasi bangunan hukum Islam; menjaganya dari tangan-tangan yang 

hendak mempermainkannya, merubah atau menyelewengkannya, seperti 

yang menimpa ajaran agama-agama terdahulu-; memeliharanya dari segala 

upaya mengkosongkannya dari makna dan pemahaman yang 

dikandungnya. 

Hukum-hukum permanen Islam yang tercermin dalam maqasid 

syariat kulliyah (maksud syariat Islam yang bersifat umum), kewajiban-

kewajiban yang bersifat rukun, hukum-hukum yang bersifat qath`i, nilai-

nilai akhlak dan lain sebaginya, semuanya merupakan kaidah pokok yang 

tidak boleh diremehkan. Di antara bentuk meremehkan kaidah pokok ini 

adalah upaya sebagian orang untuk menggoyahkan perkara permanen ini, 

dengan memanfaatkan pemahaman yang keliru terhadap nilai kemoderatan 

Islam, atau melalui berbagai negosiasi dan menetapkan solusi bagi suatu 

permasalahan. 

b. Memberikan Kemudahan Dalam Perkara Cabang 

 Dalam perkara cabang nilai moderat memberikan kemudahan 

dalam melaksanakan masalah furu’ (perkara cabang) dan ini kebalikan dari 

perkara pokok. Hal ini dimaksudkan untuk menolak kesulitan dan 

menghilangkan kesukaran. Ini merupakan metode Nabi SAW yang 

berlandaskan prinsip mengambil perkara termudah di antara dua pilihan 

yang diberikan. Rasulullah SAW bersabda, “Mudahkanlah dan janganlah 

kalian mempersulit!”. Imam Sufyan As-Tsauri berkata, “Fikih adalah 



 

 267 
 

keringanan dari seorang yang terpercaya. Adapun sikap keras, semua 

orang mahir melakukannya.” 

Sikap moderat mencoba menyeimbangkan antara mengagungkan 

kaidah pokok dan memudahkan dalam masalah cabang sesuai metode 

analisis teoritis yang benar, analisis yang objektif, komprehensif dan 

integral terhadap teks-teks dalil syar’i, analisis yang mengembalikan 

hukum mutasyabihat kepada hukum yang muhkam, dalil yang dzanni 

kepada dalil yang qath`i, masalah cabang kepada masalah pokok, dan 

masalah yang bersifat parsial kepada masalah utama yang bersifat 

menyeluruh. 

5. Nilai Moderat dalam Interaksi Peradaban 

a. Keistimewaan Yang Tidak Mengisolasi 

Nilai moderat Islam dalam interaksi peradaban menuntut setiap 

muslim untuk memahami kekhususan dan keistimewaan agamanya yang 

tercermin dalam kebenaran pemikirannya, kebenaran sistem dan hukum 

syariatnya, juga dalam kebenaran sistem interaksi masyarakatnya. Namun, 

keistimewaan ini bukan untuk mengisolasi kaum muslimin dari umat lain. 

Keistimewaan ini justru membuka jalan bagi umat Islam untuk berinteraksi 

dengan umat lain sesuai kadar yang diperlukan.  

Islam adalah agama yang memiliki kemampuan hebat untuk 

berinteraksi dengan segala macam umat manusia sepanjang masa; selain 

kelompok-kelompok yang memerangi, seperti kaum yahudi, kaum nasrani, 

para penguasa, kaum fakir, yang berkuliat hitam atau putih, dan lain 



Bagian Ketiga 
 

268 
 

sebagainya. Interaksi yang moderat selalu terbingkai oleh batasan-batasan 

berikut:170 

1. Mengakui bahwa perbedaan di antara manusia dalam hal beragama 

terjadi karena kehendak Allah . Allah berfirman, “Dia-lah yang telah 

menciptakan kalian, kemudian di antara kalian ada yang kafir dan ada 

yang mukmin…" (at-Taghabun: 2). Bahkan, Allah memberikan 

kebebasan kepada manusia untuk melakukan atau meninggalkan; 

untuk beriman atau mengingkari. Allah berfirman, “Maka 

barangsiapa yang ingin (beriman), hendaklah ia beriman! 

Barangsiapa yang ingin (kafir), silahkan ia kafir!” (al-Kahfi: 29). 

2. Peran dan tugas manusia moderat hanyalah menyampaikan dan 

menjelaskan kebenaran melalui ucapan atau perbuatan, tanpa 

intimidasi atau paksaan. Allah berfirman, “Jikalau Tuhanmu 

menghendaki, tentulah seluruh orang di muka bumi ini beriman. Maka, 

apakah kamu (hendak) memaksa manusia agar menjadi orang-orang 

yang beriman?” (Yunus: 99). 

3. Kesamaan nenek moyang dan martabat kemanusiaan. Hal ini selaras 

dengan firman Allah., “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah 

menciptakan kalian dari seorang laki-laki dan seorang perempuan; 

serta menjadikan kalian berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar 

saling mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara 

kalian di sisi Allah, ialah orang yang paling bertaqwa di antara 

kalian.” (al- Hujurat: 12) “Sesungguhnya Kami telah memuliakan 

anak keturunan Adam dan mengangkut mereka di daratan dan di 

lautan; Kami memberi mereka rezeki dari sesuatu yang baik-baik.” 

(al-Isra’: 70). Manusia yang paling mulia di sisi Allah Swt. adalah 

 
170 Khushushiyat al Hadrah Al Islamiyah, Dr. Ishom Al Basyir 



 

 269 
 

manusia yang paling bertakwa. Mereka berasal dari satu orang ayah. 

Ikatan kemanusiaan di antara mereka selalu ada, baik mereka 

kehendaki atau tidak. Ikatan ini melahirkan kewajiban-kewajiban 

syariat, seperti berdiri ketika ada jenazah apapun keyakinannya. Imam 

Bukhari meriwayatkan bahwa Nabi Saw berpapasan dengan jenazah. 

Beliau pun berdiri. Seorang sahabat berkata kepada, “Itu adalah 

jenazah seorang Yahudi.” Beliau bersabda, “Bukankah ia juga 

manusia?”171 Secara eksplisit, hadits ini menjelaskan makna 

penghormatan dan pengakuan terhadap hak-hak orang lain. 

4. Saling mengenal. Allah Swt. berfirman, “Wahai manusia, 

sesungguhnya Kami telah menciptakan kalian dari seorang laki-laki 

dan seorang perempuan; serta menjadikan kalian berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar saling mengenal. Sesungguhnya orang yang 

paling mulia di antara kalian di sisi Allah, ialah orang yang paling 

bertaqwa di antara kalian.” (al- Hujurat: 12) Diriwayatkan dalam 

hadits, Rasulullah Saw. bersabda, “Saya bersaksi bahwa seluruh 

hamba (manusia) adalah bersaudara.”172 Sikap saling mengenal 

adalah ajaran yang diserukan oleh Alquran; sekaligus sebuah 

keniscayaan yang menjadi tuntutan hidup interaktif dalam satu 

keluarga atau satu negeri dengan ungkapan bahasa modern. Di samping 

itu, sikap saling mengenal sebagai upaya mengaktifkan semangat 

persaudaraan dan kemanusiaan yang sering terabaikan. Ikatan sosial 

antar manusia memiliki banyak bentuk. Al-Quran mengungkapkan 

bentuk-bentuk ikatan ini dalam firman Allah Swt., “Katakanlah, ‘Jika 

bapak, anak, saudara, isteri, sanak kerabat, harta kekayaan yang kamu 

 
171 Bukhari, Kitab janaiz Bab: Man Qaama lijanazati yahudi no. hadits 1229 

172 Sunan Abu Daud Jilid 2 Hal: 83 



Bagian Ketiga 
 

270 
 

usahakan, perniagaan yang kamu khawatirkan mengalami kerugian 

dan tempat tinggal yang kamu senangi, semuanya lebih kamu cintai 

dibandingkan Allah, Rasul-Nya serta berjihad di jalan- Nya, maka 

tunggulah hingga Allah mendatangkan keputusan-Nya". Allah tidak 

memberikan petunjuk kepada orang-orang yang fasik.’” (at-Taubah: 

24).  

Ayat di  atas mencakup: ikatan kekeluargaan, ikatan kesukuan, 

ikatan kebangsaan, ikatan kemaslahatan dan ikatan keagamaan 

(islamiyah). 

5. Saling hidup berdampingan. Kehidupan kelompok-kelompok yang 

saling berinteraksi tidak akan terwujud damai tanpa adanya 

koeksistensi yang saling toleran, baik dalam transaksi jual beli, 

pemutusan perkara hukum dan hak bertempat tinggal. Sejarah 

kehidupan kaum muslimin dipenuhi dengan gambaran indah tentang 

interaksi luhur dengan kaum non muslim. Allah menentukan batasan 

dan landasan hidup saling berdampingan dalam firman-Nya, “Allah 

tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku  adil kepada 

orang-orang yang tiada memerangimu karena agama; dan tidak 

(pula) mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai 

orang-orang yang berlaku adil.” (al-Mumtahanah: 8). Jikalau kaum 

non muslim jika tidak memulai peperangan terlebih dahulu dan tidak 

mengusir kaum muslimin dari tempat tinggal mereka, maka tidak ada 

pilihan lain selain hidup berdampingan dengan baik bersama mereka. 

Hidup berdampingan adalah kumpulan akhlak yang luhur. Kata “Al-

qisth” bermakna perilaku adil, memberikan karunia dan berbuat baik. 

6. Saling tolong-menolong. Banyak sekali permasalahan-permasalahan 

umum yang membentuk pola kebersamaan antara kaum muslimin 

dengan non muslim yang memungkinkan mereka untuk saling tolong-



 

 271 
 

menolong di dalamnya. Begitu pula, bahaya yang mengancam 

kehidupan mereka tidaklah sedikit. Selanjutnya, kebersamaan ini dapat 

dijadikan sebagai landasan untuk hidup saling berdampingan dan 

saling tolong-menolong. 

b. Interaksi Yang Tidak Terbawa Arus 

Nilai Moderat Islam tidak menjadikan seorang muslim memandang 

umat lain dengan penuh kerendahan dan kehinaan atau memelihat mereka 

dengan penuh kekaguman. Akan tetapi, menjadikannya mampu 

berinteraksi dengan mereka sesuai dengan arahan berikut:173 

1. Meyakini adanya keberagaman peradaban, wawasan budaya, 

perundang-undangan, politik dan sistem sosial. Allah Swt. berfirman, 

“…untuk tiap-tiap umat di antara kamu, Kami telah memberikan 

aturan dan jalan hidup. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya Dia 

telah menjadikan kamu semua sebagai satu umat (saja); akan tetapi 

Allah hendak menguji kalian dalam segala yang telah Dia 

anugerahkan kepada kalian…” (al- Maidah: 48) 

2. Berupaya untuk meningkatkan cakrawala komunikasi peradaban 

antar bangsa; di antaranya: mengambil faedah atau hikmah dari 

bangsa lain berkaitan dengan metode ilmiah tentang kosmologi174, 

system administrasi yang maju, penghargaan terhadap nilai waktu dan 

keadilan. Semuanya dalam bingkai iklim yang kondusif dan seruan 

membangun koalisi sosial yang masif di atas landasan sikap saling 

 
173 Khushushiyat al Hadrah Al Islamiyah, Dr. Ishom Al Basyir 

174 Cabang ilmu astronomi yang menyelidiki asal-usul, struktur, dan hubungan ruang waktu dari 

alam semesta; asal-usul kejadian bumi, hubungannya dengan sistem matahari, serta hubungan 

system matahari dengan jagat raya; yang menyelidiki alam semesta sebagai sistem yg beraturan. 

 



Bagian Ketiga 
 

272 
 

berkontribusi secara adil dalam kemaslahatan dan upaya meredam 

teriakan para ekstremis dari kedua belah pihak, yang berlebihan dan 

yang melalaikan. 

3. Memiliki perhatian terhadap karya-karya tulis yang akan diberikan 

kepada kaum non muslim. Dalam hal ini, perlu difokuskan pada 

pembahsan tentang dalil-dalil aqli yang dikemukakan bersama teks-

teks dalil syariat (Al-quran dan Sunnah). 

4. Menyeru untuk merintis kajian fikih minoritas buat kaum muslimin 

yang hidup di masyarakat non muslim. Hal ini berlandaskan kaidah 

“Tidak ada beban kewajiban kecuali sesuai dengan kemampuan”, 

yakni sesuai dengan kadar dan daya kemampuan yang dapat 

memelihara eksistensi dan identitas kaum muslimin, sehingga tidak 

terisolasi atau larut dalam peradaban umat lain. 

5. Konsentrasi pada nilai-nilai positif dalam menjalin hubungan dengan 

umat lain. Hal ini berlandaskan kesatuan asal nenek moyang dan 

bertolak dari penghormatan Allah. kepada manusia, “Sungguh Kami 

memuliakan anak keturunan Adam…” (al- Isra”: 70); menghidupkan 

prinsip saling mengenal, “Agar kalian saling mengenal.” (al- 

Hujurat:13); mengukuhkan persaudaraan umat manusia, 

“Saksikanlah bahwa seluruh hamba adalah bersaudara!”; 

berinteraksi yang baik dan adil dengan umat yang berdamai dengan 

Islam, “Allah tidak melarang kalian…. untuk berbuat baik dan 

berlaku adil kepada mereka.” ( al-Mumtahanah: 8). 

6. Berupaya untuk membangun kebersamaan dan menjunjung tinggi 

nilai-nilai universal yang disepakati bersama. Sebab setiap peradaban 

terbagi-bagi sesuai dengan kadar nilai-nilai universal, seperti: nilai 

keadilan, persamaan dan kebebasan. Para ahli hikmah dari setiap 



 

 273 
 

agama berhak untuk mendapatkan ucapan terimakasih dan 

penghargaan. 

7. Tidak menganggap umat lain --yakni dunia Barat-- sebagai satu umat 

(satu peradaban). Namun berinteraksi dengan mereka dengan asas 

bahwa mereka adalah satu wilayah besar yang memiliki negara-

negara bagian dan beberapa pintu gerbang. Dengan begitu, mungkin 

terbangun komunikasi objektif dengan mereka untuk menjaga 

manfaat dan kemaslahatan bersama, tanpa kepemihakan dan tindakan 

zalim guna mewujudkan keamanan dan perdamaian dunia. 

8. Menekankan yang jelas terhadap nilai kebebasan dan hak asasi 

manusia; perbedaan pandangan dan pemikiran; keberagaman agama, 

wawasan dan kebudayaan; dan peralihan kekuasaan secara damai. 

Semua ini perlu didukung karena menjadi dasar nilainilai Islam. Di 

samping itu, kekerasan politik harus dihilangkan dan tidak boleh 

dicampur-aduk dengan jihad. 

9. Menyeru untuk menghidupkan prinsip ketenangan peradaban dan 

menyempurnakan stabilitas yang hilang dalam kebudayaan Barat. 

Upaya ini harus berlandaskan nilai kemanusiaan dan moralitas yang 

luhur; melalui contoh teladan yang baik dan kredibilitas yang selaras 

dengan idealisme dan realita. Karena pengaruh keteladanan lebih kuat 

dari pada pengaruh perkataan. 

10.  Bekerja untuk memberikan kontribusi terhadap upaya menyelesaikan 

problematika bangsa lain, khususnya masyarakat Barat, mulai dari 

masalah broken home, disintegrasi sosial, degradasi moral, 

penyimpangan seksual hingga masalah rasisme dan fanatisme 

golongan. Kemudian uapaya keras untuk mempublikasikan 

kontribusi-kontribusi tersebut. 

 



Bagian Ketiga 
 

274 
 

c. Rasa Bangga Yang Bebas Dari Sikap Congkak 

Kehebatan ajaran Islam dan kejayaan Islam masa lalu merupakan 

kebanggaan umat Islam. Akan tetapi sikap moderat tidak mnyertai rasa 

bangga dengan sikap congkak dan merendahkan yang lain akan tetapi 

harus selalu bersiap-siap menyonsong hari dimana umat manusia hidup 

bahagia di bawah kepemimpinan Islam; untuk mewujudkan nilai 

keadilan, mengemban tugas besar, menebar perdamaian dan menolak 

kezaliman. Selama kaum muslimin masih hidup dalam kondisi yang 

lemah dan kezaliman tersebar di mana-mana, mereka berkonsentrari pada 

upaya menanamkan rasa bangga terhadap Islam dan nilai-nilai yang 

dikandungnya, yaitu nilai kebenaran, keadilan dan keluhuran. Dengan 

begitu, keimanan mereka   semakin menguat; mereka semakin siap 

memikul berbagai macam kesulitan dan siap berkorban hingga Allah 

SWT merubah kondisi hidup mereka. Selanjutnya, apabila Allah SWT 

Menyerahkan kepemimpinan dunia kepada mereka, tidak terlihat pada 

diri mereka sikap angkuh dan congkak; tidak menolak kebenaran dan 

berbuat zalim terhadap umat manusia; tidak melakukan penumpasan etnis 

atas kezaliman-kezaliman mereka di masa lalu. Sejarah mencatatkan 

sikap luhur ini sejak peristiwa penaklukan kota Makkah; di mana 

Rasulullah Saw. bersabda kepada kaum yang semula menyakiti dan 

berusaha membunuhnya, “Sekarang pergilah, kalian semua bebas!” 

Selanjutnya, ketika kaum muslimin berhasil mengalahkan kaum 

Tartar yang telah menghancurkan kota Baghdad dan menebarkan 

kehancuran di negeri Islam, sejarah tidak pernah mencatat bahwa kaum 

muslimin membalas dendam atas mereka. Sebaliknya, kamu muslimin 

memaafkan mereka dan berdamai seperti yang diperintahkan oleh Allah 



 

 275 
 

Swt.. Dengan sikap ini, kaum muslimin berhasil merealisasikan makna 

dan nilai moderat (wasathiyah). 

d. Sikap Toleransi Yang Tidak Menghinakan Diri 

Muslim moderat adalah muslim yang toleran akan tetapi tak 

pernah menggadaikan dan menghinakan keyakinan dirinya. Sikap 

toleransi yang baik, interaksi luhur dan akhlak mulia yang ditunjukkan 

oleh Islam terhadap orang yang menentang, tidak boleh dipandang dengan 

pandangan yang salah; kemudian diasumsikan bahwa Islam dan kaum 

muslimin adalah lemah dan hina yang menyebabkan mereka lebur dalam 

eksistensi umat lain; hanyut dalam arus peradaban dan orientasi umat lain.  

Kaum muslimin adalah umat yang mampu berdiri tegak untuk 

menikmati keistimewaan mereka yang sangat eksklusif dan tetap 

mendakwahkan keistimewaannya kepada non muslim dengan mau’idhoh 

hasanah dan argumentasi yang masuk akal tanpa menyakiti dan menghina. 

Mereka seperti yang digambarkan oleh Rasulullah Saw. dalam sabdanya, 

“Satu dari sekian umat manusia; darah mereka bernilai setara; yang 

paling rendah martabatnya berupaya untuk memberikan jaminan bagi 

yang lain; mereka adalah tangan bagi bangsa lain (suka menolong).”. 

Penutup 

Al Qur’an telah menyatakan bahwa umat Islam adalah umat terbaik yang 

dikeluarkan untuk seluruh umat manusia. Mereka adalah umat yang moderat 

sebagaimana yang difirmankan Allah, “Demikianlah Kami telah menjadikan 

kalian (umat Islam) sebagai umat yang pertengahan (adil dan terbaik) agar 

menjadi saksi atas (perbuatan) manusia.” (al-Baqarah: 143). 

Kata “al-wasath” dalam ayat ini bermakna adil, terbaik dan keutamaan, 

maka manusia sangat membutuhkan orang yang dapat mengkristalkan makna-



Bagian Ketiga 
 

276 
 

makna ini dalam realita kehidupan agar dapat menyelematkan mereka dari 

kegersangan materilistik dan jeratan lumpur tanah yang hina. Dunia tidak akan 

mengenal kebahagiaan dan ketenteraman kecuali setelah kaum muslimin berada 

di muka, sebagai pemimpin umat dan guru dunia. Apakah kaum muslimin telah 

berhasil merealisasikan hal itu? Tidak diragukan lagi, jawabannya adalah iya. 

Allah berfirman, “Tetapi Allah (justru) menyempurnakan cahaya-Nya, walaupun 

orang-orang kafir membencinya.”(as-Shaf: 8). 

Semua itu mememerlukan kerja keras, kerja nyata yang dikorbankan dan 

keringat yang dicucurkan. Tidak ada jalan untuk mengubah kondisi eksternal 

selain melakukan perubahan kondisi internal dalam diri kita. Allah berfirman, 

“Sesungguhnya Allah tidak merubah keadaan suatu kaum hingga mereka 

merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” (ar-Ra’du: 11). Firman 

Allah SWT pasti benar. Seluruh janji-Nya juga benar. Tidak ada taufik (petunjuk) 

selain dari-Nya. Hanya kepada-Nya kita bertawakal dan hanya kepada-Nya kita 

akan kembali. 

 

  



 

 277 
 

Fathurrahman Kamal 

A. Rekam Jejak Toleransi (Tasamuh) dalam Islam 

 Adanya konsep tentang Ahli Kitab dalam Islam, umpamanya, 

samasekali tak dimiliki oleh agama-agama lain. Bahkan, keunikan konsep 

tersebut diakui oleh para ahli di luar Islam, seperti dinyatakan oleh Cyril 

Glassé, "…the fact that one Revelation should name others as authentic is an 

extraordinary event in the history of religions."(…kenyataan bahwa sebuah 

Wahyu [Islam] menyebut wahyu-wahyu yang lain sebagai absah adalah 

kejadian luar biasa dalam sejarah agama-agama). Selain itu dampak sosio-

keagamaan dan sosio-kultural konsep tersebut memposisikan Islam sebagi 

ajaran yang pertamakali memperkenalkan pandangan tentang toleransi dan 

kebebasan beragama kepada manusia. Bertrand Russel, seorang ateis radikal 

yang sangat kritis kepada agama-agama, misalnya, mengakui kelebihan Islam 

atas agama-agama yang lain sebagai agama yang lapang atau "kurang fanatik" 

sehingga sejumlah kecil tentara muslim mampu memerintah daerah 

kekuasaan yang amat luas dengan mudah berkat konsep Ahli Kitab.175 

Pertama-tama, yang kita jadikan acuan dalam sikap tasamuh dan 

membangun kehidupan ko-eksistensi antar umat beragama ialah firman Allah 

dalam surah Mumtahanah/60 : 8-9 berikut ini : 

 
175 Nurcholish Madjid, Islam Agama….hlm. 59.  



Bagian Ketiga 
 

278 
 

  ُ هَاكُمُ اللََّّ ينِ وَلََْ يَُْرجُِوكُمْ مِنْ دِيََركُِمْ أَنْ تَبََُّوهُمْ وَتُ قْسِطوُا لََ يَ ن ْ عَنِ الَّذِينَ لََْ يُ قَاتلُِوكُمْ في الدِ 
ينِ وَأَخْ  ُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَ لُوكُمْ في الدِ  هَاكُمُ اللََّّ اَ يَ ن ْ  رَجُوكُمْ مِنْ إِليَْهِمْ إِنَّ اللَََّّ يَُِبُّ الْمُقْسِطِيَن. إِنََّّ

مُْ فأَُولئَِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ   دِيََركُِمْ وَظاَهَرُوا عَلَى إِخْراَجِكُمْ أَنْ تَ وَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَ تَ وَلهَّ

Tampak bahwa ayat tersebut menjadi prinsip tata kelola dan etika 

kemajemukan yang dicontohkan Rasulullah SAW berbasis pada wahyu yang 

memberikan  apresiasi setinggi-tingginya terhadap pluralitas masyarakat 

masa itu, di samping nilai-nilai kebersamaan, keadilan, toleransi, kejujuran 

dan keterbukaan. Yatsrib, yang kemudian diganti namanya menjadi Al-

Madînah adalah satu wilayah yang selama berabad-abad tidak saja dihuni 

oleh komunitas Anshar (Aws dan Khazraj), komunitas Ahlu Kitab dari 

Yahudi dan Nashrani, tapi juga qabilah-qabilah yang beraneka ragam. 

Tribalisme Arab dan kecenderungan berperang masyarakat Arab menjadi 

semacam aksioma, yang tak perlu diragukan. Namun demikian, 

kemajemukan masyarakat Madinah dikelola dengan baik terutama melalui 

sebuah konsensus bersama yang digagas Rasulullah yang kemudian dikenal 

dengan Shahîfat al-Madînah (Piagam Madinah). Konsensus ini menjadi 

aturan kehidupan bersama dan hubungan antar komunitas yang majemuk itu. 

Piagam Madinah berisikan dasar-dasar masyarakat partisipatif dengan ciri 

utama menjalankan misi pertahanan bersama dan toleransi beragama.  

Perhatikan dokumen berikut ini : 176 

 
176 Dr.Mahdy Rizqullâh Ahmad, As-sîrah an-Nabawiyah fi Dlaw’il Mashâdir al-Asliyah, Dirâsah 

Tahlylîyah (Riyâd: Markaz Al-Malik Fayshal lil Buhûts wa al-Dirâsât al-Islâmiyah, 1992), Cet. I. 

hlm. 306-307.  



 

 279 
 

 

 



Bagian Ketiga 
 

280 
 

 

Wajah masyarakat muslim yang kosmopolitan dan universal 

ditegakkan atas prinsip-prinsip moral yang menjadi konsensus bersama bagi 

segenap komunitas yang berada di teritorial Islam. Dalam hal ini, sekali lagi, 

dalam konteks kemanusiaan Rasulullah s.a.w. tidak membeda-bedakan 

muslim-non muslim. Semua menjunjung tinggi common flatform yang telah 

disepakati. Lihatlah klausal-klausal yang tertera pada Piagam Madinah 

(mîtsâq al-Madînah), yang menurut para pakar sejarah dan tata negara 

merupakan konstitusi tertulis pertama di dunia. Keadilan dijunjung tinggi. 

Hidup egaliter menjadi nuansa keseharian. Sehingga dapat dinyatakan bahwa 



 

 281 
 

pernik-pernik peradaban kosmopolitan dan universal ini hanya dapat dicapai 

oleh Islam, mengungguli peradaban-peradaban besar lainnya di dunia. 

Rasulullah s.a.w. menegaskan kehancuran umat terdahulu karena 

mempermainkan keadilan. Keadilan meletakkan manusia sejajar, tanpa 

memandang status dan jabatan. Sabda beliau, 

فيهم  سرق  وإذا  تركوه  الشريف  فيهم  سرق  إذا  أنَم كانوا  قبلكم  الذين  أهلك  إنَّا 
 177ضعيف أقاموا عليه الحد وايَ الل لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها  ال

Pada tataran relasi antar-manusia dengan ragam keyakinan yang 

bebeda (teologis), Al-Qur’an mengajarkan kita agar tidak menjadi 

masyarakat yang kerdil dan tertutup sebagaimana doktrin rasialisme kaum 

Zionis “the people of God” (sya’bullâh al-mukhtâr). Bahkan dalam tataran 

keyakinan sekalipun, Islam tak pernah menerapkan ‘paksaan’ dan intimidasi 

teologis sebagaimana fakta sejarah Kristen dan Gereja pada abad pertengahan 

silam. Islam mengajarkan toleransi yang luhur atas dasar tanggungjawab di 

hadapan Allah s.w.t. Islam samasekali tidak membenarkan model ritual dan 

keyakinan mereka, namun mereka dapat menunaikannya secara aman. Tidak 

ada teror atas simbol keagamaan dan ritual tersebut.  

َ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِ  فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُ ؤْمِنْ بِاللََِّّ فَ قَدِ   ينِ قَدْ تَ بَينَّ لََ إِكْراَهَ في الدِ 
يعٌ عَليمٌ  ُ سَِْ  178اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْ قَى لََ انْفِصَامَ لَهاَ وَاللََّّ

 
177 ”Sesungguhnya  yang menghancurkan orang-orang sebelum kalian ialah perilaku mereka yang 

hanya menjatuhkan hukuman terhadap pencuri (koruptor) dari kalangan masyarakat lemah dan 

tidak memberikan sangsi apa-apa terhadap pencuri (koruptor) dari kalangan elit. Demi Allah,  

jika Fathimah anaknya Muhammad mencuri niscaya aku potong tangannya.” (HR Bukhari & 

Muslim) 

178 “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); Sesungguhnya telah jelas jalan yang 

benar daripada jalan yang sesat. Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada thaghut dan 



Bagian Ketiga 
 

282 
 

نْ دُونِ اللََِّّ فَ يَسُبُّوا اللَََّّ عَدْو ا بِغَيِْ عِلْم  كَذَلِكَ زَي َّنَّا لِكُلِ  أمَُّة  عَمَلَهُمْ وَلََ تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِ 
 179ثَُّ إِلََ رَبَِ ِمْ مَرْجِعُهُمْ فَ يُ نَ بِ ئُ هُمْ بِاَ كَانوُا يَ عْمَلُونَ 

أنَْ تُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ . وَلََ أَنََ عَابِدٌ مَا   قُلْ يََ أيَ ُّهَا الْكَافِرُونَ . لََ أَعْبُدُ مَا تَ عْبُدُونَ . وَلََ 
 180عَبَدْتُمْ . وَلََ أنَْ تُمْ عَابِدُونَ مَا أعَْبُدُ . لَكُمْ دِينُكُمْ وَلَِ دِينِ .

Prinsip-prinsip keadilan dan apresiasi yang tinggi terhadap fakta 

pluralitas  masyarakat telah menjadikan masyarakat profetik Madinah tampil 

melampaui zamannya yang sarat dengan tribalisme Arab. Ini pula yang 

berimplikasi pada kohesivitas antar kelompok dan individu, terlebih sesama 

kaum beriman sebagaimana dicontohkan dalam catatan mu’âkhât 

(mempersaudarakan) kaum Muhajirin dan Anshar. Terhadap hak-hak non 

muslim lebih lanjut dapat kita cermati pada konsep hak-hak Ahl Dzimmah 

berikut ini; a) perlindungan mereka dari tindak kezaliman dari internal umat 

Islam181; b) perlindungan jiwa dan fisik mereka182; perlindungan harta; c) 

 
beriman kepada Allah, Maka Sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat 

yang tak kan putus. dan Allah Maha mendengar lagi Maha Mengetahui.(QS Al-Baqarah/2:256) 

179 ”Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka sembah selain Allah, karena 

mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan.”( QS. Al-

An’am/6:108) 

180 ” Katakanlah: "Hai orang-orang kafir,  aku tidak akan menyembah apa yang kamu sembah.  

Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah.  Dan aku tidak pernah menjadi penyembah 

apa yang kamu sembah,  dan kamu tidak pernah pula menjadi penyembah Tuhan yang Aku 

sembah.  Untukmu agamamu, dan untukkulah agamaku."( QS Al-Kafirun/109:1-6) 

181 HR Bukhari 

 ألا من ظلم معاهدا أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئا بغير طيب نفس فأنا حجيجه يوم القيامة 

182 Shahih Bukhari, باب إثم من قتل معاهدا بغير جرم, III/1154  

 من قتل معاهدا لم يرح رائحة الجنة وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عاما 

Perhatikan pula instruksi Khalifah Ali Bin Abi Thalib kepada para Penguasa-penguasa daerah 

berikut ini (Lihat : Abu Yusuf, Kitab Al-Kharaj, hal.1, 16) 



 

 283 
 

perlindungan kehormatan; d) jaminan masa tua dan kemiskinan. Selain 

perlindungan hak-hak sipil bagi ahlu dzimmah tersebut, merekapun diberi hak 

untuk menjalankan akidah dan kepercayaan agamanya secara aman dan bebas 

(kebebasan teologis). Perhatikan penjelasan Imam Ibnu Katsir berikut ini183: 

 

Di antara tuntunan Islam ketika menyaksikan jenazah, berdiri sejenak. 

Suatu ketika, Rasulullah SAW melihat jenazah melintas seraya beliau berdiri. 

Seorang sahabat menyampaikan bahwa itu adalah jenazah orang Yahudi. 

Barangkali sahabat tersebut heran dengan sikap Nabi terhadap non muslim. 

Dengan tegas beliau menjawabnya, “Bukankah dia seorang (manusia)?”.184  

 

  

 

183 Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al’Adzim, I/294 

184 HR Muslim 



Bagian Ketiga 
 

284 
 

عن ابن أبي ليلى : أن قيس بن سعد وسهل بن حنيف كانا بالقادسية 

فمرت بهما جنازة فقاما فقيل لهما إنها من أهل الأرض فقالا إن 

سلم مرت   و  عليه  إنه رسول الله صلى الله  فقيل  فقام  جنازة  به 

 يهودي فقال أليست نفسا 

Perhatikan pula suasana yang amat dramatis dan dapat dicermati pada 

saat fathu Makkah, dimana Makkah yang menjadi icon kedigdayaan budaya 

dan tradisi jahiliyah takluk ke pangkuan Islam tanpa pertumpahan darah. 

Bahkan, saat inilah Islam menunjukkan semangat perdamaian dan 

kosmopolitannya. Dalam suasana masyarakat Arab musyrik panik dan penuh 

ketakutan terhadap kekuatan militer Islam yang tak tertandingi, terlebih 

memori kolektif mereka tentang kezaliman yang berpuluh tahun 

dilakukannya atas diri Nabi Muhammad SAW, keluarga dan para 

pengikutnya, justru pidato bersahaja, penuh perdamaian dan semangat 

kemanusiaan mereka dengarkan dari manusia agung ini : 

باء، الناس من آدم و يَ معشرقريش، إن الل قد أذهب عنكم نَوة الْاهلية وتعظمها بالْ
وا آدم من تراب )يََأيَ ُّهَا النَّاسُ إِنََّ خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذكََر  وَأنُْ ثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبا  وَقَ بَائِلَ لتَِ عَارَفُ 

ن أنى (. يَمعشر قريش، ماترو 13الحجرات: -إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللََِّّ أتَْ قَاكُمْ إِنَّ اللَََّّ عَلِيمٌ خَبِيٌ 
"فإنى أقول لكم كما قال يوسف لْخوته -قالوا:خيا، أخ كريَ وابن أخ كريَ-فاعل بكم؟"

 185“ (، اذهبوا فأنتم الطلقاء92يوسف :-)لََ تَ ثْريِبَ عَلَيْكُمُ الْيَ وْمَ 

 
185 Wahai masyarakat Quraisy! Sesungguhnya Allah telah mengenyahkan kesombongan jahiliyah 

dan pengagungan terhadap nenek moyang, manusia dari Adam dan Adam (diciptakan) dari tanah. 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling 

kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang 

yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha 

Mengenal.”(Al-Hujurat:13) Wahai sekalian orang Quraisy, apa yang mesti ku lakukan menurut 

pendapat kalian?. Mereka menjawab, ‘Yang baik-baik, sungguh engkau adalah saudara yang 

mulia, putera dari saudara kami yang mulia.’ Rasulullah bersabda, “sungguh aku berkata kepada 

kalian semua sebagaimana Nabi Yusuf berkata kepada saudara-saudaranya, “Tiada cercaan bagi 



 

 285 
 

Pidato kemenangan tersebut mengandung makna yang luar biasa; 

pertama, deklarasi prinsip persamaan hak dalam Islam. Perlu dicatat bahwa, 

teori persamaan hak baru dikenal dalam hukum positif manusia pada akhir 

abad ke-18 atau awal abad ke 19. Artinya, Islam telah mendahuluinya beratus-

ratus tahun ; kedua, pengakuan dan apresiasi Islam yang tinggi atas 

kemajemukan dan eksistensi suku bangsa di dunia, dengan demikian Islam 

tidak melegalkan penindasan dan penjajahan masyarakat dunia, siapa, di 

mana, kapan dan atas nama apapun. Prinsip ini berimplikasi lebih jauh pada 

potret dan orientasi masyarakat muslim yang universal dan  kosmopolitan. 

Dalam struktur masyarakat Islam, manusia tidak lagi dipandang berdasarkan 

paradigma etnik dan religio-kultural. Tidak pula dipilah berdasarkan sosio-

geografisnya. Satu-satunya parameter yang kompatibel dengan semangat 

tauhid ialah ketaqwaan yang aktual dalam tataran kehidupan  pribadi, sosial 

serta berimplikasi positif pada kehidupan berbangsa dan bernegara 

Kehidupan Rasulullah SAW dan pesona tamaddun (peradaban) 

terbaca di atas merupakan bukti otentik dari ajaran menegakkan kebenaran 

dan keadilan (al-haqq wa al-‘adl) kepada siapapun jua secara benar, adil dan 

proporsional. Bahkan, makrokosmos pun berporos pada dua hal ini :  

لْقِسْطِ وَلََ تَُّْسِرُوا وَالسَّمَاءَ رَفَ عَهَا وَوَضَعَ الْمِيزاَنَ . أَلََّ تَطْغَوْا في الْمِيزاَنِ . وَأقَِيمُوا الْوَزْنَ باِ 
 الْمِيزاَنَ 

Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca 

(keadilan). Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan 

 
kalian pada hari ini,” pergilah kalian, karena kalian semua adalah orang-orang yang bebas!. 

(Shafiyyu al-Rahman al-Mubârakfury, al-Rahîq al-Makhtûm, Bahtsun fî al-Sîrati al Nabawiyyah  

[Riyâdh : Maktabah al-Muayyid, 1418 H], hlm. 405)      



Bagian Ketiga 
 

286 
 

tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi 

neraca itu.186 

Karena itu, para Rasul diutus untuk menegakkan keadilan itu : 

“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa 

bukti-bukti yang nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab 

dan neraca (keadilan) supaya manusia dapat melaksanakan keadilan” (QS 

Al-Hadid/57:25). Berkata mesti adil, “Dan apabila kamu berkata, maka 

hendaklah kamu berlaku adil, kendatipun ia adalah kerabatmu” (QS Al-

An’am/6:152). Mengadili mesti adil, “(Allah memerintahkan) apabila 

menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil 

(QS Al-Nisa’/4:58). Menegakkan keadilan tanpa pandang bulu, “Wahai 

orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar penegak 

keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap dirimu sendiri atau 

ibu bapa dan kaum kerabatmu.” (QS Al-Nisa’/4:135). Lawan keadilan ialah 

kezaliman, karenanya ia diharamkan oleh Allah SWT, bukan saja atas 

makhluq, bahkan atas diriNya sendiri, “Wahai hamba-hambaKu, sungguh 

Aku telah haramkan kezaliman itu atas DiriKu sendiri, dan Aku jadikan ia 

haram di antara kalian maka, janganlah kalian saling menzalimi.”187 Dalam 

konteks ini, mujaddid besar Ibnu Taymiyah mengatakan,”Ketika para 

pengikut Nabi-nabi adalah orang-orang yang berilmu dan menegakkan 

keadilan, maka sudah barang tentu perkataan umat Islam dan siapa saja yang 

comitted terhadap sunnah bersendikan ilmu dan keadilan, ketika mereka 

berinteraksi dengan orang-orang kafir dan pelaku bid’ah. Karenanya, lanjut 

Ibnu Taymiyah, Rasulullah bersabda, “ada tiga jenis qadli; dua qadli di 

 
186 QS Ar-Rahman : 7-9 

187 HR Muslim 



 

 287 
 

neraka dan satu di surga. Seorang qadi yang mengatahui kebenaran dan 

mengadili dengan kebenaran tersebut, dialah yang di surga. Kedua, qadli 

yang mengetahui kebenaran, tapi mengkhianatinya, ia mengadili dengan 

menyelisihi kebenaran tersebut. Orang ini tempatnya neraka. Dan seorang 

lagi mengadili manusia atas dasar kejahilan, ia di neraka.” Maka, kalaulah 

orang yang mengadili manusia pada urusan harta, jiwa dan kehormatan, jika 

tidak berilmu dan tidak pula adil mesti di neraka, lalu bagaimana dengan 

seseorang yang mengadili manusia pada urusan keyakinan dan agama, pokok-

pokok keimanan, ma’rifat Allah (pengetahuan tentang Allah) tanpa ilmu dan 

keadilan?.”188 

Sikap toleransi keberagamaan yang dicontohkan Rasulullah, tidak 

berhenti sepeninggal beliau. Namun juga  dilestarikan oleh khulafâ’ al-

râsyidûn seperti yang catat oleh sejarawan dan sosiolog muslim Ibnu Khaldûn 

tentang politik kemajemukan yang dilaksanakan secara cerdas oleh Khalifah 

‘Umar Ibn Khaththâb ketika menginjakkan kakinya di Bayt al-Maqdis. Politik 

kemajemukan sarat dengan muatan toleransi, apresiasi terhadap keyakinan 

beragama masyarakat Aelia, nir-kekerasan dan intimidasi teologis. “’Umar 

Ibnu Khaththab datang ke Syam, dan mengikat perjanjian perdamaian dengan 

penduduk Ramalla atas syarat mereka membayar jizyah. Kemudian Ia 

perintahkan ‘Amr ibn ‘Ash dan syarahbil untuk mengepung Bayt al-maqdis. 

Setelah pengepungan itu membuat mereka sangat menderita, mereka minta 

perdamaian dengan syarat bahwa keamanan mereka ditanggugn oleh ‘Umar 

sendiri. ‘Umar pun dating kepada mereka dan ditulisnya perjanjian keamanan 

untuk mereka yang sebagian isinya adalah : “Dengan nama Allah Yang Maha 

 
188 Ibnu Taymiyah, Al-Jawab al-shahih Liman Baddala Din al-Masih I/22. Lihat pula, Mohammad  

Shalih bin Yusuf al-‘Aliy, Inshaf Ahl al-sunnah wa al-Jama’ah wa Mu’amalatuhum  li 

Mukhalifihim (Jeddah: Dar al-Andalus al-Khadlra’, 1416 H), hal. 18 



Bagian Ketiga 
 

288 
 

Pengasih lagi Maha Penyayang, dari ‘Umar ibn khaththab kepada penduduk 

Aelia bahwa mereka aman atas jiwa dan anak keturunan mereka, juga wanita-

wanita mereka, dan semua gereja mereka tidak boleh diduduki dan tidak 

boleh dirusak.” Selanjutnya Ibnu Khaldûn menuturkan,” ‘Umar ibn 

Khaththâb masuk Bayt al-Maqdis dan sampai di Gereja Qumamah lalu 

berhenti di plazanya. Waktu shalatpun tiba maka ia berkata kepada 

Patriak,”Aku hendak shalat.”Jawab Patriak,”Shalatlah di tempat Anda.” 

‘Umar menolak kemudian shalat di anak tangga yang ada pada gerbang 

gereja, sendirian.Setelah selesai dari shalatnya Ia berkata kepada 

Patriak,”Kalau seandainya aku shalat didalam Gereja, maka tentu kaum 

muslim kelak sesudahku akan mengambilnya dan berkata,’Disini dahulu 

‘Umar shalat’. Dan ‘Umar menulis (perjanjian) untuk mereka bahwa pada 

tangga itu tidak boleh ada jamaah untuk shalat dan tidak pula akan 

dikumandangkan azan padanya…”189 Sikap yang sedemikian simpatik  juga 

tak luput dari catatan dan pengakuan para penulis Barat sendiri. Diantaranya 

adalah Michoud dalam bukunya Sejarah Perang Salib. Ia menyatakan 

“Muhammad telah melarang Panglima-panglima perangnya untuk 

membunuh pendeta-pendeta  karena mereka melakukan ritual kepada tuhan. 

Ketika Umar memasuki Yerussalem tidaklah Ia menyakiti orang Nasrani.”190 

Imam Bukhari meriwayatkan pidato dan pesan bersahaja Khalifah 

Umar Ibn Khathab, “Wahai umat Islam, aku berpesan agar kalian berbuat 

baik kepada ahli dzimmah, mereka itu merupakan janji dan jaminan Allah 

dan rasulNya, juga dari mereka kalian mendapatkan rizki untuk orang-orang 

 
189 Ibnu Khaldun, Tarikh Ibnu Khaldun  ]  Beirût:Dârul Fikr, 1401 H/1981 M  [, Jilid 2, hlm. 268-

269 

190 Dikutip oleh Umar Hasyim dalam Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai 

Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama [Surabaya: PT Bina Ilmu, 1979], hlm. 182 



 

 289 
 

yang kalian tanggung.” Demikian pula seorang sahabat Abdullah Ibnu 

Rawahah, ketika beliau ditugaskan Nabi SAW untuk menimbang buah-

buahan yang dihasilkan oleh orang-orang Yahudi di Khaibar. Tampak mereka 

hendak menyogok Ibnu Rawahah, serentak beliau berkata,”Hai masyarakat 

Yahudi, sungguh anda semua makhluk Allah yang paling aku benci, kalian 

telah membunuh para Nabi, berdusta atas nama Allah; meskipun demikian, 

sungguh kebencianku ini takkan membuatku berlaku zalim atas kalian. Maka 

berkatalah orang-orang Yahudi itu, ‘Sikap seperti inilah yang membuat langit 

dan bumi menjadi tegak berdiri.”(HR Ahmad). Imam Muslim meriwayatkan, 

suatu ketika, seorang sahabat, Hisyam ibn Hakim ibn Hizam, berkunjung ke 

Himsh (Syria). Ia menyaksikan seseorang yang sedang menjemur beberapa 

orang yang sedang bermasalah dalam urusan jizyah di bawah terik matahari. 

Ia pun berkata, “aku bersaksi, sungguh Rasulullah SAW pernah bersabda : 

“Sesungguhnya Allah menyiksa orang-orang yang menyiksa orang lain di 

dunia (tanpa sebab yang dibenarkan agama). 

Seorang sejarawan Kristiani, Sir Thomas Walker Arnold 191 dalam 

bukunya yang sangat terkenal “The Preaching of Islam” menulis sebagai 

berikut : “Dari hubungan-hubungan mesra yang terjalin di antara orang-orang 

Kristian dan orang-orang Islam dari Bangsa Arab dapatlah kita membuat 

keputusan bahwa kekuatan tidak menjadi faktor yang memalingkan manusia 

memeluk Islam. Muhammad sendiri telah mengadakan satu kesepakatan 

dengan suku Kristian dan berjanji bertanggungjawab untuk melindungi 

mereka, beliau juga telah memberi kepada mereka kebebasan untuk 

mengerjakan syiar-syiar agama mereka dan seterusnya beliau telah memberi 

 
191 Thomas Walker Arnold (1864-1930),  orientalis Inggris terkemuka memulai karir ilmiah di 

Universitas Cambridge, bekerja sebagai peneliti di Universitas Aligarh India selama 10 tahun dan 

menjadi Guru Besar Filsafat di Universitas Lahore. 



Bagian Ketiga 
 

290 
 

kebebasan kepada pegawai-pegawai gereja untuk menikmati hak-hak dan 

kuasa-kuasa tradisional mereka yang lama dalam suasana aman dan 

tenteram.” Pada bagian lain ia menyatakan, “Dari contoh-contoh yang telah 

kami kemukakan tadi mengenai sikap toleransi yang ditunjukkan oleh orang-

orang Islam yang menang itu terhadap orang-orang Arab yang beragama 

Kristian di abad pertama Hijrah dan terus berlanjut pada generasi-generasi 

yang silih berganti selepasnya, dapatlah kita membuat kesimpulan yang tepat 

bahwa suku-suku Kristian itu  telah memeluk agama Islam dengan pilihan 

bebas dan kerelaan hati mereka sendiri. Di samping itu kedudukan orang-

orang Arab Kristian yang hidup di zaman sekarang di tengah-tengah 

masyarakat Islam merupakan satu bukti yang jelas terhadap sikap toleransi 

itu.”192 

Jauh setelah itu, suasana kehidupan masyarakat pada masa kekuasaan 

Dinasti Umawiyah di Andalusia (Spanyol) diapresiasi oleh para sarjana non 

muslim lainnya. Menurut Max Dimont, kedatangan Islam ke Spanyol 

sungguh merupakan rahmat yang mengakhiri kezaliman keagamaan Kristen. 

Penaklukan Spanyol oleh Bangsa Arab pada tahun 711 telah mengakhiri 

pemindahan agama kaum Yahudi ke Kristen secara paksa yang telah dimulai 

oleh Raja Recared pada abad keenam. Dibawah kekuasaan kaum muslim 

selama 500 tahun setelah itu muncul Spanyol untuk tiga agama dan “satu 

tempat tidur”. Kaum Muslim, kaum Kristen dan kaum Yahudi secara bersama 

menyertai satu peradaban yang cemerlang, suatu percampuran yang 

 
192 Lihat, Muhammad Qutb, Salah Faham Terhadap Islam (Kwait: Shahaba Islamic Press, 1985), 

hal. 260-267 



 

 291 
 

mempengaruhi “garis darah: justeru lebih banyak daripada mempengaruhi 

afiliasi keagamaan193  

Kemajemukan (pluralitas: bukan “pluralisme” yang bersendikan 

relativisme), pengakuan dan apresiasi terhadap kemajemukan  dengan 

demikian memiliki pijakan teologis-normatif sekaligus bukti historis yang 

otentik dalam ajaran Islam yang dapat dijadikan sebagai titik tolak dalam 

mewujudkan peradaban universal yang beradab, khususnya pada masalah 

hubungan antar agama dan pemeluk-pemeluknya di era kemajemukan seperti 

kita rasakan saat ini. Terlebih dalam konteks keIndonesiaan yang majmuk dan 

pluralistik dengan keanekaragaman suku, adat, dan budaya. Konsep tasamuh 

dalam Islam tidak berarti menista dan melebur keyakinan ataupun keimanan 

(akidah) kita dengan agama-agama lain (pluralisme). Bukan pula bermakna 

“sinkretisme”194, atau “rekonsepsi” (reconception)195 ataupun juga 

“sintesis”196. Ajaran tasamuh tidak dapat pula dimaknai sebagai 

 
193 Nurcholish Madjid, Kata Pengantar dalam  Islam Doktrin dan Peradaban, Sebuah Telaah kritis 

tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemoderenan ]Jakarta: Yayasan Wakaf 

Paramadina, 1992 [Cet. Kedua,  hlm. xxvii  

194 Paham ini berkeyakinan bahwa pada dasarnya semua agama itu adalah sama. Semua tindak laku 

harus dilihat sebagai wujud dan manifestasi  dari Keberadaan Asli (zat), sebagai pancaran dari 

Terang Asli yang Satu dan sebagai ombak dari samudera yang Satu. Aliran ini disebut pula 

Pantheisme, Pan-komisme, Universalisme atau Theo-panisme. Jalan ini tidak dapat diterima sebab 

dalam ajaran Islam, misalnya, Khaliq (sang Pencipta) adalah samasekali berbeda dengan makhluq 

(yang diciptakan). Dengan demikian menjadi jelas siapa yang disembah dan untuk siapa seseorang 

berbakti dan mengabdi. 

195 Sebuah paham bahwa orang harus menyelami secara mendalam dan meninjau kembali ajaran-

ajaran agamanya sendiri dalam rangka konfrontasinya dengan agama-agama lain. Obsesinya 

adalah bagaimana sebenarnya hubungan antara agama-agama yang terdapat di dunia ini, dan 

bagaimana dengan cara rekonsepsi tersebut dapat terpenuhi  rasa kebutuhan akan satu agama dunia. 

Pandangan ini tidak dapat diterima karena jalan rekonsepsi ini memposisikan agama sebagai 

produk pemikiran manusia. Padahal agama secara fundamental diyakini sebagai wahyu Tuhan. 

196 Yaitu menciptakan suatu agama baru yang elemen-elemennya diambilkan dari agama lain. 

Dengan cara ini, tiap-tiap pemeluk dari suatu agama merasa bahwa sebagian dari ajaran agamanya 

telah diambil dan dimasukkan ke dalam agama sintesis tersebut. Pendekatan ini tidak dapat 

diterima karena, setiap agama memiliki latar belakang historis masing-masing yang tidak mudah 

untuk diputuskan begitu saja. Dengan kata lain masing-masing agama telah terikat secara kental 



Bagian Ketiga 
 

292 
 

“paralelisme”.197 Semua model beragama yang penulis sebutkan ini sejatinya 

bermuara pada satu fakta : merelatifkan konsep ketuhanan dan menyamakan 

semua agama. 

Dalam sebuah dialog bersama tokoh-tokoh agama di Jakarta, M 

Natsir, mantan Perdana Menteri RI mengatakan bahwa, perdamaian nasional 

hanya bisa dicapai kalau masing-masing golongan agama, di samping 

memelihara identitas masing-masing juga pandai menghormati identitas 

golongan lain. Lanjutnya,”Apakah kita ini, yang memeluk bermacam-macam 

agama, yang sudah sama-sama berjuang dan ingin terus menegakkan Negara 

Republik ini sebagai Negara kita bersama, bisa mencari dan mendapat satu 

modus Vivendi, yang menjamin keragaman hidup antar agama, dengan tidak 

mengkhianati keyakinan agama kita masing-masing.”198 Inilah pandangan 

hidup Islam tentang kemajemukan yang dicontohkan oleh tokoh Islam 

sekaliber Pak Natsir.  

Dalam realitas kehidupan yang pluralistik dan majemuk seorang 

muslim harus konsisten dengan afiliasi (intimâ’) dan loyalitas (walâ’) kepada 

konsep keyakinannya (Islam, iman dan ihsan). Bahkan pada saat berdialog 

 
kepada nilai-nilai dan hukum-hukum sejarahnya sendiri. Pendekatan ini tidak dapat diterima 

karena, setiap agama memiliki latar belakang historis masing-masing yqang tidak mudah untuk 

diputuskan begitu saja. Dengan kata lain masing-masing agama telah terikat secara kental kepada 

nilai-nilai dan hukum-hukum sejarahnya sendiri. 

197 Pandangan dan sikap yang menganggap bahwa semua kepercayaan yang berbeda-beda, 

meskipun berliku-liku dan bersimpangan, sesungguhnya mempunyai kesejajaran untuk bertemu 

pada masa akhir penziarahan manusia [eschaton]. Tentang pandangan-pandangan ini lihat, A. 

Mukti Ali, Kuliah Agama Islam di Sekolah Staf dan Komando Angkatan Udara Lembang 

(Yogyakarta: Yayasan Nida, 1973), hlm. 17-24 sebagaimana dikutip oleh Faisal Islmail, “Islam, 

Pluralisme dan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia” dalam jurnal Unisia,  No. 

33/XVIII/I/1997, hlm. 61-63 

198 M Natsir, Mencari Modus Vivendi Antar Umat Beragama di Indonesia (Jakarta : Media 

Dakwah, 1983), hal. 9-10, 15 



 

 293 
 

dengan Ahli Kitab, sekalipun mereka berpaling dari seruan keimanan yang 

benar (tauhid), identitas sebagai muslim mesti dijunjung tinggi, bukan malah 

sebaliknya, bersikap ambivalen ataupun melakukan kompromi teologis.” 

Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat 

(ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak 

kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia dengan 

sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain 

sebagai tuhan selain Allah." Jika mereka berpaling maka katakanlah kepada 

mereka: "Saksikanlah, bahwa kami adalah orang-orang yang berserah diri 

(kepada Allah)."199  

B. Proposisi Untuk Kerukunan & Toleransi  

Sebagai alternatif konseptual bagi pluralisme agama yang kini 

semarak disebarkan di tengah-tengah umat Islam Indonesia, sekaligus sebagai 

landasan yang kokoh bagi kehidupan bangsa yang majemuk dan pluralistik 

dalam suasana ko-eksistensi dan penuh toleransi (tasamuh), penulis 

mengajukan beberapa proposisi berikut ini:  

Pertama, sebagai muslim yang baik kita meyakini bahwa setiap manusia 

dari sudut pandang penciptaannya (ontologis) memiliki kemuliaan (karâmah), 

apapun ras, warna kulit, suku, bangsa termasuk agamanya, sesuai dengan firman 

Allah : “Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut 

mereka di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan 

Kami lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan 

makhluk yang telah Kami ciptakan.(Al-Isra’ : 70). Maka hak kemuliaan sebagai 

 
199 Alu-‘Imran : 64 (  وَلَا نشُْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلَا َ قلُْ ياَ أهَْلَ الْكِتاَبِ تعَاَلوَْا إِلىَ كَلِمَةٍ  سَوَاءٍ بيَْنَناَ وَبيَْنَكُمْ ألَاَّ نَعْبدَُ إِلاَّ اللََّّ

ِ فإَنِْ توََلَّوْا فَقوُلوُا اشْهَدوُا بأِنََّا مُسْلِمُونَ    (يَتَّخِذَ بَعْضُناَ بَعْضًا أرَْباَباً مِنْ دوُنِ اللََّّ



Bagian Ketiga 
 

294 
 

manusia ciptaan Allah wajib untuk dilindungi dan dipelihara, kecuali dengan 

pelanggaran yang telah ditentukan dalam syariat Islam. 

Kedua, bersikap apresiatif terhadap fakta keragaman dan berlapang dada, 

karena perbedaan keyakinan dan agama merupakan sesuatu yang qodrati dari 

Allah SWT : “Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa 

kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, yaitu kitab-kitab (yang 

diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap kitab-kitab yang lain itu; maka 

putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah 

kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah 

datang kepadamu. Untuk tiap-tiap umat diantara kamu, Kami berikan aturan dan 

jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya 

satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya 

kepadamu, maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. Hanya kepada Allah-lah 

kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu 

perselisihkan itu”200. Karenanya, tidaklah mungkin bagi seorang muslim 

melakukan intimidasi, pemaksaan, apalagi teror terhadap orang lain untuk masuk 

ke dalam Islam.Firman Allah, “Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah 

beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya. Maka apakah kamu 

(hendak) memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman 

semuanya ?.201 Juga firmanNya, ““Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama 

(Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. 

Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, 

maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat yang 

tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”202 Juga 

 
200 Al-Ma’iadah : 48 

201 Yunus : 99 

202 Al-Baqarah : 256 



 

 295 
 

firmanNya, Katakanlah: "Hai orang-orang kafir. Aku tidak akan menyembah apa 

yang kamu sembah. Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah. Dan 

aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah. dan kamu tidak 

pernah (pula) menjadi penyembah Tuhan yang aku sembah. Untukmu agamamu, 

dan untukkulah, agamaku.”203 

Ketiga, memahami bahwa perintah dakwah dalam Islam bertujuan 

terwujudnya transformasi dan perubahan kepada kebaikan dan kebenaran, baik 

pada level pribadi dan masyarakat, dilakuan dengan cara persuasif dan komunikasi 

yang elegan, bukan indoktrinasi. Disertai sebuah pemahaman bahwa, Allah tidak 

membebani kita untuk bertanggungjawab atas kekufuran orang-orang kafir atau 

kesesatan orang-orang yang sesat. Masalah terpenting ialah, dakwah telah kita 

sampaikan, sebagaiman firman berikut : “Dan jika kamu (orang kafir) 

mendustakan, maka umat yang sebelum kamu juga telah mendustakan. Dan 

kewajiban rasul itu, tidak lain hanyalah menyampaikan (agama Allah) dengan 

seterang-terangnya”204 Juga firmanNya,” Dan jika mereka membantah kamu, 

maka katakanlah: "Allah lebih mengetahui tentang apa yang kamu kerjakan. Allah 

akan mengadili di antara kamu pada hari kiamat tentang apa yang kamu dahulu 

selalu berselisih padanya. Firman lainnya,  “Maka karena itu serulah (mereka 

kepada agama ini) dan tetaplah sebagai mana diperintahkan kepadamu dan 

janganlah mengikuti hawa nafsu mereka dan katakanlah: "Aku beriman kepada 

semua Kitab yang diturunkan Allah dan aku diperintahkan supaya berlaku adil 

diantara kamu. Allah-lah Tuhan kami dan Tuhan kamu. Bagi kami amal-amal 

kami dan bagi kamu amal-amal kamu. Tidak ada pertengkaran antara kami dan 

kamu, Allah mengumpulkan antara kita dan kepada-Nyalah kembali (kita)."205 

 
203 Al-Kafirun : 1-6 

204 Al-‘Ankabut : 18 

205 Surah Syura:15 



Bagian Ketiga 
 

296 
 

Dengan demikian, seorang muslim akan hidup secara nyaman dengan kelapangan 

dada dan kerelaan hati. 

Keempat, bahwa Allah memerintahkan dan mencintai keadilan; berlaku 

proporsional, menyeru kepada kemuliaan akhlaq serta mengharamkan kezaliman, 

meskipun terhadap orang-orang musyrik. ” Hai orang-orang yang beriman 

hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu menegakkan (kebenaran) karena 

Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu 

terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku 

adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah, 

sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.”206. 

Kelima, dalam konteks dialog antar agama, tidak mengklaim bahwa 

semua agama benar (pluralisme), dengan dalih apapun, termasuk teori kesatuan 

transenden agama-agama Schoun yang dielaborasi lebih lanjut oleh pemikir 

muslim, Nurcholish Madjid dengan gagasan-gagasan inklusif-pluralisnya. Karena 

pemikiran seperti ini merupakan bagian dari kekerasan dan teror teologis (al-‘unfu 

wa al-irhab al-‘aqadiy) yang sesungguhnya di lawan oleh semua agama di dunia. 

Keenam, berpegang pada sikap amanah serta jujur dalam beragama; tidak 

saja pada ritual-ritual murni, tapi juga dalam hal-hal yang potensial mencampur-

adukkan ajaran agama-agama seperti natalan dan do’a bersama atas nama 

kebersamaan, kebangsaan atau kearifan lokal dan seterusnya. Toleransi tidak 

bermakna kesediaan mengikuti ritual dan peribadatan di luar keyakinan masing-

masing umat beragama. Dus dengan demikian, masing-masing pemeluk agama 

merasa legowo dan tidak ada yang merasa tidak dihormati, apalagi dilecehkan, 

 
206 Surah Al-Ma’idah : 8 



 

 297 
 

hanya karena sesama anak bangsa berpegang teguh dengan keyakinan dan 

keimanannya masing-masing.207 

Ketujuh, di luar wilayah keimanan (akidah), Islam mengajarkan tentang 

komitmen persaudaraan kemanusiaan (al-musâwâh, bukan humanisme sekuler) 

secara adil dan penuh hikmah dalam wujud kerjasama dalam urusan-urusan dunia 

(mu’amalat dunyawiyah). Tanpa mencampur-aduk ajaran agama-agama. Fakta 

sejarah kehidupan Nabi dan masyarakat Madinah menjadi tauladan tasamuh yang 

sesungguhnya. Bukan seperti klaim pluralisme agama yang berorientasi kepada 

penyamaan agama-agama di dunia serta menafikan karakter yang khas pada 

masing-masing agama tersebut. Hal demikian, selain bertentangan dengan syariat 

Allah SWT, juga telah mengabaikan dan menistakan hak asasi manusia untuk 

meyakini agamanya masing-masing.  

  

 
207 Baca, Ahmad Azhar Basyir, Manusia, Kebenaran Agama & Toleransi (Yogyakarta : 

Perpustakaan Pusat UII, 1981). 



Bagian Ketiga 
 

298 
 

 

Adab Ikhtilaf 

Muh. Waluyo, Lc., M.A.208 

 

A. Pendahuluan 

Metode-metode teologis berusaha membuka jalan untuk sampai 

kepada kebenaran. Seperti itu pula, mazhab-mazhab fikih berusaha untuk 

menyingkap tirai yang menyelubungi hukum-hukum yang nyata. Kebenaran 

tidak diabtraksikan dalam satu metode saja atau satu mazhab saja. Karena hal 

itu akan melahirkan sebuah konsekuensi pengingkaran terhadap metode-

metode atau mazhab-mazhab secara keseluruhan sekalipun terdapat sejumlah 

kesalahan. 

Jalan terbentang luas untuk menghilangkan perbedaan pendapat dan 

mendekatkan perbedaan pandangan adalah mengkaji dan membandingkan 

pendapat dari mazhab-mazhab tersebut dengan menelusuri hal-hal yang 

menjadi latar belakang terjadinya sejumlah perbedaan pandangan yang 

dikemukakan oleh para ulama kita sekalipun bersumber dari dasar yang sama 

yaitu Al-Quran dan Sunnah.  

 

 

 
208 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN 

Surakarta.  



 

 299 
 

B. Gambaran Umum Tentang Ikhtilaf 

Allah SWT telah menciptakan dan membekali manusia dengan akal 

dan kepandaiannya. Semua potensi itu mengundang timbulnya ikhtilaf secara 

lisan, imajinasi dan pemikiran. Setiap permasalahan yang muncul akan 

memberikan peluang kepada manusia untuk berpendapat dan mengeluarkan 

suatu kebijakan.  

Ikhtilaf (beda pendapat)209 merupakan salah satu tanda-tanda 

kebesaran Allah SWT. Sesungguhnya segala kemakmuran yang ada di jagat 

raya ini termasuk tegaknya kehidupan tidak akan terwujud apabila manusia 

diciptakan dalam keadaan yang sama dalam segala hal, mulai dari proses 

penciptaan sampai pada metode berpikir hasil ciptaan Allah itu (QS. Hud : 

118-119). 

Imam  As Subkiy membagi ikhtilaf menjadi tiga jenis, pertama, 

menyangkut usul (pokok dan prinsip) yaitu yang menyimpang dari kandungan 

Alqur’an dan tidak diragukan lagi merupakan tindakan bid’ah dan sesat. 

Kedua, menyangkut perselisihan pendapat dan peperangan yang bisa menjadi 

haram jika tidak menginginkan kemaslahan-kemaslahan. Ketiga, menyangkut 

masalah furu’ (cabang) seperti ikhtilaf dalam hal halal-haram atau 

 
209 Terdapat berbagai istilah yang memiliki konotasi semakna yaitu Ikhtilaf, khilafdan Khilafiyah 

yang menurut bahasa ialah perbedaan pendapat, pemikiran, warna, jenis, yang berkonotasi kepada 

perubahan.Sedangkan menurut istilah perbedaan pendapat para ulama khususnya ahli fikih tentang 

suatu masalah furu’yang tidak mempunyai dalil yang qat’i. Akan tetapi istilah Khilaf dan 

Khilafiyah lebih berkonotasi pada pertentangan dan perselisihan. Lihat Minhajuddin, Ikhtilaf 

Ulama Suni dan Pengaruhnya terhadap perkembangan Fikih Islam (Abad Kedua & ketiga Hijriah), 

Disertasi, pada Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2002, h.23-24 Lihat juga Minhajuddin, Pengembangan Metode Ijtihad dalam persfektif 

Fikih Islam (Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Ilmu Fikih pada fakultas Syariah IAIN 

Alauddin Makassar, senin tanggal 31 Mei 2004, h. 5. 



Bagian Ketiga 
 

300 
 

sejenisnya.210 Prof DR. Minhajuddin membagi dalam dua bagian besar 

yakni:Pertama, ikhtilaf dalam kepastian nas dan kualitasnya, Kedua. Ikhtilaf 

dalam pemahaman nas dan hikmahnya.  

Perselisihan ulama fiqh yang menyangkut masalah furu’merupakan 

sesuatu yang ada sejak dahulu (masa Rasulullah sawdan sahabat). Pada masa 

itu ikhtilaf yang terjadi tidak sampai menimbulkan perpecahan karena 

Rasulullah selalu berusaha mengembalikan segala urusan mereka melalui 

mekanisme musyawarah dan mufakat. 

Adapun pada masa sahabat, ikhtilaf yang terjadi cukup membahayakan 

umat , seperti berikut: a. Ikhtilaf ketika wafatnya Rasulullah saw. b. Ikhtilaf 

dalam hal penguburan Rasulullah saw  c. Ikhtilaf dalam hal pengganti 

Rasulullah saw d.Ikhtilaf dalam memerangi orang-orang yang menolak 

membayar zakat. e. Perselisihan seputar masalah fiqh.211 

C. Faktor Penyebab Ikhtilaf 

Ada anggapan bahwa perbedaan pendapat dalam masalah fiqh  adalah 

karena semata-mata pendapat pribadi orangnya, sehingga muncullah mazhab 

dan berbagai aliran pendapat. Padahal sesungguhnya yang terjadi tidak selalu 

demikian. Sesungguhnya kitab-kitab fikih itu tidak lain merupakan keterangan 

dan rincian hukum-hukum yang terkandung dalam Alquran dan Sunnah Nabi 

sesuai dengan yang dipahami oleh ahli fikih dan dalil-dalil syara’ setelah 

 
210 Thoha Jabir Fayyadh al-Ulwany, adab al-Ikhtilaf fi al-Islam, diterjemahkan oleh Abu Fahmi 

dengan judul Beda pendapat , bagaimana menurut Islam (Jakarta: Gema Insani Press, 1991) h. 30  

211 Ibid, h. 50 

 



 

 301 
 

mereka menggunakan seluruh kemampuan yang ada untuk mengumpulkan, 

memahami dan menganalisa semua dalil-dalil dimaksud.  

Ikhtilaf pada periode Abu Bakar dan Umar bin Khatab sangat terbatas. 

Hal ini disebabkan antara lain, karena mereka tidak berikhtilaf pada masalah-

masalah prinsip agama. Perbedaan faham di antara mereka tidak 

menjadikannya keluar dari masalah pokok yang diperselisihkan dan unsur 

musyawarah tetap mereka pelihara dan hormati.212  

Sempitnya ruang lingkup ikhtilaf pada kedua priode tersebut di atas. 

tampaknya sulit dipertahankan, hal ini karena semakin bertambah luasnya 

wilayah dan pengaruh Islam di seputar jazirah Arab dan di luarnya dengan 

berbagai macam pola hidup, tradisi dan adat kebiasaannya. Faktor inilah yang 

memicu timbulnya ikhtilaf. Ikhtilaf dalam fiqih lebih  cenderung diangkat ke 

permukaan dalam bentuk kajian dan tulisan oleh para ulama’.213 Berikut ini 

penulis mencoba mengemukakan dalam kajian sederhana ini, faktor-faktor 

khusus penyebab ikhtilaf dalam islam:214  

a. lkhtilaf dalam qira’at. 

b. lkhtilaf Sahabat dalam memahami hadis 

c. Nas Al quran yang memiliki makna ganda  

d. Ta’arud al Adillah 

 
212 Lihat Mustafa Said al Khan, Asar al-Ikhtilaf fi al-Qawaid al-ushuliyyat fi ikhtilaf al-Fuqaha, 

(Muassat al-Risalat . 1981) h. 36-37. Bandingkan dengan Waliy Allah Abd Rahim Al-

Dalawy,Hujjah Allah al-Balighat, (Beirut: Dar al-Ma’arifat, tth,) h. 141 

213 Ulama telah menulis tentang Iktilaf, ialah : Al-Syekh Abdullah bin Muhammad bin al-Sayyed 

al-Batvliusiy al-Andalusiy (W 521 H). Bukunya adalah: al-Inshaf fi alTanbih ala asbab al-Khilaf 

demikian juga halnya ibnu Taimiyat dalam bukunya “Raf’ual-Malam ‘an al-A’Immat al-A’lam” 

dan al-Syekh al-Ustaz Ali al-Khafif dengan judul : “Muhadharat fi Asbab ikhtilaf al-Fuqaha(tt:ttp) 

h. 131.  

214 Lihat ibid, h.1 



Bagian Ketiga 
 

302 
 

e. Kasus-kasus tertentu yang tidak ada nas-nyas ecara sharih. 

1. lkhtilaf Dalam Qira’at   

Salah satu faktor penyebab perbedaan pendapat para fuqaha ialah 

faktor qiraat. Sesungguhnya telah diriwayatkan dari Rasulullah saw qira’at 

secara mutawatir hanya saja sebab wurudnya mengundang perbedaan 

pendapat ulama dalam meng-istinbatkan hukum antara seperti Ikhtilaf 

pada wudhu tentang mencuci atau membasuh kedua kaki.  Allah SWT 

berfirman: Surat al Maidah: 6 

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan 

salat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan 

sapulah kepalamu dan (basulah) kakimu sampai dengan kedua mata kaki 

.. . “(al-Maidah, 5:6). 

Dalam ayat ini, terjadi perbedaan qira’at dikalangan ulama 

misalnya, Nafi, Ibn ‘Amir, dan al-Kisa’iy, membaca “(waarjulakum) 

dengan: sedangkan Ibnu Kasir, Abu ‘Amru dan Hamzah, membaca: 

dengan: (waarjulikum)  Oleh karena itu perbedaan qiraat di sini 

merupakan salah satu sebab ikhtilaf. Jumhur ulama dalam hal ini, 

cenderung dengan qiraat nasab, karena itu kita berkewajiban membasuh 

kedua kaki pada wudhu’ tidak dengan menyapunya.215 Yang menjadi 

sebab perbedaan pendapat di antara mereka karena adanya dua bacaan 

yang dikenal oleh mereka mengenai ayat wudhu yaitu waarjulakum dan 

waarjulikum. Ulama yang membaca wa arjulakum, berarti di athaf-kan 

 
215 Ibid, 



 

 303 
 

kepada anggota yang dibasuh; dan bacaan wa arjilakum karena di-athaf-

kan kepada anggota yang disapu.216 

2. Ikhtilaf Sahabat Dalam Memahami Hadis 

Sahabat Rasulullah SAW dalam meriwayatkan hadis tidaklah sama 

derajat dan daya nalar di antara mereka. Sebagian di antara mereka 

menelaah dan meriwayatkan hadis, maksimal dua buah hadis. Hal ini 

karena Nabi SAW tidaklah selamanya sebagai periwayat hadis, kadang-

kadang ia berprilaku sebagai pemberi fatwa, qadhi, atau melakukan 

sesuatu yang hanya didengar, atau dilihat oleh sahabat yang hadir di 

majelis Nabi, lalu yang mendengar dan melihat langsung Nabi berbuat, 

menyampaikannya kepada yang lainnya. dan demikianlah seterusnya. 

Oleh karena itu, dapat dikatakan pengetahuan mereka terhadap 

hadis Nabi berbeda-beda. Sahabat yang lebih sering berkumpul bersama 

dengan Nabi akan lebih banyak penelaahan dan pengetahuannya terhadap 

hadis. Para sahabat juga akan berbeda dalam menetapkan dan menilai 

suatu Hadits. Para sahabat tidaklah serta merta mengamalkan suatu hadis, 

tanpa mengetahui dan memahami lebih jauh kualitas hadis tersebut. 

Sebagai contoh, yaitu ketika Abu Bakar al-Shiddiq dimintai tanggapannya 

oleh sahabat lain tentang pewarisan kakek perempuan, beliau tidak 

sesegera mungkin mengambil keputusan. sebelum ia meyakini kualitas 

hadis dimaksud di atas. 

Dalam kondisi tertentu, kadang-kadang suatu hadis tidak sampai 

kepada seorang mujtahid, maka dia berfatwa sesuai dengan lahiriyah ayat 

 
216  Lihat Ibnu Rusyd, Bidayaht al-Mujtahid, penerjemah M.A. Abdurrahman, A. Haris Abdullah 

dengan judul Bidayat ‘l-Mujtahid,(Semarang: Penerbit Asy-Syia’, I, 1990) h. 15. 



Bagian Ketiga 
 

304 
 

atau hadis lain atau dengan memakai qiyas pada masalah yang sudah 

pernah terdapat pada masa Rasulullah SAW. Terkadang pula dalam 

masalah yang sama, suatu hadis yang sampai kepada mujtahid yang lain. 

kemudian dia berfatwa sesuai dengan hadis tersebut maka akhirnya fatwa 

mereka berbeda. 

Dari sisi lain, suatu hadis yang sampai pada seorang mujtahid, 

tetapi dia melihat di dalamnya ada illat (kausalitas hukum) yang 

menghalangi untuk mengikutinya, misalnya dia berkeyakinan bahwa hadis 

itu sanadnya tidak sah dan tidak sampai pada Rasulullah SAW. karena 

adanya orang yang tidak diketahui (majhul) atau hafalannya kurang cakap, 

atau karena hadis tersebut munqati’ atau mursal. Kemudian yang lainnya 

mengikuti hadis tersebut, karena memilih jalur hadis yang sahih. Namun 

yang lain tidak mengamalkan karena adanya ‘illat yang telah disebutkan. 

Hal ini menjadi penyebab perbedaan pendapat. Illat tersebut menunjukkan 

kehati-hatian dan ketelitian para sahabat Nabi, dalam mendeteksi kualitas 

suatu hadis sebelum mengamalkannya. 

Oleh karena itu, ikhtilaf yang terjadi dalam kaitan ini, semata-mata 

bertujuan untuk pemeliharaan Sunnah Nabi sebagai sumber hukum kedua 

sesudah Alquran. 

3. Nas Alquran yang Bermakna Ganda (musytarak). 

Para ulama berbeda pendapat dalam memahami nas tentang 

maksud Allah dengan suatu lafal yang mengandung beberapa makna. 

Ulama menyadari bahwa yang berhak membuat hukum hanyalah Allah 

SWT sendiri. 



 

 305 
 

Lafal yang mengandung beberapa makna dikenal dengan t al-

musytarak, yaitu suatu lafal yang pada dasarnya mengandung dua 

pengertian atau lebih, misalnya: lafal “   عين” yang berarti mata, emas 

murni, pengawas, hamba sahaya dan lain-lain. Lafal musytarak  ini dapat 

terjadi pada isim (kata benda), seperti lafal “  عين”.  

Demikian juga lafal “qadha” dapat berarti: hakama atau 

menghukum ( Q.S. 4: 65). Juga berarti: kalimat “amrun wa hatmun” 

(mewajibkan), seperti dalam firman Allah dalam Q.S. 17: 23. Dan juga 

berarti: “a’lama” (memberitahukan) sebagaimana firman Allah Q.S. 17: 4 

Apabila dalam ayat terdapat kata-kata yang tidak ada qarinah-nya 

(dalil yang jelas) maka masing-masing arti yang dikandung oleh kata 

tersebut mempunyai kemungkinan yang sama untuk dijadikan landasan 

maksud kata tersebut. Sebagai contoh konkrit, perbedaan pendapat ulama 

tentang kata “quru”, sebagaimana firman Allah dalam Q.S. 2: 228.: Ayat 

ini secara umum menjelaskan jumlah ‘iddah wanita haid yang tertalak. 

Perselisihan ulama mengenai hal ini adalah kata “quru’’ yang 

kemungkinannya berarti suci atau haid pada posisi yang bersamaan. 

Ulama yang berpendapat bahwa kata “quru” berarti suci, 

alasannya karena ‘iddah wanita yang tertalak baru terhitung ketika ia suci. 

Dalam kondisi haid, ulama tidak mempermasalahkan bahwa ‘iddahnya 

belum terhitung. Pendapat ini sejalan dengan pendapat sebagian sahabat 

seperti: ‘Aisyah, Ibnu Umar dan Said bin Sabit serta Imam Syafi’ iy.  

Pendapat lainnya. bahwa kata “quru” berarti haid, alasannya adalah 

Rasulullah pernah bersabda: Dari “Aisyah, ia berkata bahwa Fatimah 

binti Abu Hubaisyi mendatangi Rasul dan berkata, ya Rasulullah saya 



Bagian Ketiga 
 

306 
 

sedang mengalami darah istihadhah (darah penyakit) maka saya dalam 

keadaan tidak bersih. Kemudian Rasulullah bersabda darah itu adalah 

darah irqun, bukan darah haid. Apabila darah haid tiba, maka berhentilah 

salat, apabila selesai, (sesuai dengan kebiasaan waktu haid) maka 

mandilah dan bersihkan darah tersebut dan laksanakan salat. Bahwa 

wanita yang tertalak seharusnya menunggu sampai tiga kali haid dan bukan 

tiga kali suci. Pendapat ini sesuai dengan pendapat Abu Bakar, Umar, 

Usman dan Ali. 

Dari kedua pendapat di atas, penulis berasumsi bahwa walaupun 

ikhtilaf dalam memahami ayat tersebut tidak terhindarkan, namun kedua 

pendapat dapat difahami dan dimengerti keberadaannya. Pendapat pertama 

mengacu pada masa terhitungnya ‘iddah’ sedangkan pendapat kedua yaitu 

mengacu dari masa lamanya menunggu. Selain itu pula kata “quru” 

termasuk kategori lafal yang mengandung pengertian musytarak (lebih 

dari satu arti). 

4. Ta’ arudh al Adillah (Pertentangan Dalil) 

Salah satu faktor penyebab ikhtilaf ialah adanya sejumlah nas yang 

tampaknya saling bententangan baik yang bersumber dari Al quran 

maupun Sunnah Nabi. Jika kita renungkan sejenak hakekat ta’arudh 

(pertentangan nas), dilihat dari nas yang dijadikan pijakan maka 

sebenarnya tidak ada pertentangan di antara nas karena keduanya 

bersumber dari Allah SWT (Q.S. 4: 82) 

Berikut ini dikemukakan beberapa contoh yang berkaitan dengan 

ta’arudh al-’adillat (pertentangan nas), misalnya pernyataan sebagian 

ulama tentang batalnya wudhu dengan menyentuh zakar (alat kelamin). 



 

 307 
 

Imam Syafi’iy, Hambali, Ishak dan Malik berpendapat bahwa wudhunya 

batal. Nas yang dijadikan landasan adalah hadis yang bersumber dari 

Basrah binti Shafwan, sebagaimana berikut: “Bahwa Nabi SAW berkata: 

Barang siapa yang menyentuh alat kelaminnya, maka hendaklah ia 

berwudhu’ lebih dahulu sebelum salat.”217  Sahabat yang mengikuti 

petunjuk hadis tersebut ialah: Umar, Abu Hurairah, Abdullah bin Umar, 

Ibnu Abbas. Aisyah dan Saad bin Abi Waqqas. 

Adapun Abu Hanifah berpendapat bahwa hal yang demikian itu 

tidak membatalkan wudhu. Beliau mengacu pada hadis Thalak bin Ali 

sebagai berikut: “Bahwa Nabi SAW pernah ditanya tentang seorang laki-

laki yang menyentuh alat kelaminnya ketika ia sedang sembahyang. Maka 

Nabi berkata tiadalah ia kecuali bagian dari engkau.” (HR. Tirmiziy).218  

Sahabat yang mengikuti petunjuk hadis kedua ini, ialah: Ali, Umar. dan 

Ibnu Mas’ud. Tampaknya kedua kelompok yang bertentangan ini masing-

masing memiliki alasan dan hujjah yang cukup kuat.  

Penulis beranggapan bahwa walaupun kedua hadis tersebut, dari 

sisi lafal dan makna berbeda, ulama hadis telah membahas dan 

mengajukan alternatif-alternatif metode penyelesainnya. Penyelesaian 

dimaksud akan memberi petunjuk secara substantif sesungguhnya 

pertentangan dalam hadis tidak ada.219 

 
217 Al-Nasa’iy, op cit h. 100 

218  Imam Abi Isa Muhammad bin Surat al-Tirmiziy,, Sunan al-Tirmiziy, (Indonesia, Maktabat 

Dahlan, I. 1384 H) h. 56-57 

219 Ulama yang cukup berjasa menulis tentang hadis yang kelihatannya bertentangan ialah Abu 

Muhammad ‘Abdullah bin Muslim bin Qutaybat yang telah mengarang buku yang berjudul Ta’wil 

Mukhtalaful hadist, dan Muhammad bin Idris al-Syafi’iy dalam bukunya ikhtilaf al-Hadist yang 

disatuan dengan bukunya al-umm. Anwar Sadat Ikhtilaf di Kalangan Ulama Al-Mujtahidin 



Bagian Ketiga 
 

308 
 

5. Kasus-Kasus Tertentu Yang Tidak Ada Nas-nya Secara Sharih. 

Salah satu yang menjadi sebab adanya ikhtilaf di antara para ulama, 

yaitu adanya kasus-kasus tententu yang tidak tersebut nas-nya secara 

tekstual dalam Alquran dan Hadis. Jelasnya bahwa Rasulullah wafat, 

masih saja dijumpai sebagian kasus yang tidak mendapatkan tanggapan 

konkret atas kepastian hukumnya. Hal ini difahami, bahwa Alquran 

memang tidak menjelaskan suatu kasus secara terinci, petunjuknya turun 

secara mujmal (umum), muthlaq (pasti), mubham (tidak jelas) dan lain-

lain. Dalam kaitan tersebut. peranan hadis sebagai bagian dari ijtihad Nabi, 

dan para sahabat besar dalam menjelaskannya, mendapat tempat tersendiri. 

Kasus-kasus yang muncul kemudian cukup banyak, sedang nas 

Alquran dan Hadis yang menyangkut hukum begitu terbatas. Pada 

akhirnya ulama dalam mengantisipasi ketetapan hukum suatu kasus 

berbeda dan pada gilirannya terjadilah ikhtilaf dalam pemahaman dan 

penafsiran. 

Kenyataan ini, terlihat pada priode Abu Bakar bahwa salah satu 

dari karakter beliau, bila diperhadapkan pada suatu kasus yang tidak ada 

nasnya secara jelas, ia tidak serta merta mengambil keputusan, tetapi ia 

menghimpun para pemuka dan kalangan sahabat dan fuqaha meminta 

saran dan pendapat, apabila beliau mendapat persetujuan maka dengan 

spontan mengambil keputusan. 

Kenyataan lain yang muncul pada periodenya yaitu 

dipercayakannya Umar bin Khattab sebagai qadhi (hakim) khususnya 

 
 



 

 309 
 

dalam menangani perselisihan-perselisihan yang terjadi di kalangan umat 

Islam.220 Hanya saja, Abu Bakar dalam menunjuk Umar sebagai qadhi 

tidaklah sepenuhnya wewenang itu dilimpahkan kepadanya. Yang jelas, 

pada periode Abu Bakar, Umar pernah diserahi sepenuhnya sebagai qadhi 

di Medinah. Demikianlah tradisi Abu Bakar dalam mengangkat dan 

menunjuk penguasa di setiap wilayah, selain ia sebagai penguasa 

pemerintahan juga sekaligus sebagai penguasa agama (‘Imamat) dan 

qadhi.221 

Abu Bakar sangat membatasi diri dalam berijtihad. Hal ini 

disebabkan kekhawatiran beliau untuk terjebak pada kekhilafan dan 

kesalahan dalam menetapkan hukum. Abu Bakar misalnya, jika berfatwa 

dan mengeluarkan pendapatnya berkata, “demikianlah pendapatku, jika 

benar sesungguhnya dan Allah dan jika keliru. sesungguhnya dari aku 

sendiri dan aku istiqfar kepada Allah.222 

Demikian juga halnya tradisi Umar, selain landasan utamanya 

adalah Alquran dan Sunnah Nabi, jika ia tidak mendapatkan jawaban pada 

keduanya, maka ia merujuk pada pengambilan keputusan Abu Bakar dan 

jika tidak ia dapatkan maka beliau meminta pertimbangan kepada tokoh- 

tokoh sahabat. Beliau tidak ada kesepakatan di antara mereka maka dengan 

spontan ia berijtihad.223 

 
220 Lihat Mustafa Said, op cit, h. 110. Lihat juga ‘Athiyyat Mustafa Musyarrafat, al-Qadha fi al-

Islam, (Mishr: Mathabi’ Dar al-Qad, 1966) h. 93. 

221  Ibid 

222  Ibid, h. 48 

223  Ibid, h. 98 



Bagian Ketiga 
 

310 
 

Di antara kasus-kasus hukum yang tidak terdapat nas-nya dalam 

Alquran dan Sunnah Nabi, maupun ijma’ ulama dan dalil-dalil mu’tabar 

lainnya seperti qiyas, antara lain: 

a. Kadar jaminan ganti rugi bagi binatang yang dilukai ataupun yang 

dicederai oleh orang lain yang bukan pemiliknya. 

b. Batas minimal masa menstruasi. 

c. Hukum mengawasi wanita yang masih dalam ‘iddah yang diyakini 

telah melakukan hubungan suami istri. 

d. Hukum Suami yang hilang tidak ada kabar beritanya dalam waktu 

tertentu., apa yang harus dilakukan oleh isterinya? apakah ia harus 

menunggu empat tahun, ataukah ber’iddah empat bulan sepuluh hari 

yaitu batas waktu ‘iddah wafat? 

e. Warisan wanita bertalak ba’in, yang penolakannya itu dilafazhkan 

pada waktu suaminya sedang menghadapi kematian (maradh al-

maut). 

Kasus-kasus seperti tersebut di atas, penetapan hukumnya disandarkan 

pada perkataan sahabat (qawl al- sahab’iy). Sebagian ulama cenderung untuk 

menjadikannya hujjah syara yang wajib dipedomani, dan oleh kebanyakan ulama 

menjadikannya hujjah syara’ atas dasar kredibilitas sahabat itu sendiri. Dengan 

demikian ikhtilaf ulama dalam masalah fikih khususnya menyangkut kasus-kasus 

yang tidak ada nas-nya, dapat dikatakan mengacu dari perbedaan pendapat ulama 

tentang qa’ul al-sahaby yang menjadikannya sebagai hujjah syara’. 

Dalam analisis ini, penulis tidak menyebutkannya secara terinci, untuk 

mendapatkan gambaran lebih komprehensip ikhtilaf terhadap kasus-kasus di atas 



 

 311 
 

dapat dilihat pada sejumlah buku-buku “Muqaranat al-Mazahib fi Usul al-

fiqh”.224 

D. Metode Ulama Dalam Mengatasi Ikhtiaf 

Dimaksudkan ikhtilaf disini adalah terdapatnya dua buah nas atau lebih 

dari sisi makna tampaknya bertentangan, yang sebagian ulama berpendapat bahwa 

kesemuanya tidak mungkin diamalkan secara bersamaan. Oleh karena itu para 

ulama menempuh berbagai macam cara (jalan) di dalam mengkompromikan nas-

nas tersebut. 

Ayat-ayat Alquran dan Hadis sumbernya adalah dari Allah. Oleh karena 

itu tidak mungkin bertentangan di antara keduanya. Namun pada kenyataannya 

ada sejumlah nas (hadis) yang tampaknya tidak sejalan dan bertentangan dengan 

hadis lain ataupun dengan Alqur’an. Bila demikian halnya, maka pasti ada sesuatu 

yang melatarbelakanginya. Dalam kaitan tersebut, penulis dituntut untuk mampu 

rnenggunakan pendekatan-pendekatan yang sah dan tepat menurut yang dituntut 

oleh kandungan nas, yang bertentangan. 

Dalam mengantisipasi kandungan nas misalnya, ulama tidak satu 

pendapat, sebagian ulama menyebutnya dengan mukhtaliful hadits, sebagian lagi 

menyebutnya dengan mukhtalafatul hadis dan pada umumnya ulama 

menyebutnya dengan al-ta’arudh.225 Untuk menyelesaikan nas hadis yang tampak 

bertentangan tersebut, cara yang ditempuh oleh ulama tidak sama; ada yang 

 
224 Kitab-kitab yang dimaksud di atas adalah: “al-Mugniy”, oleh ibn Qudamah, jilid VIII, h. 84-85; 

bidayat al Mujtahid” oleh Ibn Rusyd, jilid II, h 323; al-Umm oleh Imam Syafi’iy, jilid I h. 55, jilid 

V, h. 215-235 dan 236. 

225 Lihat M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Makalah disajikan dalam seminar 

yang diadakan oleh Dirasah Ulya Pendidikan Tinggi Purna Sarjana Agama Islam di Medan 

Sumatra Utara , 1991, h. 168. 



Bagian Ketiga 
 

312 
 

menempuh satu cara ada pula yang menempuh lebih dari satu cara dengan urutan 

yang berbeda-beda. Istilah-istilah yang banyak dijumpai dalam hal ini antara lain: 

a. al-tarjih (meneliti dan menentukan petunjuk hadis yang memiliki 

argumen yang lebih kuat); 

b. al-jam’u, yakni kedua hadits yang tampak bertentangan itu 

dikompromikan, atau sama-sama diamalkan sesuai dengan 

konteksnya. 

c. al-nasikh wa al-mansukh (petunjuk dalam hadis yang satu dinyatakan 

sebagai penghapus sedang hadis yang satunya sebagai yang dihapus. 

d. al-tauqif (menunggu sampai ada petunjuk atau dalil lain yang dapat 

menjernihkan dan menyelesaikan pertentangan.226 

Walaupun cara-cara penyelesaian ulama berbeda-beda, namun tidaklah 

berarti bahwa hasil penyelesaiannya harus berbeda juga. Dinyatakan demikian 

karena selain itu ulama pada umumnya lebih mengutamakan cara al-jam’u, dan 

al-taufiq, sepanjang cara itu dapat diterapkan, juga untuk cara penye1esaian yang 

diberi istilah yang berbeda, ternyata hasilnya banyak yang menunjukkan 

kesamaan. 

Keempat tahap metode penyelesaian dalam mengatasi ikhtilaf al-adillat 

sebagaimana telah dikemukakan di atas ialah (1) al-jam’u; (2) al-nasih wa a-

mansukh; (3) al-tarjih dan (4) al-taufiq. Cara yang disebutkan terakhir perlu 

ditempuh oleh penulis bila ternyata ketiga cara yang disebutkan terdahulu tidak 

dapat diselesaikan. Dengan menempuh cara al-taufiq seseorang akan dapat 

terhindar dari pengambilan keputusan yang keliru. 

 
226 Ibid, 169-171. 



 

 313 
 

Tentang metode al-jam’u dan al-tarjih, hemat penulis termasuk masalah 

yang cukup rumit dalam ilmu fikih, sebab sebelum di-jama’ atau di-tarjih 

diperlukan pemahaman dan penghayatan yang mendalam terhadap nas. Sebagian 

besar nas yang seharusnya dapat dikompromikan tetapi karena kedangkalan 

pemahaman dan penghayatan terhadap nas. maka sebagian penulis hanya 

menempuh penyelesaian salah satu dari keduanya saja. 

E. Etika Berebeda Pendapat (Adabul Ikhtilaf) 

Islam telah meletakkan sendi-sendi adab yang tinggi bagi seorang muslim 

dalam pergaulannya bersama saudara-saudaranya ketika berselisih faham 

dengan mereka dalam masalah-masalah ijtihadiyah. Nabi SAW bersabda: 

اَ بعُِثْتُ لِأتََُِ مَ صَالِحَ الْأَخْلَا   قِ إِنََّّ

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlaq-akhlaq yang 

mulia”.227 

Etika berselisih pendapat merupakan permasalahan yang sangat urgen dan 

harus dipahami oleh setiap muslim sebagai upaya menekan potensi konflik 

dikalangan umat islam. Umat islam bisa mengalami kemunduran  tatkala tidak 

melakukan manajemen konflik. Maka, umat Islam, mesti benar-benar 

memahami bagaimana "etika berbeda" dengan sesama muslim dengan 

mengedepankan etika sebagai berikut: 

 

 
227 Diriwayatkan oleh Imam Bukhari dalam ‘Adabul Mufrad’ dan Imam Ahmad. Lihat ‘Silsilah 

Ash-shahihah 15 



Bagian Ketiga 
 

314 
 

1) Ikhlas dalam menyatakan pendapat kita. 

Yusuf al Qaradhawi berkata: “Kita mengetahui bahwa niat yang 

ikhlas saja tidak cukup untuk diterimanya amal, selama tidak sesuai 

dengan syara’ dan sunah, sebagaimana amal yang sesuai syara’ juga 

tidak mencapai derajat diterima, selama di dalamnya tidak ada ikhlas 

dan tajarrud (dedikasi) hanya untuk Allah ‘Azza wa Jalla semata.”228   

"إن العمل إذا كان خالصا  ولَ يكن صوابا  لَ يقبل   :بن عياض رحْه اللقال الفضيل  
يكون خالصا  صوابا  والخالص أن يكون   وإذا كان صوابا  ولَ يكن خالصا  لَ يقبل حتَّ

 ."لله والصواب أن يكون على السنة

Fudhail bin ‘Iyadh Rahimahullah: “Sesungguhnya amal itu jika 

ikhlas tapi tidak benar tidak akan Allah terima, jika benar tapi tidsk 

benar, juga tidak diterima. Sampai amal itu ikhlas dan benar. Ikhlas 

itu menjadikan amal hanya untuk Allah, dan benar itu aml yang sejalan 

dengan sunnah”.229  

2) Menyadari bahwa perbedaan adalah kehendak Allah Ta'ala 

Allah  جل جلالهberfirman: 

إِلََّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ  (118)وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَْعََلَ النَّاسَ أمَُّة  وَاحِدَة  وَلََ يَ زاَلُونَ مُُْتَلِفِيَن  
 (119)وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَََّتْ كَلِمَةُ رَبِ كَ لَأَمْلَََنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْْنَِّةِ وَالنَّاسِ أَجَْعِيَن 

“Dan seandainya Tuhanmu kehendaki, niscaya Dia jadikan manusia itu 

umat yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih, kecuali yang 

 
228 Yusuf al Qaradhawy, Hawla Rukn al Ikhlash, hal. 12. 1993M. Dar at Tauzi’ wa an Nasyr al 

Islamiyah 

229 Imam Ibnu Taimiyah, Al Fatawa Al Kubra, 2/46) 



 

 315 
 

dirahmati Tuhanmu, dan untuk itulah Dia menciptakan mereka” (QS. 

Hud: 118-119) 

Ayat ini menerangkan salah satu masyiah (kehendak) Allah, 

yaitu Dia ciptakan perbedaan di antara manusia. Baik perbedaan 

bahasa, warna kulit, watak, suku bangsa, agama, kebiasaan, 

pemahaman, madzhab pemikiran, dan sebagainya. Seandainya Allah 

 berkehendak tentu  mudah saja Dia jadikan  manusia sebagai umatجل جلاله   

yang satu. 

Imam Ibnu Katsir Rahimahullah mengatakan:  

 .ولَ يزال الخلُْفُ بين الناس في أديَنَم واعتقادات مللهم ونَلهم ومذاهبهم وآرائهم

“Akan terus terjadi perselisihan manusia terkait agama mereka, 

keyakinan, millah, ajaran, madzhab, dan pendapat mereka.230  

Maka, hakikat ini menunjukkan bahwa pemaksaan manusia atas 

manusia lainnya untuk mengikuti pemahaman, selera, pendapat fiqih, 

dan semisalnya, lalu tidak bertoleransi terhadap perbedaan tersebut, 

merupakan wujud pertentangan terhadap sunatullah dan prinsip 

da’wah Islam yang berdiri tanpa paksaan. Allah  جل جلالهberfirman: 

 أفَأَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتََّّ يَكُونوُا مُؤْمِنِينَ 

 “Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia, supaya mereka 

menjadi orang-orang  beriman semuanya ?” (QS. Yunus: 99) 

Umar bin Abdul Aziz  berpandangan: 

 
230 Tafsir Al Quran Al ‘Azhim, 4/361 



Bagian Ketiga 
 

316 
 

ما يسرنّ أن أصحاب رسول الل صلى الل عليه وسلم لَ يَتلفوا ، لأنَم لو لَ يَتلفوا 
 .لَ يكن لنا رخصة

 “Tidaklah membahagiakanku kalau para sahabat Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi wa Sallam tidak berbeda pendapat, karena jika 

mereka tidak berbeda, maka bagi kita tidak ada rukhshah 

(keringanan/kemudahan).”231 (Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Ibid, 

hal. 38. Mauqi’ Al Islam) 

Ibnu Taimiyah berpendapat: 

لِأَن هُمْ إذَا اجْتَمَعُوا عَلَى قَ وْل  فَخَالَفَهُمْ رَجُلٌ كَانَ ضَالًَّ وَإِذَا اخْتَ لَفُوا فأََخَذَ رَجُلٌ 
 بِقَوْلِ هَذَا وَرَجُلٌ بِقَوْلِ هَذَا كَانَ في الْأَمْرِ سَعَةٌ 

“Karena jika  mereka  bersepakat atas suatu pendapat, maka orang 

yang  berselisih dengan mereka akan tersesat. Namun jika mereka 

berbeda pendpat, lalu ada orang yang mengambil pendapat ini, ada 

orang lain yang mengambil pendapat yang lain. Maka ini adalah 

urusan yang sangat luas.”232  

Seandainya sahabat selalu sepakat (berijma’) dalam segala hal, 

maka tidak ada celah bagi generasi selanjutnya untuk berfikir dan 

berpendapat sesuai sesuai zamannya dan itulaj contoh pemikiran 

dinamis dari mereka untuki generasi selanjutnya. 

 

 

 
231 Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Ibid, hal. 38. Mauqi’ Al Islam 

232 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa, 30/80 



 

 317 
 

3) Tasamuh dalam Ikhtilaf Tanawwu’  dan tegas dalam Ikhtilaf 

Tadhadh 

Macam-macam perbedaan:  

a. Ikhtilaf Tanawwu', perselisihan variatif, yaitu perbedaan dalam 

masalah cabang-cabang  agama, atau rincian kaifiyat ibadah.  

Imam Abu Nu’aim mengutip ucapan Imam Sufyan Ats 

Tsauri, sebagai berikut: 

 .إذا رأيت الرجل يعمل العمل الذي قد اختلف فيه وأنت ترى غيه فلا تنهه

“Jika engkau melihat seorang melakukan perbuatan yang masih 

diperselisihkan, padahal engkau punya pendapat lain, maka 

janganlah kau mencegahnya.”233 (Imam Abu Nu’aim Al 

Asbahany, Hilyatul Auliya’, 3/133) 

Dr. Umar bin Abdillah Kamil berkata: 

أبِ حنيفة ومالك  :لقد كان الخلاف موجود ا في عصر الأئمة المتبوعين الكبار  
ولَ يَاول أحد منهم أن يَمل  .والشافعي وأحْد والثوري والأوزاعي وغيهم

 .الْخرين على رأيه أو يتهمهم في علمهم أو دينهم من أجل مُالفتهم 

“Telah ada perselisihan sejak lama pada masa para imam besar 

panutan: Abu Hanifah, Malik, Asy Syafi’i, Ahmad, Ats Tsauri, Al 

Auza’i, dan lainnya. Tak satu pun mereka memaksa yang lain 

untuk mengubah agar mengikuti pendapatnya, atau melemparkan 

tuduhan terhadap keilmuan mereka, atau terhadap agama 

mereka, lantaran perselisihan itu.”234  

 
233 Imam Abu Nu’aim Al Asbahany, Hilyatul Auliya’, 3/133 

234 Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Adab Al Hiwar wal Qawaid Al Ikhtilaf, hal. 32. Mauqi’ Al Islam 



Bagian Ketiga 
 

318 
 

Imam An Nawawi memiliki pandangan terperinci dalam 

menyikapi perbedaan teologis: 

للِْعَوَامِ  مَدْخَل يَ تَ عَلَّق بِالَِجْتِهَادِ لََْ يَكُنْ  إِنْكَاره  وَمَِّا  لَهمُْ  ، بَلْ ذَلِكَ فِيهِ ، وَلََ 
عَ عَلَيْهِ أمََّا الْمُخْتَ لَف فِيهِ فَلَا إِنْكَار فِيهِ  ثَُّ  .  للِْعُلَمَاءِ  اَ يُ نْكِرُونَ مَا أُجِْ الْعُلَمَاء إِنََّّ

وَهَذَا هُوَ الْمُخْتَار عِنْد كَثِييِنَ  .  لِأَنَّ عَلَى أَحَد الْمَذْهَبَيْنِ كُل  مُجْتَهِد  مُصِيبٌ 
ذْهَب الْْخَر الْمُصِيب وَاحِد وَالْمُخْطِئ وَعَلَى الْمَ  الْمُحَقِ قِيَن أوَْ أَكْثَرهمْ.مِنْ  

ثْ مَرْفُوع عَنْهُ   غَيْ مُتَ عَينَّ لنََا، وَالِْْ

“Dan Adapun yang terkait masalah ijtihad, tidak mungkin orang 

awam menceburkan diri ke dalamnya, mereka tidak boleh 

mengingkarinya, tetapi itu tugas ulama. Kemudian, para ulama 

hanya mengingkari dalam perkara yang disepakati para imam. 

Adapun dalam perkara yang masih diperselisihkan, maka tidak 

boleh ada pengingkaran di sana (harus mentolelir). Karena 

berdasarkan dua sudut pandang setiap mujtahid adalah benar. Ini 

adalah sikap yang dipilih oleh mayoritas para ulama peneliti 

(muhaqqiq). Sedangkan pandangan lain mengatakan bahwa yang 

benar hanya satu, dan yang salah kita tidak tahu secara pasti, dan 

dia telah terangkat dosanya.”235 (Al Minhaj Syarh Shahih 

Muslim,  1/131. Mawqi’ Ruh Al Islam) 

Ketika membahas kaidah-kaidah syariat, Imam As Suyuthi 

berkata dalam kitab Al Asybah wa An Nazhair: 

وَالثَّلَاثوُنَ   الْخاَمِسَةُ  الْمُجْمَعُ  ”الْقَاعِدَةُ  يُ نْكَرُ  اَ  وَإِنََّّ فِيهِ ،  الْمُخْتَ لَفُ  يُ نْكَرُ  لََ 
 عَلَيْهِ 

Kaidah yang ke-35, “Tidak boleh ada pengingkaran terhadap 

masalah yang masih diperselisihkan. Seseungguhnya 

 
235 Al Minhaj Syarh Shahih Muslim,  1/131. Mawqi’ Ruh Al Islam 



 

 319 
 

pengingkaran hanya berlaku pada pendapat yang bertentangan 

dengan ijma’ (kesepakatan) para ulama.”236  

“Pokok-pokok dari Al-Qur’an, As-Sunnah dan Ijma’ adalah 

seperti kedudukan agama yang dimiliki oleh para nabi. Tidak 

seorangpun yang boleh keluar darinya, dan barangsiapa yang 

masuk ke dalamnya maka ia tergolong kepada ahli Islam yang 

murni dan mereka adalah Ahlu Sunnah wal Jama’ah. Adapun 

bervariasinya amal dan perkataan dalam syariat adalah seperti 

keragaman syariat diantara masing-masing Nabi. Perbedaan ini 

terkadang bisa pada perkara yang wajib, terkadang bisa juga 

pada perkara yang sunnah.” Beliau Rahimahullah berkata: 

“Sesungguhnya masalah-masalah rinci dalam perkara ushul 

tidak mungkin disatukan di antara kelompok orang. Karena bila 

demikian halny tentu tidak mungkin para sahabat, tabi’in, dan 

kaum salaf berselisih.”237  

Katanya lagi: “Ketika perluasan aktifitas dan penganekaragaman 

furu’nya semakin dituntut maka sebagai akibatnya adalah 

munculnya perselisihan pendapat sesuai yang cocok jiwa masing-

masing pembelanya.”238 Ia juga berkata: “Adapun manusia yang 

cenderung kepada pendapat salah seorang imam atau syaikh 

sesuai ijtihadnya. Sebagaimana perbedaan mana yang lebih 

afdhal antara adzan dengan tidak adzan, dalam qamat ifrad 

(dibaca sekali) atau itsna (dibaca dua kali), shalat fajar itu di 

akhir malam atau di saat fajar, qunut subuh atau tidak, bismillah 

dikeraskan atau dipelankan, dan seterusnya, adalah merupakan 

masalah ijtihadiyah yang juga diperselisihkan para imam-imam 

salaf. Dan masing-masing mereka menetapkan keputusan ijtihad 

yang lain.”239  

Ibnu Taimiyah juga berbicara terkait perselisihan penentuan 

masalah yang qath’I dan tidak qath’I, dia mengatakan: 

 
236 As Suyuthi, Al Asybah wa An Nazhair, Juz 1, hal. 285 

237 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa,  6/ 56 

238 Ibnu Taimiyah, Ibid, 6/58 

239 Ibnu Taimiyah, Ibid, Juz, 20./292 



Bagian Ketiga 
 

320 
 

“Sedangkan perkataan dan amal yang tidak diketahui secara 

pasti (qath’i) bertentangan dengan Kitab dan Sunnah, namun 

termasuk lingkup perbincangan ijtihad para ahli ilmu dan iman, 

bisa jadi dianggap qath’i oleh sebagian yang lain yang telah 

mendapat cahaya petunjuk dari Allah Ta’ala. Namun demikian 

dia tidak boleh memaksakan pendapatnya itu kepada orang lain 

yang belum mendapatkan apa yang dia inginkan itu.” 240, dan  

“Sesungguhnya perbedaan mengenai pendalilan dari sebuah 

lafal dan penetapan salah satunya itu bagaikan samudera yang 

luas.”241  

b. Ikhtilaf Tadhdhadh  

Ikhtilaf Tadhadh adalah perselisihan dalam perkara ushuluddin  

(dasar-dasar agama) seperti masalah ketuhanan, kenabian, al quran, 

rukun Islam, rukun Iman, syahadat  dan yang semisalnya, maka ini 

perbedaan dalam hal ini sebaiknya tidak ada dan   mesti disikapi tegas, 

kembali ke jalan yang benar, seperti keyakinan Ahmadiyah, Inkar 

sunnah, Rafidhah, dan semisalnya . 

4) Lapang Dada dan Adil Dalam Menerima Kritik,  

Penolakan kita terhadap kritik dan kemarahan kita karena 

pembelaan terhadap diri adalah adalah perwujudan ketakaburan kita: 

 الْكِبَُْ بَطَرُ الحَْقِ  وَغَمْطُ النَّاسِ 

“Sombong adalah menolak kebenaran dan meremehkan orang lain”. 

[Hadits Riwayat Muslim] 

 
240 Ibnu Taimiyah, Ibid, 1/383-384 

241 Ibnu Taimiyah, Raf’ul Malam, hal. 25 



 

 321 
 

Banyak sekali contoh sekitar adab yang mulia ini yang telah 

dijelaskan oleh para salafus shalih, dianaaranya adalah : 

Kisah yang diceritakan oleh al-Hafizh Ibnu Abdil Bar, beliau 

berkata : “Banyak orang telah membawa berita kepada saya, berasal 

dari Abu Muhammad Qasim bin Ashbagh, dia berkata : “Ketika saya 

melakukan perjalanan ke daerah timur, saya singgah di Qairawan. 

Disana saya mempelajari hadits Musaddad dari Bakr bin Hammad. 

Kemudian saya melakukan perjalanan ke Baghdad dan saya temui 

banyak orang (Ulama) disana. Ketika saya pergi (dari Baghdad), saya 

kembali lagi kepada Bakr bin Hammad (di Qairawan-red) untuk 

menyempurnakan belajar hadits Musaddad. Suatu hari saya 

membacakan hadits Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam dihadapan 

beliau (untuk mempelajarinya) : “Artinya : Sungguh telah datang satu 

kaum dari Muldar yang (Mujtaabin Nimar)” Beliau (Bakr bin 

Hammad) berkata kepadaku “Sesungguhnya yang benar adalah 

Mujtabits Tsimar. Aku katakan padanya Mujtaabin Nimar, 

demikianlah aku membacanya setiap kali aku membacakannya di 

hadapan setiap orang yang aku temui di Andalusia dan Irak” Beliau 

berkata kepadaku : “Karena engkau pergi ke Irak, maka kini engkau 

(berani) menentang aku dan menyombongkan diri dihadapanku ?” 

Kemudian dia berkata kepadaku (lagi) : “Ayolah kita bersama-sama 

bertanya kepada syaikh itu (menunjuk seorang syaikh yang berada di 

Masjid), dia punya ilmu dalam hal seperti ini” Kami pun pergi ke 

syaikh tersebut dan kami bertanya tentang hal ini. Beliau berkata:  

“Sesungguhnya yang benar adalah [Mujtaabin Nimar]” seperti yang 

aku baca. Artinya adalah : Orang-orang yang memakai pakaian, 

bagian depannya terbelah, kerah bajunya ada di depan. Nimar adalah 



Bagian Ketiga 
 

322 
 

bentuk jama’ dari Namrah. Bakr bin Hammad berkata sambil 

memegangi hidungnya: “Aku tunduk kepada al-haq, aku tunduk 

kepada al-haq !”242 lalu ia pergi.  

5) Memilih Bahasa Yang santun dalam  Berdiskusi. 

Allah berfirman. 

 وَقُولُوا للِنَّاسِ حُسْن ا

“Serta ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusia” [Al-

Baqarah/2 : 83] 

Dari Abu Darda’ Radhiyallahu ‘anhu, bahwasanya Nabi 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda. 

مَا شَيْءٌ أثَْ قَلُ في مِيزاَنِ الْمُؤْمِنِ يَ وْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُق  حَسَن  وَإِنَّ اللَََّّ ليَُ بْغِضُ 
 لْبَذِيءَ الْفَاحِشَ ا

“Tidak ada sesuatupun yang lebih berat dalam timbangan 

seorang mukmin pada hari kiamat dibanding akhlaq yang baik, 

dan sesungguhnya Allah murka kepada orang yang keji dan 

jelek (akhlaqnya)”. [Hadits Riwayat Tirmidzi]. 

Al-Hafizh Ibnu Abdil Bar menyebutkan dari Zakaria bin Yahya 

yang berkata : “Saya telah mendengar Al-Ashma’i berkata : “Abdullah 

bin Hasan berkata : Adu mulut akan merusak persahabatan yang lama, 

dan mencerai beraikan ikatan (persaudaraan) yang kuat, minimal (adu 

mulut) akan menjadikan mughalabah (keinginan untuk saling 

 
242 Mukhtasyar Jaami’ Bayanil Ilmi wa Fadlihi, hal.123 yang diringkas oleh Syaikh Ahmad bin 

Umar al-Mahmashaani 



 

 323 
 

mengalahkan) dan mughalabah adalah sebab terkuat putusnya ikatan 

persaudaraan.243  

F. Beberapa Contoh Sikap Bijak Para Ulama Ketiaka Berselisih: 

1. Sikap Bijak Yahya bin Ma’in: 

Imam Adz Dzahabi  Rahimahullah berkata tentang Yahya bin Ma’in: 

تَريَ النبيذ صحيح، ولكن أقف، ولَ أحرمه، قد   :وسْعت يَيَ، يقول :قال ابن الْنيد 
 .بِحاديث صحاح، وحرمه قوم صالحون بِحاديث صحاحشربه قوم صالحون 

Berkata Ibnu Al Junaid:   “Aku mendengar Yahya bin Ma’in berkata: 

“Pengharaman nabidz (air perasan anggur) adalah benar, tetapi saya 

tidak berkomentar, dan aku tidak mengharamkannya. Segolongan orang 

shalih telah meminumnya dengan alasan hadits-hadits shahih, dan 

segolongan orang shalih lainnya mengharamkannya dengan dalil hadits-

hadits yang shahih pula.”244  

2. Sikap Bijak Imam Ahmad 

Imam Ahmad bin Hambal menceritakan tentang shalat sunah 

setelah Ashar, beliau berkata: 

 لَ نفعله ولَ نعيب فاعله
Kami tidak melakukannya tapi kami tidak juga menilai aib orang 

yang melakukannya.245  

 
243 Mukhtasyar Jaami’ Bayan al-Ilmi wa Fadlihi hal. 278 

244 Imam Adz Dzahabi, Siyar A’lam an Nubala, Juz. 11, Hal. 88 

245 Al Mughni, 2/87, Syarhul Kabir, 1/802 



Bagian Ketiga 
 

324 
 

إذا كنت  :فقد كان الْمام أحْدُ رحْه الل يرى أنَّ القُنُوتَ في صلاة الفجر بِدْعة، ويقول
اد الكلمة، خَلْفَ إمام يقنت فتابع ه على قُ نُوتهِِ، وأمِ نْ على دُعائه، كُلُّ ذلك مِن أجل اتَِ 

 .وات فِاق القلوب، وعدم كراهة بعضنا لبعض
“Imam Ahmad Rahimahullah berpendapat bahwa qunut dalam shalat fajar 

(subuh) adalah bid’ah. Dia mengatakan: “Jika aku shalat di belakang imam 

yang berqunut, maka aku akan mengikuti qunutnya itu, dan aku aminkan 

doanya, semua ini lantaran demi menyatukan kalimat, melekatkan hati, dan 

menghilangkan kebencian antara satu dengan yang lainnya.”246  

Imam Sufyan Ats Tsauri Radhiallahu ‘Anhu, sebagaimana dikutip 

Imam At Tirmidzi sebagai berikut: 

 قاَلَ سُفْيَانُ الث َّوْريُِّ إِنْ قَ نَتَ في الْفَجْرِ فَحَسَنٌ وَإِنْ لََْ يَ قْنُتْ فَحَسَنٌ 

“Berkata Sufyan Ats Tsauri: “Jika berqunut pada shalat subuh, maka itu 

bagus, dan jika tidak berqunut itu juga bagus.”247  

G. Penutup 

1. Faktor penyebab ikhtilaf dalam masalah furu’.dapat berupa perbedaan 

qira’at, perbedaan penalaran atau menetapkan dan menilai suatu hadis, 

lafadz Alqur’an yang bermakna ganda, adanya sejumlah nas yang saling 

bertentangan (ta’arudh) dan Adanya kasus-kasus tertentu yang tidak ada 

nas-nya secara sarih.. 

2. Ikhtilaf yang telah terjadi di kalangan umat terdahulu merupakan bagian 

dari kenyataan alamiyah hidup ini. Oleh karenanya untuk dapat 

memberikan manfaat bagi kehidupan umat, ikhtilaf harus memiliki 

ketentuan-ketentuan sebagai berikut: 1.) Jika niatnya jujur.orang yang 

 
246 Ibnu ‘Utsaimin, Syarhul Mumti’, 4/25. Mawqi’ Ruh Al Islam 

247 Sunan At Tirmidzi, keterangan hadits No. 401 



 

 325 
 

bersangkutan memiliki tanggung jawab bersama, 2.) Ikhtilaf itu digunakan 

untuk mengasah otak dan membuka cakrawala berpikir.3.) Memberikan 

kesempatan berbicara kepasa lawan bicara dan bermuamalat dengan 

manusia lainnya sesuai dengan tingkat penghayatan, pemahaman dan 

pengalamannya dalam melihat realitas hidup di lingkungannya. 

3. Metode Solusi yang telah diberikan oleh para ulama kita dalam 

penyelesaian Ikhtilaf dalam bidang furu’ meliputi: 1) al-jam’u; 2) al-nasih 

wa a-mansukh; 3) al-tarjih dan 4) al-taufiq. 

4. Etika berebeda pendapat (Adabul Ikhtilaf) adalah diantaranya sebagai 

berikut: Ikhlas dalam menyatakan pendapat kita, menyadari bahwa 

perbedaan adalah kehendak Allah Ta'ala, tasamuh dalam Ikhtilaf tanawwu’  

dan tegas dalam ikhtilaf tadhadh, lapang dada dan adil dalam menerima 

kritik dan memilih bahasa yang santun dalam  berdiskusi. 

 

  



Bagian Ketiga 
 

326 
 

al-Qur’an al-Karim 

al-Dalawy, Waliy Allah Abd Rahim, Hujjah Allah al-Balighat, (Beirut: Dar al-

Ma’arifat, tth, 

Ibnu Rusyd, Bidayaht al-Mujtahid, penerjemah M.A. Abdurrahman, A. Haris 

Abdullah dengan judul Bidayat ‘l-Mujtahid, Semarang: Penerbit Asy-Syia’, 

I, 1990 

Ibnu Taimiyat , “Raf’u al-Malam ‘an al-A’Immat al-A’lam” dan al-Syekh al-Ustaz 

Ali al-Khafif dengan judul: “Muhadharat fi Asbab ikhtilaf al-Fuqaha tt:ttp 

Minhajuddin, Pengembangan Metode Ijtihad dalam persfektif Fikih Islam (Pidato 

Pengukuhan Guru Besar dalam Ilmu Fikih pada fakultas Syariah IAIN 

Alauddin Makassar, senin tanggal 31 Mei 2004. 

…………….,Ikhtilaf Ulama Suni dan Pengaruhnya terhadap perkembangan 

Fikih Islam (Abad Kedua & ketiga Hijriah), Disertasi, pada Program 

Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2002. 

Mustafa Said al Khan, Asar al-Ikhtilaf fi al-Qawaid al-usuliyyat fi ikhtilaf al-

Fuqaha, Muassat al-Risalat . 1981 

al-Mughirah, Muhamad bin Ismail bin Ibrahim bin, Shahih al-Bukhariy, Mishr: 

Al-Mathba’at Ali Shubaih, t.th. 



 

 327 
 

Musyarrafat,‘Athiyyat Musthafa, al-Qadha fi al-Islam, Mishr: Mathabi’ Dar al-

Qad, 1966 

M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Makalah disajikan dalam 

seminar yang diadakan oleh Dirasah Ulya Pendidikan Tinggi Purna Sarjana 

Agama Islam di Medan Sumatra Utara , 1991 

al-Nawawy, Shahih Muslim bi syarh,Shaih Muslim (Mishr: Al-Mathaba’at al-

Mishriyyat, VI, 1924 

al-Suyuthiy, Abu Abd Rahman Ahmad bin Syu’aib bin Ali bin Bahrain al-Nasa’iy, 

Syarh Jalaluddin, Sunan al-Nasa’iy, Beirut: Dar al-Fikriy,VI 

‘Adabul Mufrad’ dan Imam Ahmad. Lihat ‘Silsilah Ash-shahihah  

Yusuf al Qaradhawy, Hawla Rukn al Ikhlash. Dar at Tauzi’ wa an Nasyr al 

Islamiyah 

Imam Ibnu Taimiyah, Al Fatawa Al Kubra 

Ibnu Katsir, Tafsir Al Quran Al ‘Azhim 

Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa 

Imam Abu Nu’aim Al Asbahany, Hilyatul Auliya’ 

Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Adab Al Hiwar wal Qawaid Al Ikhtilaf,. Mauqi’ 

Al Islam 

Al Minhaj Syarh Shahih Muslim. Mawqi’ Ruh Al Islam 

As Suyuthi, Al Asybah wa An Nazhair 



Bagian Ketiga 
 

328 
 

Mukhtasyar Jaami’ Bayanil Ilmi wa Fadlihi, hal.123 yang diringkas oleh Syaikh 

Ahmad bin Umar al-Mahmashaani 

Mukhtasyar Jaami’ Bayan al-Ilmi wa Fadlihi . 

Imam Adz Dzahabi, Siyar A’lam an Nubala, Juz. 11,. Mu’asasah ar Risalah, 

Beirut-Libanon. Cet.9, 1993M-1413H) 

Al Mughni dan  Syarhul Kabir 

Ibnu ‘Utsaimin, Syarhul Mumti’’



 
 

 
 

  



 

 

 

  



 

 331 
 

Bagian Kempat 

 

Oleh : H. Mohammad Damami 

 

A. Pengertian dan sejarah 

Berbicara tentang "Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa" 

(untuk seterusnya kita sebut Kepercayaan (TME),kalau dilihat dari sudut 

sejarah penemuan dan pemakaian "nama" dari kepercayaan TME, maka akan 

terdapat 3 (tiga) sebutan, yaitu "klenik", kebatilan, dan kepercayaan. 

penemuan dan pemakaian pada setiap sebutan berbeda-beda latar 

belakangnya. 

Pada rentang waktu antara awal abad ke-20 sampai dengan menjelang 

proklamasi kemerdekaan Republik Indonesia (1945), istilah atau sebutan yang 

populer adalah "kebatina". Pada rentang waktu ini, terdapat 2 (dua) segmen 

sosial di kalangan masyarakat Indonesia waktu itu yaitu, pertama, segemen 

masyarakat luas (grass-root). Dalam segmen masyarakat jenis ini ada 2 (dua) 

kecenderungan pula, yaitu dalam masyarakat pesantren (kaum santri) ada 

gejala menyukai amalan tarekat dan dalam masyarakat tani serta dengan kecil-

kecilan (kaum abangan) ada gejala menyukai renungan dan gerakan 

kebatinan. Amalan tarekat dan renungan serta gerakan kebatinan ini 

tampaknya bertujuan untuk "penyucian rohani". Di pesantren tokoh  



Bagian Kempat 
 

332 
 

penuntunnya disebut "romo kyai" atau "mursyid", sementara itu dikalangan 

kaum abangan disebut bermacam-macam, sesuai dengan sosialisasi nama 

setiap renungan dan gerakan kebatinan (untuk selanjutnya kita sebut 

("kebatinan" saja) yang bersangkutan. Tampaknya belum ada penelitian 

khusus tentang hubungan antara "tarekat" dan "kebatinan" ini dalam praktik 

kejiwaan antara kalangan pesantren dan abangan tersebut. Ada yang mencoba 

untuk menduga, bahwa kecenderungan menyukai kebatinan adalah 

disebabkan meneruskan tradisi yang diajarkan Syekh Siti Jenar dan 

kelompoknya. Sementara itu kecendurungan menyukai tarekat karena 

memang meneruskan tradisi tarekat di dunia Islam, antra lain yang berasal dari 

Timur Tengah terutama, yang kemudia ditradisikan di lembaga-lembaga 

pesantren di bawah bimbingan "romo kyai" atau para "mursyid". Dengan 

memperhatikan isi dari ajaran berbagai macam Kepercayaan TME desawa ini, 

boleh diduga bahwa muatan ajaran yang kemudian diteruskan berupa amalan-

amalan, patut diduga isi dan amalan kebatinan adalah dari proses akulturasi 

antaragama (Hidu, Buddha, Islam terutama) atau akulturasi antara agama dan 

religi setempat. 

Kedua, segmen masyarakat khusus (elite). Mereka terdiri dari orang-

orang terpelajar kebanyakan. Untuk kalangan elite ini, paling tidak sejak 

permulaan abad ke-20, ada gerakan internasional yang disebut "Theosofi". 

gerakan ini pertama kali didirikan oleh New York (1875) oleh seorang 

bangsawan Rusia yang bernama Helena Petrova Blavatsky, yang kalangan 

orang waktu itu menganggapnya sebagai orang yang berbakat memahami 

jejadian-kejadian gaib (Nugraha, 2001: 7). Gerakan ini wacananya adalah 

sebagai sarana perlawan yang bersifat kultural terhadap pemerintahan 

kolonial. oleh karena itu, karena pada masa wal ke-20 mulai bertumbuh 

kesadaran berbangsa di kalangan para kaum terpelajar Indonesia, maka geraka 

theosofi ini mulai mendapat perhatian dan simpati di kalangan mereka. 

Menurut hasil penelitian Daivd Reeve seperti dikutip oleh Iskandar P. 

Nugraha, ternyata organisasi nasionalis Boedi Oetomo (BO) dan organisasi 

bercorak politik Indoshe Partij (IP), ada keterkaitan erat dengan gerakan 

theosofi yang mulai laku di Indonesia (Nugraha, 2001: 2). Sudah banyak 

tokoh-tokoh terpelajar waktu itu yang pernah terlibat, aktivis, atau bahkan 

menjadi tokoh gerakan theosofi ini, misalnya Goenawan Mangoenkoesoemo, 

Tjipto Mangoenkoesoemo, H. Agus Salim, Amir Sjarifoedin, H. Mutahar 



 

 333 
 

(pencipta lagu), termasuk ayahnya Soekarno, R. Soekemi, juga penganut 

theosofi (Nugraha, 2001: 2, 3). Tegasnya, gerakan theosofi berhasil memikat 

banyak kaum terpelajar Indonesia, khususnya kalangan kaum priyayi Jawad 

an kalangan bangsawan lainnya (Nugraha, 2001: 3). Di sinilah nanti antra 

segmen masyarakat luas (yang diwakili kalangan abangan) dan segmen kaum 

elite atau kaum terpelajar akan bertemu dan tampaknya lalu bersama-sama 

berjuang untuk eksistensi Kepercayaan TME pada masa-masa menjelang 

proklamasi kemerdekaan Repoblik Indonesia dan masa-masa seterusnya. 

Selanjutnya pada rentang waktu antara 1945-1950-an, mulai popular 

sebutan “klenik-kebatinan” sebagai imbas dari perjuangan revolusi fisik 

pescakemerdekaan. Demi untuk mempertahankan kemerdekaan dari 

penguasaan kembali para penjajah (Belanda/NICA terutama), maka 

masyarakat luas menggunakan berbagai macam cara untuk meperkuat diri 

dalam rangka untuk menghalau para penjajah yang ingin bercokol kembali ke 

bumi Indonesia. Maka, “klenik” (gerakan menggunakan magihitam), menjadi 

popular yang kemudian dikaitkan dengan usaha-usaha spiritual yang lain. Lalu 

muncullah istilah “aliran kebatinan”. Semulanya istilah “aliran kebatinan” ini 

dianggap istilah yang baik, namun setelah tercampur dengan “klenik” tersebut, 

maka istilah “aliran kebatinan” menjadi nama yang mulai dihindari (“disiriki”, 

kata dalam Bahasa jawa). Tampaknya pengaruh suasana kemasyarakatan 

berpengaruh pula pada pergeseran tekanan nama kebatinan tersebut. 

Selanjutnya lagi, pada rentang waktu antara 1950-970-an, sebutan 

“kebatinan” (yang dirumuskan dengan istilah “kebatinan, kejiwaan, 

kerohanian”) menjadi lebih popular. Apalagi hal itu diperkuat dengan 

dilaksanakannya sebuah symposium dengan nama symposium Kepercayaan 

(Kebatinan), Kejiwaan, Kerohanian) pada tanggal 7-9 November 1970 di 

Yogyakarta (Damami, 2011: 110). Dalam rentang tahun-tahun 1950-1970-an, 

tampaknya masyarakt luas haus akan ketenangan dan kedamaian. Sebab, pada 

rentang waktu 2 (dua) decade tersebut pertikaian paham dan praktik politik 

sangat luar biasa, apalagi setelah Presiden Sukarno melibatkan negara 

Republik Indonesia dalam percanturan politik dunia antara “Blok Barat” di 

bawah pimpinan Amerika yang kapitalistis dan “Blol Timur” di bawah 

pimpinan Uni Soviet yang sosilistis-komunistis. Masyarakat luas mengalami 

kebingungan tentang arah politik yang seharusnya dilakukan, disamping dera 

penderitaan ekonomi masyarakat makin menjadi-jadi. Dalam kondisi bingung 



Bagian Kempat 
 

334 
 

dan pengap-politik seperti itulah maka masyarakat luas haus ketenangan dan 

kedamaian. Karena itu wajar kalau kebatinan menjadi popular dan lau dalam 

masyarakat. 

Sejarah masih belanjut, yaiut pasca- 1970 dan seterusnya. Pada tahun 

1973 dilangsungkan siding Umum Majelis Permusyawaratan Rakyat sebagai 

hasil Pemilihan Umum I pada Zaman Orde Baru. Dalam SU-MPR 1973 

tesebut perjuangan legalisasi lebih ditekankan dengan mengusung sebutan 

“kepercayaan” dan dalam SU-MPR 1973 tersebut kalangan kebatinan berhasil 

membakukan namanya menjadi “Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa”. Selanjutnya, dalam SU-MPR tahun 1978 kalangan Kepercayaan TME 

meperoleh penegasan jati dirinya dengan rumusan sebagai berikut (Damami, 

2011: 208-209): 

Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa tidak merupakan agama. 

Pembinaan /kursif dari penyalin/ terhadap kepercayaan kepada Tuhan Yang 

Maha Esa dilakukan: 

• Agar tidak mengarah pada pembentukan agama baru /kursif dari penyalin/. 

• Untuk mengefektifkan pengambilan langah yang perlu agar pelaksanaan 

kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa benar-benar sesuia dengan 

dasar Ketuahan Yang Mahas Esa /kursif dari penyalin/ menurut dasar 

kemanusiaan yang adil dan beradab. 

 

B. Macam Jenis Kepercayaan TME 

Kalau dilihat dari perspektif antropologi agama, maka jenis “kepercyaan 

TME” dapat dipecah menajdi 2 (dua) jenis. Pertama, kepercayaan TME yang 

basisnya kearifan local (local genius) yang sudah ada berates-ratus tahun 

lamanya. Barangkali yang masuk kategori ini misalnya religi Permalin di 

kalangan Batak, religi Kaharingan di Kalimantan, religi Toani Tolotang di 

Sulawesi, religi Sunda Wiwitan di Jawa Barat, dan sebagainya. Diperkirakan 

kearifan local (local genius) seperti ini sudah ada sebelum datang agama-

agama besar dunia. Itu puola sebabnya ajarannya mungkin relative sangat 

terbatas dipengaruhi atau dicampuri oleh agama-agama bear yang masuk 

kemudian. 



 

 335 
 

Kedua, kepercayaan TME yang basisnya berupa wadah-wadah sosial 

yang kelahirannya diperkirakan pada awal abad ke-20 dan seterusnya. 

Kepercayaan TME jenis terakhir ini bisa muncul dikalangan rakyat jelata 

(grass root) dan bisa pula muncul di kalangan elite, misalnya dari kalangan 

intelektual atau memiliki darah biru (bangsawan), paling tidak dalam “gelar 

keningrata” (misalnya Budi Luhur didirikan oleh Prof. Dr. Bendara Baden Mas 

(BRM) Tjokrodiningrat /10 Mei 1946/. Ilmu Sedjati didirikan oleh Raden (R) 

Soedjono Prawirosocdarso /10 Oktober 1925 di Caruban, Madiun/, 

Paguyuban Sumarah didirikan oleh Raden Ngabehi (R. Ng.) Soekirnohartono, 

seorang pewagai Kasultanan Yogyakarta /8 September 1935/, Paguyuban 

Ngosti Tunggal (Pangestu) didirikan oleh Raden ® Soenarto Mertowardoyo 

/20 Mei 1949/, Susila Budi Dharma (Subud) didirikan oleh Mohammad Subuh 

Sumodidjojo /19 Oktober 1964 di Jakarta/, Aliran Perjalanan didirikan oleh 

Mohammad Kartawinata, Mohammad Rasid dan Sumitra /17 September 1927 

di Kampung Cimerta, Subang, Jakwa Barat/, dan sebagainya) (Nurdjana, 

2009: 74-108). Seperti telah disinggung di atas, bahwa di kalangan elite ini ada 

nuansa terpengaruh oleh gerakan theosofi yang mulai marak di Indonesia, 

yaiut sejak kepemimpinan Helena Petrova Blavatsky digantikan oleh Dr. 

Annie Besant pada tahun 1895 di tingkat kepemimpinan dunia (Nugraha, 

2001: 9-19. 

Dengan adanya 2 (dua) jenis Keprcayaan TME di atas, akan teruji nanti 

mana yang  lebih tahan hidup dari kedua jenis Kepercayaan TME tersebut. Hal 

ini mengingat bahwa Kepercayaan TME jenis kedua (yang rata-tata lahir 

setelah abad ke-20) tampaknya lebih terfokus pada kewibawaan tokoh-tokoh 

pendirinya. Bahwa bila kaderisasi ketokohan dari Kepercayaan TME tersebut 

kurang bagus, maka nasib hidup Kepercayaan TME mesti gampang terancam. 

Terdapat juga kesan, bahwa daya tahan hidup Keprcayaan terehadap TME 

teresebut lebih banyak tergantung pada daya-vital keorganisasiannya. Jadi, 

militansi keorganisasiannya menjadi tumpuan. 

Lain halnya dengna Kepercayaan TME yang berbasis karifan lokal 

(local genius) yang diperkirakan umurnya telah ratusan tahun (yang biasanya 

telah mengendap dalam adat suku setempat), maka dimungkinkan nasib 

umurnya hanya ditentukan oleh : apakah ajarannya yang bersifat turun-

temurun tesebut mampu menghadapi tantangan kemajuan zaman yang terus-

menerus berubah dan pengaruh peradaban dunia yang tidak bisa dibendung 

dan dihindari lagi. Mungkin yang menjadi persoalan untuk jenis Kepercayaan 



Bagian Kempat 
 

336 
 

TME ini adalah ada atau tidak lembaga yang diberikan wewenang untuk 

merevitalisasi ajaran Kepercayaan TME tersebut. 

Ada satu hal lagi yang patutu dicatatkan di sini bahwa apakah dari kedua 

jenis Kepercyaan TME ini ada kerjasama yang baik  untuk mengatasi 

kemungkinan-kemungkinan perbedaan yang ada dan mungkin akan terjadi di 

internal mereka. Sebab dengan begitu banyaknya sekte, yang di kalangan 

Kepercayaan TME disebut “wadah sosial”, yaitu tak kurang dari 245 

sekte/wadah sosial, barangkali tidak akan begitu mudah untuk menyatukan  

pendapat di Kalanga  mereka itu. Mungkin saja perbedaan dalam hal bangunan 

ajaran, bisa juga dari segi pengaturan keorganisasian di bawah nama 

“Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa”. 

Masalah Perbedaan dengan “Agama” 

Harus diakui, bahwa Indonesia memang mengikuti cara berpikir bahwa 

negara ikut mengatur lalu-lintas pergaulan agama dan kepercyaan terhadap 

Tuhan Yang Maha Esa. Hal ini antara lain disebabkan dalam Pencasila 

terdapat butir sila “Ketuhanan Yang Maha Esa”. Oleh karena itu, mau tak mau, 

negera ikut mengatur dalam urusan agama ini, walaupun tidak sampai 

mengintervensi samapi tingkat “ajaran” dari agama yang bersangkutan. 

Sebagai realisasi  keikutsertaan negara dalam hal pengaturan lalu-lintas 

pergaulan antaragama di atas, maka ada agama yang disebut “resmi” 

dilindungi negera, seperti Hindu, Buddha, Islam, Konghucu, Protestan, dan 

Katolik. Masih dimungkinkan untuk diterima juga agama Yahudi, 

zarasusstrian, Shinto dan Taoisme (Damami, 2018: 348). Lalu ada pertanyaan, 

apa sebenarnya yang disebut “agama”, atau paling tidak apa kisi-kisi yang 

dianggap baku untuk menilai bahwa hal itu “agma” atau bukan? Di sinilah 

orang mulai sukar untuk menjawabnya. Sungguhpun begitu, tuntutan 

pertanyaan tersebut secara terus-menerus meminta jawaban. Oleh karena itu, 

perlu dicarikan jalan keluar secara lebih adil. Salah satu alat pemecahannya 

adalah perlu “ilmu agama” (Science of Religion) dan studi tentang agama (The 

Study of Religion) menjadi bidang keilmuan yang berlu dilembagakan dan 

disosialisasikan di negera Republik Indonesia. Sebab dengan ilmu-ilmu 

semacam itu akan mudah diketahui mana ajaran intii setiap agma yang tidak 

boleh diganggu-gugat, sekalipun amat besar perbedaannya dengan agama-

agama lainnya. Pengaturan agama dari aspek politik hanya diberlakukan kalau 



 

 337 
 

samapai ada penghinaan dan penodaan agama, bukan ikut pengitervensi 

muatan ajaran agama yang ada. 

Sama halnya dengan Kepercayaan TME. Di sinipun tidak diperbolehkan 

terjadi penodaan atau penghinaan terhadapnnya. Bahwa Kepercayaan TME 

adalah “budaya spiritual”. Sebab, kebanyakan Keprcayaan TME lebih 

bernuansa yang menjurus kea rah corak mistisisme. Sementara itu agama-

agama besar yang dilindungi negara diatas memiliki 3 (tiga) komponen pokok 

meliputi : teologi (ilmu yang membahas tentang di selingkar yang disebut  

“Tuhan”), eskatologi (ilmu yang membicarakan tentang kehidupan setelah 

mati), dan dogma keslamata (salvation). Bahkan alam agama Islam ada ajaran-

ajaran yang meliputi : (1) teologi (ilmu kalam); (2) fikih/hukum; (3) 

tasawuf/mistik (termasuk akhlak); (4) falsafat; (5) politik/khilafah/syuro; (6) 

ekonomi; (7) pendidikan; (8) dakwah; (9) kebudayaan/tamaddun; (10) sains; 

(11) seni; dan (12) pembaharuan pemikiran. Dalam “teologi Islam” dibahas di 

dalamnya sangat detail tentang “keimanan” (terhadap Allah, kitab Allah, 

utusan Allah, malaikat llah, hari akhirat dan termasuk di dalamnya tentang 

“keselamatan” /eskatologi/, dan takdir atau ketetapan Allah yang tidak bisa 

diganggu-gugat oleh makhluk-Nya (Damami, 2011: 83). Dengan demikian, 

bila Kepercayaan TME dibandingkan dengan muatan agama Islam, sungguh 

sukar untuk dapat menyamakannya. Bedanaya terlalu besar. 

Apa Wujud Pelayanan Negara? 

Kalau menlihat sejarah, ternyata proses implementasi Undang-undang 

dasar 1945 Bab XI di bawah judul “Agama” Fasal  29 ayat 1 dan 2, dalam 

ranah eksukutif yang dalam hal ini diwujudkan dalam bentuk 

Kementrian/Departemen dalam susunan cabinet pemerintahan, ternyata tidak 

mudah. Hal ini terbukti ketika lembaga Panitia Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (PPKI) membicarakan akan didirikan/diadakan “Kementrian 

Agama”, maka dalam siding yang menentang ada 27 orang, sedangkan yang 

setuju 6 orang. Lalu, ketika cabinet Sjahrir I (14 November 1945 – Jnuni 1946) 

akan dibentuk, maka atas usul KNIP (Komite Nasional Indonesia Pusat) 

berdasar prakarsa Kyai Hani Abudardiri, Kyai Haja Saleh Su’aidy, dan M. 

Sukoso Wiryosaputro serta didukung penuh oleh Mohammad Natsir, Dr. 

Muwardi, Dr. Marzuki Mahdi, dan M. Kartosudarmo, dibentuklah 

“Departemen Agama Republik Indonesia” secara resmi dalam cabinet tersebut 

dan Menteri Agama pertamanya adalah H.H. Rasjidi, B.A. Kecurigaan-

kecurigaan kaum nasionalis-sekuler terhadap kemungkinan-kemungkinan 

didirikan Departemen Agama dalam susunan cabinet-kabinet di negara 



Bagian Kempat 
 

338 
 

Indonesia, ternyata da, tentu saja berdasar dalih-dalih versi kaum nasionalis-

sekuler. Patut dicatat, pada masa-masa awal Departemen Agama ini didirikan, 

belum ada gejala kalangan “kepercayaan” ingin disetarakan dengan “”agama”. 

Dalam rumusan UUD 1945 Pasal 29 ayat 2 dikatakan: “Negara 

menjamin /kursi dari penyalin/ kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk 

memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya 

dan kepercayaannya itu.” Dalam kata “menjamin” ini dalam praktiknya 

dijabarkan dalam wujud melindungi hak pilih keyakinan penduduk (warga 

negara), melindungi keberadaan agama yang diyakini/dipeluk penduduk 

(warga negara), dan melindungi keamanan dalam peribadatan penduduk 

(warga negara), serta “melayani” agar nyaman dalam menjalankan hidup 

keberagamannya. 

Dalam praktiknya, berdasarkan Tap-MPR 1978, karena Kepercayaan 

TME ditegaskan “tidak merupakan agama”, maka wujud pelayanan negara 

terhadap Kepercayaan TME tidak di bawah Depertemen Agama Republik 

Indonesia, melainkan di bawah departemen lain yang dianggap relevan, 

misalnya Departemen Pendidikan dan Kebudayaan (Kementerian Pendidikan 

dan Kebudayaan). Sebab, Kepercayaan TME dianggap sebagai “kebudayaan 

spiritual” dalam perbahasaan admisitrasi negaranya. 

Mengingat isi Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 

2008 tentang Administrasi Kependudukan dalam pasal 61, dan apalagi dalam 

Keputusan Mahkaman Konstitusi yang membolehkan Kepercayaan TME 

dituliskan dalam kolom Kartu Tanda Penduduk, mala pelayaan terhadap 

Kepercayaan TME tetap tak berubah. Artinya, Kepercayaan TME tidak 

disamakan dengan “agama”, walaupun tetap dilayani oleh negara berdasar 

undang-undang yang relevan untuk itu. Tuntutan mereka, disamping identitas 

resmi dalam kolom KTP, juga sistem pernikahan, sistem upacara kematian, 

dan sistem sumpah/janji dalam pelantikan jabatan.  

Dalam konteks masa depan, begaimanapun kisi-kisi yang jelas 

barangkali sangat diperlukan untuk menyaring mana-mana yang layak 

diterima sebagai “Kepercayaan TME” dan mana-mana pula yang tidak layak 

diterima. Ini sangat penting, agar di kemudian hari tidak terjadi pertumbuhan 

yang tidak terkendali dan akan membuat repot semua pihak, termasuk 

kalangan “agama”. Hal ini mengingat dalam berita dalam surat kabar, tabloid, 

majalah, teve, dan sebagainya kadang-kadang ada berita munculnya tokoh 



 

 339 
 

yang mengaku dirinya mendapat wangsit, suara gaib, dan sebagainya yang 

kemudian membentuk sistem ajaran dan kegiatan/gerakan tersendiri yang 

tidak jarang masyarakat luas merasa terusik kenyamanan pergaulan sosialnya. 

 Lebih lanjut, khususnya kalangan islam, bahwa karena nuansa yang 

cukup menonjol yang diperlihatkan dalam tampilan wadah-wadah sosial 

dalam Kepercayaan TME, antara lain Kepercayaan TME untuk jenis kedua, 

adalah nuansa mistisisme atau mungkin renungan-renungan atau filsafat 

kehidupan, yang tampaknya tujuannya adalah untuk pembersihan rohani dan 

penghayatan moralitas, maka apakah kalangan umat Islam tidak perlu 

menegok kembali potensi tasawuf positif dan amalan tarekat yang 

dimodifikasi lebih menarik serta produktif untuk menghadapi kompleksitas 

kehidupan sehari-hari yang mungkin mengancam ini? Wallahu a’lam. 

 

  



Bagian Kempat 
 

340 
 

Referensi 

 

Anonym, 2005. Piagam Jakarta, Undang-Undang Dasar 1945. Bandung: 

Penerbit “Citra Umbara”. 

Anonym, 2007. Administrasi Kependudukan, Undang-Undang RI Nomor 23 

Tahun 2006. Bandung: Fokus Media. 

Al Makin, 2017. Nabi-Nabi Nusantara, Kisah Lia Eden dan lainnya. Yogyakarta: 

Suka-press. 

Arta Wijaya, 2010. Gerakan Theosodi di Indonesia, menelusuri jejak aliran 

kebatinan Yahudi sejak zaman Hindia Belanda hingga Era Reformasi. 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Damami, Mohammad, 2011. Kepercayaan terhadap Tuhan Maha Esa pada 

Periode 1973-1983: Sebuah Sumbangan Pemahaman tentang Proses 

Legislasi Konstitusional dalam Konteks Pluralitas Keberagaman di 

Indonesia. Jakarta: Kementrian Agama RI. 

Damami, Mohammad, 2018. Kepercayaan terhadap Tuhan Maha Esa Dewasa 

Ini. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nugraha, Iskandar P. 2001. Mengikis Bats Timur dan Barat, Gerakan Theosofi 

dan Nasionalisme Indonesia. Jakarta: Komunitas Bambu. 

Nurdjana, IGM. 2009. Hukum dan Aliran Kepercayaan Menyimpoang di 

Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

  



 

 341 
 

Pedoman/Manhaj Tabligh Ke-9 

Abu Deedat Syihabuddin248 

 

          Berbicara misi kristen didalam melakukan pemurtadan / kristenisasi, 

dalam tinjauan kitab suci Bible, ada beberapa ayat yang dijadikan dasar pijakan 

oleh para evangelis/missionaris untuk menaburkan benih-benih Kristen, antara 

lain:  

 

A. Dasar Gerakan  Kristenisasi  Sebagai  Amanat  Agung  Yesus  Sbb : 

“Kata Yesus: Karena itu pergilah, jadikanlah semua bangsa muridku 

dan baptislah mereka dalam nama Bapa dan Anak dan Roh Kudus” (Matius 

28:19). 

“Lalu Yesus berkata kepada mereka: “Pergilah ke seluruh dunia, 

beritakanlah Injil kepada segala makhluk” (Markus 16:15). 

Metode menghalalkan segala cara dan tipuan yang dipakai, ada legalitas 

hukumnya dari Bibel, yaitu: 

“Tetapi hukum Taurat ditambahkan, supaya pelanggaran menjadi 

semakin banyak; dan di mana dosa bertambah banyak, di sana kasih karunia 

menjadi berlimpah-limpah” (Roma 5:20). 

“Kata Paulus: Tetapi jika kebenaran Allah oleh dustaku semakin 

melimpah bagi kemuliaan-Nya, mengapa aku masih dihakimi lagi sebagai 

orang berdosa?” (Roma 3:7). 

19 Sungguhpun aku bebas terhadap semua orang, aku menjadikan 

diriku hamba dari semua orang, supaya aku boleh memenangkan sebanyak 

mungkin orang. 20 Demikianlah bagi orang Yahudi aku menjadi seperti orang 

Yahudi, supaya aku memenangkan orang-orang Yahudi. Bagi orang-orang 

yang hidup di bawah hukum Taurat aku menjadi seperti orang yang hidup di 

 
248 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah 



Bagian Kempat 
 

342 
 

bawah hukum Taurat, sekalipun aku sendiri tidak hidup di bawah hukum 

Taurat, supaya aku dapat memenangkan mereka yang hidup di bawah hukum 

Taurat. 21 Bagi orang-orang yang tidak hidup di bawah hukum Taurat aku 

menjadi seperti orang yang tidak hidup di bawah hukum Taurat, sekalipun aku 

tidak hidup di luar hukum Allah, karena aku hidup di bawah hukum Kristus, 

supaya aku dapat memenangkan mereka yang tidak hidup di bawah hukum 

Taurat.. (I Korintus 9:19-23). 

 

Peta Kristenisasi 

 

 

 

  



 

 343 
 

Daftar  negara-negara yang  harus  dikristenkan yaitu negara yang ada 

di Asia dan Afrika sbb :   

 

 

 

B. Apa Yang Dimaksud dengan "JENDELA 10/40"? 

Pusat dari suku-suku terabaikan dunia hidup di sebuah jendela 

berbentuk segi empat. Kawasan itu adalah sebuah sabuk yang terbentang dari 

Afrika Barat sampai Asia, berada di antara 10 sampai 40 derajat \Lintang 

Utara garis Khatulistiwa. Jika kita bersungguh-sungguh menyediakan 

kesempatan bagi setiap orang dan kota untuk mengalami kasih, kebenaran, 

dan kuasa keselamatan Yesus Kristus, kita tidak dapat mengabaikan 

kenyataan bahwa kita harus berpusat pada bagian bumi ini, yang kita sebut 

Jendela 10/40.  



Bagian Kempat 
 

344 
 

 

Gerakan pelayanan ini dikenal dengan istilah “Jendela 4-14”. Anak 

Bersinar Bangsa Gemilang merupakan sebuah seruan agar selama 10 tahun 

mendatang (2010-2020), gereja dan pemimpin kristen menjadikan anak-anak 

dan remaja sebagai prioritas utama dalam pelayanan ( Kristenisasi pen). 

 

C. Tujuan Jendela 4/14 didirikan :  

Dr. Luis Bush, pendiri Inisiatif Jendela 10/40 di tahun 90-an, 

mengembangkan inisiatif baru di awal abad ini. Namanya adalah Jendela 4/14. 

Inisiatif yang pertama memilih daerah geografis di dunia, antara 10 dan 40 

derajat lintang utara dimana terletak jumlah penduduk yang besar yang belum 

mengenal Tuhan Yesus Kristus. Banyak pekerjaan misi yang telah dilakukan 

oleh organisasi misi untuk menjangkau orang-orang yang tinggal di jendela  

ini.  

Jendela 4/14 memilih golongan demografis orang-orang antara usia 

empat dan empat belas, usia dimana 85% orang yang menerima Tuhan Yesus 

membuat keputusan untuk terus mengikuti Dia. Karena anak-anak dan anak-

anak muda sangat siap untuk bertumbuh secara spiritual, gerakan Jendela 4/14 

berusaha untuk menjangkau mereka untuk kepentingan Injil Tuhan dengan 

menggunakan berbagai macam cara dan pendekatan.  

Jendela 4/14 adalah sebuah istilah untuk menyebut orang-orang dalam 

kelompok usia 4 hingga 14 tahun, atau usia anak dan remaja. Sekitar 1,86 

http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/


 

 345 
 

miliar atau 27% penduduk dunia berada dalam kelompok usia ini. Kelompok 

masyarakat yang perlu dijangkau dan yang paling terbuka dalam Jendela 10/40 

(wilayah suku-suku yang paling terabaikan dari Injil di dunia) sebagian besar 

berusia antara 4 sampai 14 tahun. Data Biro Pusat Statistik mencatat bahwa 

sekitar 20% penduduk Indonesia berusia 4-14 tahun.  

 

D. JENDELA 4/14 Penting Dan Genting Bagi Penginjilan 

Anak dan remaja merupakan kelompok yang paling terbuka terhadap 

Injil. Hasil suatu riset yang dilakukan MARC menunjukkan bahwa 85% orang 

di Amerika Serikat (AS) yang memberi hidup mereka kepada Kristus, 

melakukannya pada usia 4-14 tahun. Dan Brewster, Direktur untuk Riset dan 

Kebijakan Compassion International, dalam penelitiannya di luar AS 

mendapati bahwa sekitar 60% menerima Kristus pada usia tersebut. 

Kebanyakan orang memutuskan sikap mereka terhadap Yesus sebelum 

mereka memasuki usia SLTA. Maka dari itu …Penting sekali membimbing 

seseorang untuk menerima Kristus ketika mereka muda.Kita membiayai 

308.000 orang misionaris yang bekerja di luar Amerika Serikat  

Indonesian For Christ 

Indonesia Untuk Kristus

MEMBANGUN KELUARGA MISI

 

  



Bagian Kempat 
 

346 
 

Rumusan Tokoh – tokoh kristen dunia : 

Dr.H. Berkhof dan I.H. Enklaar  

 “Boleh kita simpulkan, bahwa Indonesia adalah suatu daerah Pekabaran 

Indjil yang diberkati Tuhan dengan hasil yang indah dan besar atas penaburan bibit 

Firman Tuhan… Pelaksanaan tugas raksasa itu selajaknya djangan hanya 

didjalankan dengan perkataan sadja tetapi djuga dengan perbuatan. … Dengan 

segala djalan dan daja upaja ini Geredja Jesus Kristus hendak bergumul untuk 

merebut djiwa-raga bangsa Indonesia dari tjengkeraman kegelapan rohani 

dan djasmani, supaja djalan keselamatan jang satu2nya dapat dikenal dan 

ditempuh oleh segenap rakjat.” (H. Berkhof dan I.H. Enklaar, Sedjarah Geredja, 

(Djakarta: Badan Penerbit Kristen, 1962), 

Seruan Paus Yohanes Paulus II 

           Sementara itu Paus Yohanes Paulus II mengeluarkan himbauan 

”Pope Calls on Catholic to Spread Christianity”.  

Dalam surat edarannya yang terbaru Paus Yohanes Paulus II mengeluarkan 

fatwa gerejani agar kaum Katholik mengambil tindakan untuk menyebarkan 

ajaran Katholik. Dia menegaskan pentingnya melakukan Kristenisasi terhadap 

semua bagian dunia, termasuk negeri-negeri di mana hukum Islam melarang 

perpindahan agama. Sri Paus menekankan agar negara-negara Islam, demikian 

juga negara-negara lainnya, agar segera mencabut peraturan-peraturan orang 

Islam memeluk agama lain tanpa menyebut nama negara secara langsung. Sri Paus 

menyinggung negara-negara Timur Tengah, Afrika dan Asia di mana para 

missionaris ditolak kehadirannya, kepada mereka Paus menyerukan “ Open 

Thedoors To Christ “ ( bukalah pintu untuk Kristus).   

Alb Ckruyt & Ojh Graaf van Limburg Stirum  

          Kristenisasi merupakan faktor penting penjajahan & Zending Kristen 

merupakan rekan sepersekutuan bagi pemerintah kolonial.  

Pdt. Ioanes Rakhmat membenarkan adanya kristenisasi yang dilakukan 

oleh Kelompok Kristen Fundamentalis sebagai-berikut :  

         Mereka Bermental triumfalistik ekspansionistik .Para penganut 

fundamentalisme Kristen memandang versi agama Kristen mereka sebagai versi 



 

 347 
 

agama yang paling unggul, paling benar, paling baik, jika dibandingkan dengan 

agama-agama lain non-Kristen dan versi-versi lain agama Kristen;  dan, karena 

keunggulan ini, mereka memandang versi agama Kristen mereka bagaimana pun 

juga harus disebarkan ke seluruh tempat di bumi, dengan mengeliminir agama-

agama lain non-Kristen dan menjadikan orang-orang non-Kristen bertobat, pindah 

agama, masuk agama Kristen versi mereka.  

Pendeta Dr. Martin Sinaga, dosen Sekolah Tinggi Teologi (STT) Jakarta.  

          Dalam artikel di majalah Pantau, dia menyatakan bahwa Kristenisasi 

bukan ilusi dan itu sungguh-sungguh terjadi. "Pada awalnya misi Kristenisasi 

dibebani oleh pemerintah kolonial yang didukung Belanda, tapi kurang berhasil. 

Selanjutnya, misi ini dibebani oleh negara-negara terutama Amerika Serikat, yang 

sulit dipungkiri punya media dan uang untuk melancarkan misionari itu," ujar 

Pendeta Martin Sinaga dalam wawancara dengan majalah Pantau.  

Dr. Joseas Lengkong, Rektor Institut Teologi Kalimatullah Jakarta:  

“Berjihad di bawah panji Yesus pasti menang. Umat kristen wajib berjihad, karena 

Roh Kudus pasti menuntun kita untuk berjihad sesuai anjuran Yesus sendiri 

sebagai kepala gereja terkemuka di dunia dan akhirat, raja di atas segala raja…” 

(Buku Jihad Kristen, hal. 347) 

 

E. Tujuan Gerakan Kristenisasi 

• Agar semua orang mendengar Injil dalam Kristus ada pengampunan 

dosa. 

• Agar semua orang tahu Yesus itu Tuhan dan juru selamat. 

• Agar semua orang diselamatkan.  

 

  

http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220


Bagian Kempat 
 

348 
 

F. Strategi & Program Gerakan Kristenisasi 

• Melalui pembinaan dan Penghancuran. Yang dimaksud Pembinaan 

diciptakan berutang budi lewat bantuan sembako,pengobatan gratis dan 

lain-lain. Sedangkan yang dimaksud dengan penghncuran adalah 

Menjauhkan dan mengeluarkan kaum muslimin dari ajaran Islam  

• Menguasai dunia  melalui : Ekonomi, Budaya, Media. Membangun dan 

membuat jaringan Media 

• Strategi Multiplikasi Rohani yaitu :  Memenangkan-membina- melatih 

dan mengutus. 

Melakukan infiltrasi dan menggandeng program pemerintah yang 

stagnan dengan kedok kegiatan /lomba karnaval, festival, rekreasi minggu 

ceria. Dalam suatu wawancara, Dr. Peter pernah ditanya, “Mengapa dalam 

ibadah kesembuhan anda menyebutnya sebagai Festival dan bukan Crusade 

atau Revival Meetings (KKR-Kebaktian Kebangunan Rohani-).” Ia 

menjawab, “Kata Crusade (KKR) adalah kata yang melukai saudara sepupu 

kita dari agama lain (maksudnya adalah umat islam, pen), sedangkan kata 

Revival tidak kita gunakan dalam ibadah kita. Kita menyebutnya Festival 

atau Celebration (perayaan). Misalkan kalau diadakan di Surabaya, kami 

menyebutnya di poster sebagai Surabaya Festival bukan Jesus Festival atau 

Festival Injil. Ini sama sekali tidak memberikan kesan agamawi. Orang 

bertanya apa ini? Mereka tidak tahu dan datang menghadirinya. Kita bahkan 

tidak gunakan lambang gereja seperti salib dan sebagainya. Ada yang 

bertanya kepada saya apakah saya telah berkompromi? Kita tidak 

berkhotbah di poster atau di iklan tetapi kita berkhotbah di festival. Setelah 

mereka ada di festival, baru kita sampaikan Injil kepada mereka.” 

(Bethanygraha.org). 

• Cerdik seperti Ular tulus  seperti Merpati Matius 10:16 dengan 

menggunakan idiom-idio Islam.  

• Melalui Invasi Budaya : Sekularisasi , Westernisasi , Pengkaburan dan 

Penyesatan 

 



 

 349 
 

 

G. Beberapa Modus Gerakan Kristenisasi 

• Kristenisasi Berkedok Islam 

Mendirikan sekolah – sekolah Theologia serta lembaga yang 

berkedok ke Islaman, seperti STT Kiayi Sadrach ( SATT ), ITK ( 

Institut Teologi Kalimatullah ), STT Apostolos yang 

mengkonsentrasikan Islamologi sebanyak 46 SKS. 

Karena  Indonesia negeri muslim terbesar didunia, maka pendekatanya lewat 

pendekatan Islam mengacu kepada ayat didalam kitab 1 Korintus 9 : 20. 

Yaitu menggunakan idiom-idiom keislaman dalam tata cara peribadatan 

serta menerbitkan buku-buku dan brosur (leaflet) berwajah Islam, tapi isinya 

memutarbalikkan ayat-ayat Alquran dan Hadis, untuk mendangkalkan akidah. 

Dipermainkannya ayat-ayat ilahi untuk melecehkan Islam demi untuk menjunjung 

tinggi kekristenan. Tujuan akhirnya, agar kaum muslimin meragukan ajaran Islam 

lalu pindah ke Kristen. 

Dengan Gerakan pemurtadan Kristiani yang dikemas dalam wajah Islam, 

persoalan dakwah Islamiyah semakin berat. Agresivitas misi Kristen sudah 

memasuki tingkat berbahaya. Kaum awam sulit membedakan keislaman dan 

kekristenan, sehingga mudah dikaburkan akidahnya. 

• Pacarisasi / Hamilisasi  , Kawin campur yang akhirnya murtadisasi.  

• Pendangkalan aqidah dengan maksiat  

• KATOLIK , Misi Katolik , DENGAN  KEDOK  WISATA    MEMBUAT  

PATUNG  GUA  MARIA  DIBERBAGAI  KOTA  DAN  DAERAH  DI  

SELURUH  INDONESIA,  Inkulturasi seni dan budaya. 

• Pengaburan Kebenaran Islam, lewat buku-buku, brosur  yang  berkedok 

islam,  untuk memutar-balikan Islam. 

• Indomisasi dan sembakonisasi ,Biaya Kesehatan dan biaya Pendidikan 

• Memerangi kaum muslimin dengan label terorisme. 

• Merangkul tokoh – tokoh dan lembaga Islam  

• Menyebarkan ajaran dan budaya baru melalui pendekatan Modernisasi. 



Bagian Kempat 
 

350 
 

• Melalui lembaga Bhakti Investama membuat jaringan Media seperti 

pembelian saham kelompok media Bimantara ( RCTI – SCTV – 

METRO TV ). 

• Melalui lembaga IMF menguasi ekonomi Indonesia. 

 

H. Menghadang Gerakan Kristenisasi 

 

1. Strategi  menghadang Kristenisasi 

• Mencermati serta mempelajari strategi dan gerakan Musuh ( kaum 

Kristen dan Yahudi )  

• Membuat dan melakukan pemetaan dalam upaya meningkatkan 

kualitas ummat  

• Melakukan Pembinaan dan Perlawanan  

• Membangkitkan semangat ukhuwah Islamiah 

 

2. Pemberdayaan Masyarakat untuk  Menghadapi Gerakan 

Kristenisasi dan de-Islamisasi 

• Membentuk jaringan kerja antar organisasi dan lembaga serta 

memetakan aktifitas kegiatan dalam upaya menghambat serta 

menghancurkan kekuatan lawan , misalnya Fakta,Jamaat, Fitrah, dll  

• Pembinaan ummat melalui aktifitas dakwah dengan pendekatan yang 

informatif dan persuasif serta melibatkan berbagai unsur lembaga 

dan perorangan  

• Melakukan kajian intensif tentang Kristologi bagi para aktivis 

dakwah. 

 

3. Program menghadang Kristenisasi 

• Melakukan kaderisasi aktifis dakwah melalui program – program 

pelatihan  

▪ Memanfaatkan sarana media :  

1) Elektronik  : Radio,TV, website /enternet 

2) Cetak   : Koran – Tabloit – Majalah  

3) Luar Ruang  : Spanduk – Leaflet – Sticker 



 

 351 
 

Program menghadang Kristenisasi 

4. Pemberdayaan Masyarakat  Menghadapi Gerakan Kristenisasi dan 

de-Islamisasi 

a. Obyektif : 

• Memberikan penyadaran  seputar bahaya kristenisasi/pemurtadan 

bagi umat. 

• Memberi motivasi untuk segera melakukan aksi yang sistematis 

untuk melawan  kristenisasi. 

• Memberikan gambaran tentang tindakan kongkrit apa saja apa 

saja yang bisa dilakukan  oleh setiap muslim dalam melawan 

kristenisasi. 

• Mensinergikan potensi masyarakat muslim untuk melakukan 

kegiatan membendung kristenisasi. 

 

b. Pertama, apa yang harus anda lakukan ? 

1) Pahami betul bahaya kristenisasi  

• Menyadari, membendung kristenisasi  sebagai salah satu 

bentuk dakwah mulia. 

• Mengetahui modus-modus yang biasa dilakukan dalam 

proses kristenisasi. 

• Berusaha untuk menjadi seorang yang memiliki kemampuan 

observasi lingkungan. 

• Memiliki kemauan kuat untuk menjadi seorang relawan 

dakwah 

2) Bahaya Kristenisasi Bagi Umat 

• Pemurtadan adalah pintu menuju kebinasaan individu dengan 

kembali kepada kekafiran. 



Bagian Kempat 
 

352 
 

• Pemurtadan menimbulkan perpecahan keluarga  dan 

disintegrasi nasional. 

• Pemurtadan adalah sebuah pembodohan terstruktur. 

• Pemurtadan juga sebuah penipuan aqidah  

 

3) Beberapa Modus Kristenisasi 

• Pacarisasi / Hamilisasi  

• Pendangkalan aqidah dengan maksiat  

• Kawin campur  

• Pengaburan Kebenaran Islam 

• Indomisasi dan sembakonisasi  

• Biaya Kesehatan dan biaya Pendidikan.  

 

4) Jika Anda Menyaksikan Kristenisasi : 

Sebagai Individu 

• Anda yang paling berhak mengembalikan seorang muslim  

dan menjaganya  dari murtadisasi. 

• Perhatikan modus yang digunakan para pemurtad, gunakan 

sebagai terapi konter. 

• Bentuk koalisi strategis dengan keluarga dan mereka yang 

peduli terhadap persoalan kristenisasi. 

• Berkonsultasi dengan pihak yang kompeten ( misalnya 

FAKTA) untuk mengambil langkah yang mungkin atau 

melakukan advokasi.  

• Membentuk sebuah paguyuban anti kristenisasi di tingkat 

local dan aktif dalam pertukaran informasi pada jejaring 

nasional. 

• Saling berbagi informasi dan solusi dalam menghadapi 

persoalan kristenisasi. 

• Berusaha menjadi unit advokasi terkecil dan rehabilitasi 

aqidah jika menghadapi kasus kristenisasi  



 

 353 
 

 

Sebagai Sebuah Komunitas / Institusi 

• Perlu Membentuk sebuah paguyuban anti kristenisasi di 

tingkat local dan aktif dalam pertukaran informasi pada 

jejaring nasional. 

• Saling berbagi informasi dan solusi dalam menghadapi 

persoalan kristenisasi. 

• Berusaha menjadi unit advokasi terkecil dan rehabilitasi 

aqidah jika menghadapi kasus kristenisasi  

 

Penutup 

Dengan gencarnya gerakan pemurtadan berkedok Islam yang dilancarkan 

oleh missi Kristen, maka terbuktilah kebenaran peringatan Allah SWT sebagai 

berikut. 

Orang-orang Yahudi dan Nasrani tidak akan senang kepada kamu sampai 

kamu mengikuti agama (millah) mereka. Katakanlah: “Sesungguhnya petunjuk 

Allah itulah petunjuk (yang benar)”. Dan sesungguhnya jika kamu mengikuti 

kemauan mereka setelah datang pengetahuan kepadamu, maka Allah tidak lagi 

menjadi pelindung dan penolong bagimu” (QS al-Baqarah 120).  

Sebagian besar Ahli Kitab menginginkan agar mereka mengembalikan 

kamu kepada kekafiran setelah kamu beriman, karena dengki yang (timbul) dari 

diri mereka sendiri, setelah nyata kebenaran bagi mereka. Maka maafkanlah dan 

biarkanlah mereka, sampai Allah mendatangkan perintah-Nya. Sesungguhnya 

Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu (QS al-Baqarah 109). 

Hai orang-orang yang beriman, jika kamu mengikuti sebagian dari orang-

orang yang diberi Alkitab, niscaya mereka akan mengembalikan kamu menjadi 

orang kafir sesudah kamu beriman” (QS. Ali Imran 100). 

Sebagai sikap reaksi positif atas semangat Kristenisasi yang sangat intens 

itu, maka para dai dituntut untuk lebih meningkatkan kwalitas dan kwantitas 

dakwah, baik dakwah intern maupun ekstern.  

Katakanlah, “Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat 

(ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak kita 



Bagian Kempat 
 

354 
 

sembah kecuali Allah, dan tidak kita persekutukan Dia dengan sesuatupun, dan 

tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan selain 

Allah…. (QS Ali Imran 64). 

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran 

yang baik dan debatlah mereka dengan  cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu, 

Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan 

Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk (QS an-Nahl 

125). 

  



 

 355 
 

S Y I ’A H  

 

A. Pengertian Syi’ah  

Para ulama pakar perbandingan aliran Islam mencatat bahwa Syi’ah 

itu ada 3 jenis golongan:  

1. Syi’ah ‘Ghaliyah’ atau ‘Ghulat’ yang berpandangan esktrim seputar Ali 

bin Abi Thalib sampai pada taraf menuhankan Ali atau menganggapnya 

nabi. Kelompok ini sangat jelas kesesatan dan kekafirannya.  

2. Syi’ah ‘Rafidhah’ yang mengklaim adanya nash/teks wasiat penunjukan 

Ali sebagai khalifah dan berlepas diri dari dan bahkan mencaci dan 

mengkafirkan para khalifah sebelum Ali dan mayoritas para sahabat nabi. 

Kelompok ini telah meneguhkan dirinya ke dalam sekte Imamiyah Itsna 

‘Asyariah dan Isma’iliyah. Golongan ini disepakati kesesatannya oleh 

para ulama, tapi secara umum tidak mengkafirkan mereka. 

3.  Syi’ah ‘Zaidiyah’ yaitu pengikut Zaid bin Ali Zainal Abidin yang 

mengutamakan Ali atas sahabat lain dan menghormati serta loyal kepada 

Abu Bakr dan Umar  sebagai khalifah yang sah.249 

 

B. Pokok-pokok keyakinan dan ideologi Syi’ah dalam pandangan 

Muhammadiyah  

Prof. Dr. Yunahar Ilyas, Ketua PP Muhammadiyah Bidang Tarjih dan Tajdid 

menjelaskan pandangan Muhammadiyah sebagai berikut : 

1.  ‘Ishmatul A’immah (Kesucian para Imam). Muhammadiyah meyakini 

bahwa Nabi Muhammad  yang ma’shum. Oleh sebab itu, 

 
249 Majelis Ulama Indonesia, Mengenal dan Mewaspadai Penyimpangan Syi’ah di Indonesia, 

hal. 16-17 



Bagian Kempat 
 

356 
 

Muhammadiyah menolak konsep kesucian Imam-Imam (‘ishmat al-

A’immah) dalam ajaran Syi’ah. 

2. Al-Washiyah (Washiat Pengganti Nabi). Muhammadiyah meyakini 

bahwa Nabi Muhammad s.a.w tidak menunjuk siapa pun pengganti 

beliau sebagai Khalifah. Kekhalifahan setelah beliau diserahkan kepada 

musyawarah umat, jadi kekhalifahan Abu Bakar Ash-Shiddiq, Umar bin 

Khaththab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib radhiyallahu 

‘anhum adalah sah. Oleh sebab itu, Muhammadiyah menolak konsep 

Rafidhahnya Syi’ah. 

3. Kultus terhadap Khalifah Ali bin Abi Thalib. Muhammadiyah 

menghormati Ali bin Abi Thalib r.a. sebagaimana sahabat-sahabat yang 

lain, tetapi Muhammadiyah menolak kultus individu terhadap Ali bin Abi 

Thalib dan keturunannya. 

4. Validitas Hadits. Syi’ah hanya menerima hadis dari jalur Ahlul Bait, ini 

berakibat ribuan hadis shahih –walaupun diriwayatkan Bukhari Muslim- 

ditolak oleh Syi’ah. Implikasinya ialah terjadinya banyak sekali 

perbedaan antara Syi’ah dan Ahlussunnah baik masalah Aqidah, Ibadah, 

Munakahat, dan lain-lainnya yang tidak dapat dikompromikan. 

  



 

 357 
 

Oleh: Adnin Armas, MA 

Nurcholish Madid (1939-2005) menyampaikan gagasan sekularisasi 

pertama kali pada tanggal 2 Januari 1970 dalam makalahnya yang berjudul 

“Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah Integrasi Umat”.250  

Saat itu, Nurcholish menyampaikan pidatonya di aula Menteng Raya 58, Jakarta 

(Gedung Pertemuan Islamic Research Centre), dalam acara malam silaturahim 

organisasi pemuda, pelajar, mahasiswa dan sarjana Muslim yang tergabung dalam 

HMI (Himpunan Mahasiswa Islam), GPI (Gerakan Pemuda Islam), PII (Pelajar 

Islam Indonesia) dan Persami (Persatuan Sarjana Muslim Indonesia), 

menggantikan Dr. Alfian yang seharusnya menjadi pembicara utama.251 Dalam 

pidato tersebut, Nurcholish menganjurkan Keharusan Pembaharuan Pemikiran 

Islam. Untuk meraih hal tersebut, Nurcholish merasa harus mencapainya dengan 

sekularisasi.  

Gagasan Nurcholish tentang sekularisasi menuai reaksi, memicu pro-kontra. 

Tidak kurang dari seratus tulisan artikel pada tahun 1970-an terbit untuk 

 
250 M. Dawam Rahardjo menyebutkan tanggal 3 Januari 1970. Lihat kata pengantar M. Dawam 

Rahardjo dalam buku Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung: 

Mizan, 1987), 18, selanjutnya diringkas Keindonesiaan. Ahmad Wahib dalam catatan hariannya 

juga menyebutkan tanggal 3 Januari 1970. Lihat Djohan Effendi dan Ismed Natsir (penyunting), 

Pergolakan pemikiran Islam: Catatan Harian Ahmad Wahib (Jakarta; LP3ES & Freedom Institute, 

edisi cetak ulang, 2003, pertama kali terbit tahun 1981), 81. Pendapat Ahmad Wahib mungkin 

berasal dari M. Dawam Rahardjo. Bagaimanapun, para pengkritik Nurcholish seperti H. M. 

Rasyidi, Endang Saefuddin Anshari, Abdul Qadir Djaelani menyebutkan tanggal 2 Januari 1970. 

Lihat H. M. Rasyidi, Koreksi Terhadap Drs. Nurcholish Madjid Tentang Sekularisasi (Jakarta: 

Bulan Bintang, cet. Kedua 1977, pertama kali terbit tahun 1972); selanjutnya disingkat Koreksi; 

Endang Saefuddin Anshari menulis Kritik Atas Paham dan Gerakan “Pembaruan” Drs 

Nurcholish Madjid (Bandung: Bulan Sabit, 1973), 1, selanjutnya diringkas  Gerakan; Abdul Qadir 

Djaelani, Menelusuri Kekeliruan Pembaharuan Pemikiran Islam Nurcholish Madjid (Bandung: 

Yadia, 1994), 1. selanjutnya disingkat Menelusuri. Nurcholish sendiri pernah menyebutkan kedua 

tanggal tersebut yaitu tanggal 2 Januari dan 3 Januari. Ia menyebutkan tanggal 3 dalam makalahnya 

yang disampaikan pada tanggal 30 Oktober 1972. Lihat makalah Nurcholish Madjid, 

“Menyegarkan Faham Keagamaan di Kalangan Ummat Islam Indonesia”, yang terlampir dalam 

buku H. M. Rasyidi, Koreksi, 94. Bagaimanapun, Nurcholish juga menyebutkan tanggal 2 Januari 

1970. Lihat Budhy Munawar-Rachman, “Nurcholish Madjid dan Perdebatan Islam di Indonesia, 

dalam  Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan yang Membebaskan: Refleksi atas 

Pemikiran Nurcholish Madjid (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2006), 115, selanjutnya diringkas 

Perdebatan Islam.     
251 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 19.  



Bagian Kempat 
 

358 
 

menanggapi tulisan Nurcholish. Pada tahun 1970-an, H. M. Rasyidi dan Endang 

Saifuddin Anshari menulis buku untuk mengkritik gagasan sekularisasi 

  252Nurcholish. 

Tulisan di bawah ini akan menguak kembali pemikiran Nurcholish tentang 

sekularisasi. Ada beberapa hal, yang belum dilakukan oleh para pemuja dan 

pengkritik Nurcholish dalam isu sekularisasi. Para pemuji Nurcholish tampak 

mengabaikan kritikan-kritikan serius yang telah dilakukan, khususnya oleh H. M. 

Rasyidi dan Endang Saifuddin Anshari. Para pengkritik Nurcholish belum 

menunjukkan kuatnya pengaruh pemikiran Harvey Cox kepada gagasan 

sekularisasi Nurcholish. Selain itu, perkembangan gagasan sekularisasi dalam 

pemikiran Nurcholish belum dipaparkan baik oleh pemuji ataupun pengkritik. 

Tujuan dari makalah ini ingin membahas perkembangan pemikiran Nurcholish 

Madjid mengenai sekularisasi termasuk didalamnya pengaruh pemikiran Harvey 

Cox kepada gagasan sekularisasi Nurcholish. 

Perubahan Pemikiran  

Sebelum menganjurkan sekularisasi pada tanggal 2 Januari 1970, 

Nurcholish dikenal sebagai seorang yang menolak tegas pemikiran sekular. Dalam 

makalahnya yang ditulis pada bulan Maret 1968, “Modernisasi Ialah 

Rasionalisasi Bukan Westernisasi”, Nurcholish menolak gagasan sekular yang 

terumuskan dalam “Berikan kepada kaisar apa yang menjadi kepunyaan kaisar 

(urusan duniawi), dan berikan kepada Tuhan apa yang menjadi kepunyaan Tuhan 

(urusan ukhrawi).” 253 Nurcholish menyatakan: 

“Seorang sekular yang konsekuen dan sempurna, adalah seorang 

ateis. Dan seorang sekular yang kurang konsekuen, akan 

mengalami kepribadian yang pecah (split personality). Di satu 

pihak mungkin dia tetap mempercayai adanya Tuhan, malahan 

menganut suatu agama, di lain pihak tidak mengakui kedaulatan 

 
252 Kritik dalam bentuk buku juga dilakukan oleh Prof. Rasyidi dan Endang Saefuddin Anshari.  

Prof. Rasyidi menulis sebuah tulisan berjudul Sekularisme dalam Persoalan Lagi: Suatu Koreksi 

Atas Tulisan Drs Nurcholish Madjid (Jakarta: Yayasan Bangkit, 1972); Suatu Koreksi Lagi Bagi 

Drs. Nurcholish Madjid (Jakarta: DDII, 1973). Semuanya diterbitkan sebagai buku oleh Bulan 

Bintang. Lihat Budhy Munawar-Rachman, Perdebatan Islam, 123-24. 
253 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 179. 



 

 359 
 

Tuhan dalam masalah-masalah kehidupan duniawinya, melainkan 

hanya mengakui adanya kedaulatan-penuh manusia. Tegasnya, 

dalam masalah duniawi, seorang sekular pada hakikatnya tidak lagi 

ber-Tuhan, jadi ia adalah ateis.”254 

Penolakan Nurcholish terhadap gagasan sekular seperti di atas menguasai 

pemikiran PB HMI waktu itu. Bagaimanapun, pemikiran pimpinan HMI cabang 

Yogja berbeda pemikiran dengan PB HMI Jakarta. Djohan Effendi dan Ahmad 

Wahib yang merupakan pengurus PB HMI Yogja telah menyampaikan 

sekularisasi sebagai keharusan dalam training-training HMI pada awal tahun 

1969.255 Pemikiran senada juga diikuti oleh Manshur Hamid dan Dawam 

Rahardjo. Akibatnya, terjadi dua kubu pemikiran antara PB HMI dengan HMI 

Jawa Tengah, khususnya cabang Yogja. Djohan Effendi dan Manshur Hamid, 

pimpinan HMI Jawa Tengah waktu itu mengejek pemikiran Nurcholis dan 

menyebutnya sebagai Nurcholisme.256  Mengomentari ide-ide 2 Januari, Sugiat 

A.S. bekas ketua Badko dan anggota PB HMI secara berkelakar berkata: 

“Sekarang Nurcholish seharusnya keluar dari HMI, atau Wahib-Djohan yang 

kembali masuk.”257 Ahmad Wahib menilai penguasa militer di Indonesia seakan 

merangkul Nurcholish dan terus mengisolir Natsir dan selalu mencurigai orang-

orang yang berhubungan dengan Natsir.” B. J. Boland yang bukunya berjudul 

“Struggle of Islam in Modern Indonesia,” yang terbit pada tahun 1971 melihat 

perubahan yang nyata dalam tulisan-tulisan Nurcholish pada tahun 1968 dengan 

tahun 1970.258 Endang Saifuddin juga menganggap “Nurcholish sekarang sudah 

sangat lain dengan Nurcholish dulu.”259 Nurcholish sendiri merasakan perubahan 

setelah tanggal 2 Januari 1970. Ia mengakui setelah menyampaikan makalah pada 

tanggal 2 (?) Januari 1970, “semua menjadi nggak karu-karuan.”260  

Fenomena perubahan pemikiran Nurcholish, dalam pandangan Ahmad 

Wahib, disebabkan 2 hal. Pertama, kehadiran Sularso, pendamping Nurcholish di 

PB HMI pada saat itu dan kedua, kepergian Nurcholish ke Amerika Serikat selama 

 
254 Ibid., 179; 180-81; 184-86. 
255 Ahmad Wahib, Pergolakan, 151. 
256 Ibid., 156. 
257 Ibid., 167. 
258 B. J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia (The Hague: Martinus Nijhoff, 1982, 

pertama kali terbit pada tahun 1971), 221. 
259 Dikutip dari Ahmad Wahib, Pergolakan, 169. 
260 Budhy Munawar-Rachman, Perdebatan Islam, 115. 



Bagian Kempat 
 

360 
 

2 bulan.261 Dalam catatan hariannya, Ahmad Wahib menggambarkan kehadiran 

Sularso, memaksa Nurcholish lambat laun untuk mempersoalkan kembali apa 

yang telah diyakininya. Sularso adalah pendobrak pertama pembaruan pemikiran 

Islam dalam tubuh HMI. Ahmad Wahib juga menyebutkan Nurcholish sebelum 

berangkat ke Amerika pada bulan Oktober 1968, sebagai orang yang anti Barat. 

Ketika seorang pejabat Kedutaan Besar Amerika Serikat ditanya mengapa 

Nurcholish yang anti Barat diundang untuk melihat Negara Barat terbesar, orang 

tersebut menjawab “sekedar memperlihatkan apa yang dia benci selama ini.”262 

Tidak ada tulisan yang mengungkap suasana dan aktivitas Nurcholish di 

Amerika pada saat itu. Yang jelas, pada tahun 1967-an, di Amerika Serikat, Buku 

Harvey Cox yang berjudul The Secular City merupakan kasus yang terkenal 

(cause célèbre). Sejak pertama kali dicetak dan diterbitkan pada tahun 1964, buku 

The Secular City telah terjual hingga lebih dari sejuta naskah. Jumlah tersebut 

diluar perkiraan pengarang dan penerbitnya sendiri. The Secular City adalah buku 

yang paling banyak didiskusikan oleh kalangan Protestan. Bagaimanapun, buku 

tersebut juga diminati para teolog Katolik. Hal ini nyata ketika Konsili Vatikan 

Kedua mau berakhir pada tahun 1965, para peserta Konsili membahas dalam satu 

sesi mengenai peran Gereja dalam dunia modern (Church in the modern world). 

Di sini isu yang diangkat oleh Harvey Cox menjadi sangat relevan. Dan tak ayal 

lagi The Secular City menjadi pembahasan hangat di antara para tokoh Katolik 

peserta Konsili Vatikan Kedua tersebut 

Mungkin, pemikiran Harvey Cox yang diterima kalangan Protestan secara 

umum di Amerika Serikat memberi kesan yang mendalam terhadap Nurcholish 

yang saat itu baru berusia 28 tahun. Sekalipun ada kemungkinan Nurcholish telah 

mendengar pemikiran sekular dari “limited group” yang memang sudah terlebih 

dahulu akrab dengan pemikiran Harvey Cox, namun pemikiran Mukti Ali dkk 

belum memberi warna dalam pemikiran Nurcholish. Kunjungannya ke Amerika 

Serikat merupakan awal perjalanan perubahan pemikirannya.  

Gagasan Sekularisasi 

Dalam makalahnya “Keharusan Pembaruan Pemikiran Islam dan Masalah 

 
261 Ahmad Wahib, Pergolakan, 161 
262 Ibid., 161. 



 

 361 
 

Integrasi Umat”, Nurcholish menyatakan pembaruan Islam harus dimulai dengan 

melepaskan diri dari nilai-nilai tradisional dan mencari nilai-nilai yang 

berorientasi ke masa depan. Di sinilah proses liberalisasi terhadap ajaran-ajaran 

Islam, tegas Nurcholis, diperlukan. Proses ini menyangkut proses-proses yang lain 

seperti sekularisasi, Intellectual Freedom atau Kebebasan Berpikir, Idea of 

Progress dan Sikap Terbuka.263 Menurut Nurcholish, sekularisasi bukanlah 

menerapkan sekularisme, karena secularism is the name for an ideology, a new 

closed world view which function very much like a new religion. Sedangkan 

sekularisasi adalah liberating development. 

Gagasan sekularisasi yang dilontarkan Nurcholish pada tanggal 2 Januari 

1970, masih sangat sederhana (hanya satu lembar bolak-balik). Nurcholish juga 

masih menjadikan sekularisasi sebagai salah satu proses saja dari berbagai proses 

lain (Intelectual Freedom dan Idea of Progress) yang juga diperlukan dalam 

pembaruan pemikiran Islam. Selain itu, Nurcholish tidak memberi justifikasi yang 

mendalam terhadap gagasan sekularisasi. Ia juga tidak menyebutkan sumber 

pemikirannya. Sebenarnya, gagasan Nurcholish tentang sekularisasi mengadopsi 

pemikiran Harvey Cox.264 Dalam bukunya The Secular City (1965), Harvey Cox, 

seorang teolog dan sosiolog Universitas Harvard, berpendapat inti dari sekularisasi 

adalah perkembangan yang membebaskan (a liberating development). Harvey 

Cox menolak tegas sekularisme. Sebabnya, sekularisme adalah nama sebuah 

ideologi. Ia adalah sebuah pandangan hidup baru yang tertutup yang fungsinya 

sangat mirip dengan agama. Jadi, sekularisasi berbeda dengan sekularisme -- yaitu 

idiologi (isme) yang tertutup. Bahkan Harvey Cox menganggap sekularisme 

membahayakan keterbukaan dan kebebasan yang dihasilkan oleh sekularisasi. 

Oleh sebab itu, sekularisme harus diawasi, diperiksa dan dicegah untuk menjadi 

idiologi negara.265    

Pemisahan antara sekularisme dan sekularisasi seperti yang dilakukan 

Nurcholish hanya mengulangi ide Harvey Cox. Sekalipun pembahasan Nurcholish 

tentang sekularisasi masih sangat sederhana, namun gagasan Nurcholish pada saat 

 
263 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 206-11. 
264 Penulis telah memaparkan gagasan sekularisasi Nurcholish sebenarnya telah mengadopsi 

pemikiran Harvey Cox dan menjustifikasinya dengan ajaran Islam. Lihat tulisan penulis, 

“Sekularisasi: Dari Harvey Cox ke Nurcholish” dalam Media Dakwah, edisi No. 374, Dzulhijjah 

1427/Januari 2007.  
265 Harvey Cox, The Secular City, 18. 



Bagian Kempat 
 

362 
 

itu telah menguntungkan Rezim orde Baru yang menganggap ideologi Islam 

sebagai sebuah ancaman.266  

Setelah berbagai tanggapan dan kritikan muncul atas gagasan sekularisasi, 

Nurcholish memberi penjelasan mengenai pendapatnya. Dalam tulisan ringkasnya 

(5 lembar) yang kedua pada tahun 1972 mengenai sekularisasi, “Beberapa 

Catatan Sekitar Masalah Pembaruan Pemikiran Dalam Islam”. Nurcholish 

merasa perlu memaparkan istilah sekular secara bahasa. Dalam tulisan tersebut, 

untuk pertama kali nama Harvey Cox ketika mengutip pendapat Harvey Cox 

mengenai perbedaan antara sekularisme dan sekularisasi.  

Menurut Nurcholish, pendekatan dari segi bahasa akan banyak menolong 

menjelaskan makna suatu istilah. Oleh sebab itu, ia menerangkan tentang 

etimologi sekularisasi. Nurcholish menyatakan “Kata-kata “sekular” dan 

“sekularisasi” berasal dari bahasa Barat (Inggris, Belanda dan lain-lain). 

Sedangkan asal kata-kata itu, sebenarnya, dari bahasa Latin, yaitu saeculum yang 

artinya zaman sekarang ini. Dan kata-kata saeculum itu sebenarnya adalah salah 

satu dari dua kata Latin yang berarti dunia. Kata lainnya ialah mundus. Tetapi, jika 

saeculum adalah kata waktu, maka mundus adalah kata ruang.”267  

Pemaparan Nurcholish mengenai etimologi kata sekular merupakan ide 

Harvey Cox. Menurut Harvey Cox, istilah Inggeris secular berasal dari bahasa 

Latin saeculum yang berarti zaman sekarang ini (this present age). Ada satu kata 

lain dalam bahasa Latin yang juga menunjukkan makna dunia yaitu mundus. Kata 

saeculum lebih menunjukkan waktu (time) berbanding mundus yang menunjukkan 

makna ruang (space). 

 Dalam pandangan Cox, disebabkan dalam bahasa Latin, kata dunia 

memiliki dua kata yang berbeda, yaitu mundus dan saeculum, maka kata dunia 

dalam bahasa Latin adalah kata yang ambigu. Ambiguitas kata “dunia”, menurut 

Cox, sebenarnya mengungkapkan problem teologis yang dapat ditelusuri kembali 

 
266 Muhammad Kamal Hassan dalam disertasi doktoralnya pada tahun 1975 memaparkan secara 

komprehensif gagasan pembaharuan Nurcholish telah menguntungkan Rezim Orde Baru yang 

menindas gerakan-gerakan Islam. Lihat Muhammad Kamal Hassan, Muslim Intellectual 

Responses to “New Order Modernization in Indonesia (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka, 19820.   
267 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 216. 



 

 363 
 

dari perbedaan konsep antara orang Yunani kuno dan orang Yahudi dalam 

memandang realitas. Orang Yunani kuno memandang realitas itu sebagai suatu 

ruang, sebuah tempat. Peristiwa-peristiwa terjadi di dalam dunia, tetapi tiada satu 

pun yang penting terjadi kepada dunia. Sebaliknya, orang Yahudi menganggap 

dunia sebagai suatu waktu. Esensi dunia adalah sejarah. Peristiwa-peristiwa terjadi 

secara berurutan, bermula dari penciptaan dan menuju kesempurnaan.268 Yahudi 

menganggap bahwa dunia ini diciptakan Tuhan supaya manusia mencintainya dan 

membawa kesempurnaan.269 Ketegangan konsep antara filsafat Yunani kuno dan 

agama Yahudi dalam memandang realitas memiliki dampak terhadap 

pembentukan teologi Kristen sejak awal.270  

Setelah mengungkap etimologi kata sekular, Nurcholish menyatakan kata 

dunia adalah istilah yang paralel dalam bahasa Yunani kuno, Latin, dan bahasa 

Arab (al-Quran). Nurcholish kemudian menjelaskan: 

 

“Itulah sebabnya, dari segi bahasa an sich pemakaian istilah sekular 

tidak mengandung keberatan apa pun. Maka, benar jika kita mengatakan 

bahwa manusia adalah makhluk duniawi, untuk menunjukkan bahwa dia 

hidup di alam dunia sekarang ini, dan belum mati atau berpindah ke alam 

baka. Kemudian, kata “duniawi” itu diganti dengan kata “sekular”, 

sehingga dikatakan, manusia adalah makhluk sekular. Malahan, hal itu 

tidak saja benar secara istilah, melainkan juga secara kenyataan.”271 

 

 
268 Harvey Cox, The Secular City: Secularization and Urbanization in Theological Perspective 

(New York: The Macmillan Company, 1967), 16, selanjutnya di ringkas The Secular City. Buku 

Cox ini mencetuskan cause célèbre agama diluar jangkaan pengarang dan penerbitnya sendiri. 

Buku ini merupakan ‘best-seller’ di Amerika dengan lebih 200 ribu naskah terjual dalam masa 

kurang dari setahun. Buku ini juga adalah karya utama yang menarik perhatian masyarakat kepada 

isu sekularisasi. Menurut Dr. Marty, beberapa kalangan menjadikan buku tersebut sebagai buku 

panduan, manual untuk bebas lepas dari sembarang dongeng mitos dan agama. Lihat Martin E. 

Marty, “Does Secular Theology Have a Future” dalam The Great Ideas Today 1967 (Chicago: 

Encyclopaedia Britannica, Inc., 1967), selanjutnya diringkas GIT. 
269 Harvey Cox, GIT, 9. 
270 Harvey Cox, The Secular City, 16. 
271 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 216-217. 



Bagian Kempat 
 

364 
 

Jadi, secara etimologis, menurut Nurcholish, tidak ada masalah 

menggunakan kata sekular untuk Islam karena memang manusia adalah makhluk 

sekular. Dia jelaskan lagi: 

“Dalam permulaan pemakaiannya, istilah sekular memang lebih banyak 

menunjukkan pengertian tentang dunia, yang secara tersirat 

tergambarkan sifat-sifatnya yang rendah dan hina. Tetapi, lama 

kelamaan pengertian yang tidak adil itu, dalam dunia pemikiran Barat, 

menjadi berkurang dan menghilang. Pengertian bahwa dunia ini adalah 

alam yang rendah dan hina merupakan tanggungjawab filsafat-filsafat 

hidup yang berlaku umum di dunia Barat waktu itu.”272 

Pendapat Nurcholish di atas sekedar mengulangi pemikiran Harvey Cox. 

Menurut Harvey Cox, kata secular menjadi bermakna negatif karena kata tersebut 

adalah korban pertama dari ketidakinginan orang Yunani kuno untuk menerima 

historisitas Ibrani.273 Agama Yahudi mengajarkan konsep sekular menunjukan 

“kondisi” (condition) dunia ini, pada zaman ini (this age), atau ‘masa sekarang’ 

(now). Zaman ini atau masa sekarang berarti peristiwa-peristiwa di dunia ini, dan 

ini juga bermakna peristiwa-peristiwa kontemporer. Penekanan makna yang 

ditentukan oleh waktu atau periode tertentu dianggap sebagai proses sejarah 

(historical process).  Jadi, inti dari makna “sekular,” adalah konteks dunia berubah 

terus-menerus. Akhirnya, berujung pada kesimpulan, bahwa nilai-nilai keruhanian 

adalah relatif. 

Harvey meneliti perubahan makna yang terjadi pada kata sekularisasi. 

Menurut Cox, sejak awal, disebabkan pengaruh Hellenistik, makna kata sekular 

sudah merujuk kepada sesuatu yang inferior. Sekular sudah bermakna perubahan 

di “dunia ini” bertentangan dengan “dunia agama” yang kekal-abadi. 

Implikasinya, dunia agama yang kekal-abadi, yang tidak berubah adalah benar. 

Karena itu, ia lebih hebat dari dunia “sekular” yang berlalu (passing) dan bersifat 

sementara (transient).  

 Makna kata sekular semakin memiliki konotasi negatif ketika terjadinya 

sintesis pada abad pertengahan antara Yunani kuno dan Ibrani (Hebrew). Sintesis 

 
272 Ibid., 217.  
273 Harvey Cox, The Secular City, 16-17. 



 

 365 
 

itu ialah bahwa dunia ruang (spatial world) lebih tinggi dan lebih agamis, 

sedangkan dunia sejarah yang berubah adalah lebih rendah atau dunia “sekular”. 

Harvey Cox menyimpulkan dunia dianggap rendah karena lebih kuatnya pengaruh 

filsafat Hellenistik kepada ajaran Kristen dibanding ajaran Yahudi, simpul Cox.  

Padahal, Bibel sudah menegaskan bahwa di bawah kekuasaan Tuhan segala 

kehidupan tergambar di dalam sejarah. Ajaran Bibel menyatakan bahwa kosmos 

tersekularkan. Tapi, pernyataan ini telah kehilangan gaungnya. Kata sekularisasi, 

yang pertamanya memiliki makna yang sangat sempit dan khusus, kemudian 

perlahan-lahan meluas. Sekularisasi yang pada awalnya bermakna proses 

pindahnya tanggung-jawab pendeta “yang agamis” menjadi kepada gereja yang 

terbatas, semakin meluas menjadi pemisahan kekuasaan antara Paus dan Kaisar. 

Sekularisasi bermakna pembagian antara institusi spiritual dan sekular. 

“Sekularisasi” bermakna pindahnya tanggung-jawab tertentu dari Gereja ke 

kekuasaan politik.  

Makna yang sudah meluas ini terus berlanjut dalam periode Pencerahan 

(Englihtenment) dan Revolusi Perancis. Bahkan sekarang pun makna seperti ini 

tetap digunakan di negara-negara yang mewarisi budaya Katolik. Proses 

pindahnya sebuah sekolah atau sebuah rumah sakit dari Gereja ke administrasi 

publik, misalnya, disebut sekularisasi. Akhir-akhir ini, makna sekularisasi kembali 

mengalami perubahan. Kini, sekularisasi bermakna gambaran sebuah proses pada 

tingkat budaya, yang sejajar dengan tingkat politik. Sekularisasi berarti hilangnya 

diterminasi agamis terhadap simbol-simbol integrasi budaya. Sekularisasi budaya 

adalah hal yang lazim dan tak dapat dihindari dari sekularisasi politik dan sosial.274   

Jadi, menurut Harvey Cox, dunia ini tidak lebih rendah dari dunia agamis. 

Karena itu, sekularisasi adalah proses penduniawian hal-hal yang memang bersifat 

duniawi. Penjelasan Cox ini identik dengan penjelasan Nurcholish tentang 

“sekularisasi” dan “penduniawian.”  Menurut Nurholish, konsep tentang dunia 

sebagai tempat hidup yang bernilai rendah dan hina bertentangan dengan ajaran 

Islam. Oleh karena itu, umat Islam tidak diperbolehkan curiga kepada kehidupan 

duniawi ini, apalagi lari dari realitas kehidupan duniawi. Sehingga, sekularisasi 

 
274 Ibid., 17. 



Bagian Kempat 
 

366 
 

adalah proses penduniawian.275 

Sedangkan Nurcholish menjelaskan tentang ini, dengan menyatakan, 

pembedaan antara “sekularisasi” dan “sekularisme” semakin jelas jika 

dianalogikan dengan pembedaan antara rasionalisasi dan rasionalisme. Seorang 

Muslim harus bersikap rasional, tetapi tidak boleh menjadi pendukung 

rasionalisme. Rasionalitas adalah suatu metode guna memperoleh pengertian dan 

penilaian yang tepat tentang suatu masalah dan pemecahannya. Rasionalisasi 

adalah proses penggunaan metode itu. Analoginya, lanjut Nurcholish, sekularisasi 

tanpa sekularisme, yaitu proses penduniawian tanpa paham keduniawian, bukan 

saja mungkin, bahkan telah terjadi dan terus akan terjadi dalam sejarah. 

Sekularisasi tanpa sekularisme adalah sekularisasi terbatas dan dengan koreksi. 

Pembatasan dan koreksi itu diberikan oleh kepercayaan akan adanya Hari 

Kemudian dan prinsip Ketuhanan. Sekularisasi adalah keharusan bagi setiap umat 

beragama, khususnya ummat Islam.276  

Tulisan ringkas Nurcholish dalam “Beberapa Catatan Sekitar Masalah 

Pembaruan Pemikiran Dalam Islam,” (6 lembar) tampaknya ingin menegaskan 2 

hal. Pertama, secara etimologi, kata “sekular” bukan saja sah, tetapi memang harus 

digunakan. Kedua, Nurcholish menegaskan kembali perbedaan antara sekularisasi 

dan sekularisme. Dalam artikel tersebut, nama Harvey Cox disebut untuk pertama 

kalinya. 

Sebenarnya, upaya Nurcholish untuk menjustifikasi penggunaan kata 

sekular tampaknya malah mengaburkan persoalan. Sebabnya, “matter of conflict” 

dalam gagasan sekular bukanlah sekedar persoalan bahasa an sich, tetapi justru 

dalam persoalan terminologis. Ahmad Wahib saat itu menyadari kekeliruan 

Nurcholish. Dalam Catatan Hariannya, Ahmad Wahib menyatakan “Adalah 

kurang terus terang bila Nurcholish mengartikan secular semata-mata dengan 

dunia atau masa kini dan sekedar mengatakan bahwa semua yang ada kini dan di 

sini adalah hal-hal sekular: nilai sekular, masyarakat sekular, orang sekular dan 

lain-lain. Sekular sebagai suatu sifat – misalnya mengenai suatu masyarakat yang 

menjadi tujuan proses sekularisasi yaitu masyarakat sekular-tidak saja harus 

didekati dari segi etimologi, tapi lebih penting lagi dari segi terminologi. Dalam 

 
275 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 217-218. 
276 Ibid., 219-220.  



 

 367 
 

pendekatan terminologis, tidak semua orang bisa disebut sekular dan tidak semua 

masyarakat merupakan masyarakat secular, sebab secular sudah mempunyai arti 

terhapusnya campurtangan “agama” (sebagai fenomena social atau das sein) 

dalam pemecahan langsung masalah-masalah social. Karena itu ketika 

menjelaskan jalannya proses sekularisasi di Amerika Serikat dan Inggris, kita 

tidak heran bila ada sebutan “masyarakat sekular yang pertama” dalam buku 

Bryan Wilson Religion in Secular Society.”277   

Justifikasi Sekularisasi  

Dalam tulisannya yang ketiga, “Sekali Lagi Tentang Sekularisasi”, 

Nurcholish berusaha mencari justifikasi dari ajaran-ajaran Islam. Ia menyatakan, 

gagasan sekularisasi dapat dijustifikasi dari dua kalimat syahadat, yang 

mengandung negasi dan afirmasi. Menurut tafsirannya, kalimat syahadat 

menunjukkan bahwa manusia bebas dari berbagai jenis kepercayaan kepada 

tuhan-tuhan yang selama ini dianut, kemudian mengukuhkan kepercayaan kepada 

Tuhan yang sebenarnya. Dan Islam dengan ajaran Tauhidnya yang tidak kenal 

kompromi itu, telah mengikis habis kepercayaan animisme. Ini bermakna dengan 

tauhid, terjadi proses sekularisasi besar-besaran pada diri seorang Animis. 

Manusia ditunjuk sebagai khalifah Tuhan di bumi karena manusia memiliki 

intelektualitas, akal pikiran, atau rasio. Dengan rasio inilah, manusia 

mengembangkan diri dan kehidupannya di dunia ini. Oleh karena itu terdapat 

konsistensi antara sekularisasi dan rasionalisasi. Kemudian, terdapat pula 

konsistensi antara rasionalisasi dan desakralisasi.  

Nurcholish melanjutkan argumentasinya, di dalam Islam ada konsep “Hari 

Dunia” dan “Hari Agama”. Hari agama ialah masa di mana hukum-hukum yang 

mengatur hubungan antara mannusia tidak berlaku lagi, sedangkan yang berlaku 

ialah hubungan antara manusia dan Tuhan. Sebaliknya, Pada Hari Dunia yang 

sekarang kita jalani ini, belum berlaku hukum-hukum akhirat. Hukum yang 

mengatur perikehidupan ialah hukum-hukum kemasyarakatan manusia.  

Nurcholish menyatakan bahwa kalimat Basmallah (Atas nama Tuhan), juga 

menunjukkan bahwa manusia adalah Khalifah Tuhan di atas bumi. Selain itu, al-

Rahman menunjukkan sifat kasih Tuhan di dunia ini (menurut ukuran-ukuran 

 
277 Ahmad Wahib, Pergolakan, 83. 



Bagian Kempat 
 

368 
 

duniawi), sedangkan al-Rahim menunjukkan sifat Kasih itu di akhirat (menurut 

norma-norma ukhrawi). Penghayatan nilai/spiritualkeagamaan bukanlah hasil 

kegiatan yang serba rasionalistis. Demikian pula sebaliknya, masalah-masalah 

duniawi tidak dapat didekati dengan metode spiritualistis. Keduanya mempunyai 

bidang yang berbeda, meskipun antara iman dan ilmu itu terdapat pertalian yang 

erat.278 

Pendapat Nurcholish bahwa akar sekularisasi ada dalam ajaran Islam sama 

dengan pendapat Harvey Cox yang menyatakan bahwa akar sekularisasi ada di 

dalam ajaran-ajaran Bible.279 Dengan mengutip pandangan Friedrich Gogarten 

(1887-1967), seorang teolog Jerman, Harvey Cox menyatakan sekularisasi 

“adalah konsekwensi sah dari implikasi keimanan Bible terhadap sejarah”.280 

Harvey Cox memaparkan tiga komponen penting dalam Bible menjadi kerangka 

asas kepada sekularisasi. Ajaran Bibel mengenai Penciptaan, menjadi dasar 

kepada pengosongan alam dari nilai-nilai spiritual; migrasi besar-besaran 

(Exodus) kaum Yahudi dari Mesir dalam Bibel menjadi dasar kepada desakralisasi 

politik; dan Perjanjian Sinai (Sinai Covenant) merupakan dasar kepada relativitas 

nilai.281  

Dunia, kata Harvey Cox, perlu dikosongkan dari nilai-nilai ruhani dan 

agama. Dalam istilah Cox, ini disebut ‘disenchantment of nature,282 Sains bisa 

berkembang dan maju, jika dunia ini dikosongkan dari tradisi atau agama yang 

menyatakan bahwa ada kekuatan supernatural yang menjaga dunia ini. 

Disebabkan kekuatan ghaib itulah, maka bagi tokoh-tokoh agama konservatif, 

dunia ini tidak boleh diperlakukan sewenang-wenang. Padahal, pembebasan dunia 

ini dari nilai-nilai ghaib itu menjadi syarat penting bagi usaha-usaha urbanisasi 

dan modernisasi. Manusia harus mengeksploitasi alam seoptimal mungkin, tanpa 

perlu dibatasi oleh pandangan hidup agama apa pun. Jika dunia ini dianggap 

 
278 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 222-233. 
279 Harvey Cox, The Secular City, 17. Harvey Cox secara mendalam membahas justifikasi dari 

Bible terhadap sekularisasi dalam karyanya ini. 
280 Harvey Cox, The Secular City, 15. Karya Gogarten yang dirujuk Cox ialah Verhängnis und 

Hoffnung der Neuzeit: die Säkularisierung als theologisches Problem (The Fate and Hope of Our 

Time: Secularization as a Theological Problem (Stuttgart: Friedrich Vorwerk Verlag, 1958). Juga 

karya lain Der Mensch Zwischen Gott und Welt (Stuttgart: Friedrich Vorwerk Verlag, 1956). 
281 Harvey Cox, The Secular City, 19-32. 
282 Frase ‘disenchantment of the world’ digunakan oleh Freidrich Schiller dan dikutip oleh Weber 

dalam karyanya Essays in Sociology (New York: 1958) dan Sociology of Religion (Boston, 1964).  



 

 369 
 

sebagai manifestasi dari kuasa supernatural, maka sains tidak akan maju dan 

berkembang. Jadi, dengan cara apa pun, semua makna-makna ruhani keagamaan 

ini mesti dihilangkan dari alam. Maka, ajaran-ajaran agama dan tradisi harus 

disingkirkan. Jadi, alam bukanlah suatu entitas yang suci.283  

Konsep sekularisasi dalam politik diistilahkan dengan ‘Desacralization of 

politics’, yang bermakna bahwa politik tidaklah sakral (desakralisasi politik). Jadi, 

unsur-unsur ruhani dan agama harus disingkirkan dari politik. Oleh sebab itu juga, 

peran ajaran agama ke atas institusi politik harus disingkirkan. Ini menjadi syarat 

untuk melakukan perubahan politik dan sosial yang juga akan membenarkan 

munculnya proses sejarah. Segala macam kaitan antara kuasa politik dengan 

agama dalam masyarakat apa pun tidak boleh berlaku karena dalam masyarakat 

sekular, tidak seorang pun memerintah atas otoritas ‘kuasa suci’. (Dari gagasan ini 

bisa dipahami, jika kaum sekular menolak mati-matian penerapan syariat Islam 

dalam kehidupan politik). 

Sebagaimana halnya sekularisasi dalam dunia dan politik, sekulariasi juga 

terjadi dalam kehidupan dengan penyingkiran nilai-nilai agama (deconsecration 

of values/dekonsekrasi nilai-nilai). Dalam pandangan sekular, kebenaran adalah 

relatif. Tidak ada nilai yang mutlak. Sistem nilai manusia sekular harus 

dikosongkan dari nilai-nilai agama.  Karena perspektif seseorang dipengaruhi oleh 

faktor sosial dan budaya, maka tidak ada  seorang pun yang berhak memaksakan 

sistem nilainya ke atas orang lain. Manusia sekular mempercayai bahwa ‘wahyu 

langit’ bisa difahami karena terjadi dalam sejarah, yang dibentuk oleh kondisi 

sosial dan politik tertentu. Jadi, sebenarnya, semua sistem nilai, terbentuk oleh 

sejarah yang mengikuti ruang dan waktu dan tertentu. Sekularisasi meletakkan 

tanggungjawab ke dalam otoritas manusia untuk membina sistem nilai. 

Sekularisasi akan menjadikan sejarah dan masa depan cukup terbuka untuk 

perubahan dan kemajuan karena manusia akan bebas membuat perubahan serta 

pro-aktif dalam proses evolusi. 

Pengertian Sosiologis-Sekularisasi 

 Nurcholish membahas lagi tentang sekularisasi pada tahun 1985. Ia 

menulis “Sekularisasi Ditinjau Kembali.” Dalam tulisan tersebut, Nurcholish 

 
283 Harvey Cox, The Secular City, 21. 



Bagian Kempat 
 

370 
 

ingin menegaskan pengertian sekularisasi secara sosiologis, bukan filosofis. Ia 

mengutip pendapat Talcoot Parsons dan Robert N. Bellah. Bagi Nurcholish, 

penggunaan kata “sekularisasi” dalam sosiologi mengandung arti pembebasan, 

yaitu pembebasan dari sikap penyucian yang tidak pada tempatnya. Karena itu ia 

mengandung makna desakralisasi, yaitu pencopotan ketabuan dan kesakralan dari 

obyek-obyek yang semestinya tidak tabu dan tidak sacral. Jika diproyeksikan 

kepada situasi modern Islam sekarang, maka “sekularisasi”-nya Robert N. Bellah 

itu akan mengambil bentuk pemberantasan bid’ah, khurafat dan praktek syirik 

lainnya, yang kesemuanya itu berlangsung di bawah semboyan kembali kepada 

Kitab dan Sunnah dalam usaha memurnikan agama. Maka, sekularisasi seperti itu 

adalah konsekuensi dari tauhid.284  

 Bagaimanapun, Nurcholish mengakui sangat sulit untuk menentukan 

kapan proses sekularisasi, dalam makna sosiologisnya, berhenti dan berubah 

menjadi proses penerapan sekularisme filosofis. Oleh sebab itu juga, kritikan Pak 

Rasyidi cukup beralasan dan dapat diterima, yaitu jika sekularisasi memang tak 

mungkin lepas dari sekularisme filosofis hasil masa Englightenment Eropa. 

Nurcholish menyimpulkan adalah bijaksana untuk tidak menggunakan istilah-

istilah sekular, sekularisasi dan sekularisme dan mengganti dengan istilah-istilah 

teknis lain yang lebih tepat dan netral.285 

Penutup 

Nurcholish ingin menunjukkan ada banyak pengertian makna sekularisasi. 

Bagaimanapun, ia tampak tidak konsisten. Pada awa tulisan-tulisanlnya, ia 

mengikut pendapat Harvey Cox. Dalam perjalanan waktu, disebabkan resistensi 

dari Kalangan Islam, ia memodifikasi pendapatnya dengan mengutip pendapat 

Robert N Bellah. Seakan-akan terjadi perbedaan yang prinsipal antara sekularisasi 

dalam pengertian sosiologis dengan filosofis. Bahkan Nurcholish menyatakan 

pengertian sekularisasi secara sosiologis lebih dahulu dibanding dengan 

pengertian filosofis. Padahal, Robert N. Bellah dalam karyanya ‘Beyond Belief’ 

terwarnai oleh pemikiran Harvey Cox. 286 Bellah mengutip pendapat Cox ketika 

 
284 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 258-59. 
285 Ibid., 260. 

286 Robert N. Bellah, Beyond Belief-Essays on Religion in a Post Traditionalist World (California: 

University of California Press, 1970) selanjutnya diringkas Beyond Belief.  



 

 371 
 

mendiskusikan Tradisi Islam dan Problem-Problem Modernisasi.287 Bellah 

melanjutkan gagasan sekularisasi dalam bidang politik dengan gagasan ‘civil 

religion’.288   

Sekularisasi dari satu sisi memang memiliki kesamaan dengan 

pemberantasaan bid’ah, khurafat dan praktek syirik. Namun, sekularisasi dari sisi 

yang lain adalah bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam pandangan sekular, 

misalnya, kebenaran adalah relatif. Tidak ada nilai yang mutlak. Sistem nilai 

manusia sekular harus dikosongkan dari nilai-nilai agama.  Karena perspektif 

seseorang dipengaruhi oleh faktor sosial dan budaya, maka tidak ada  seorang pun 

yang berhak memaksakan sistem nilainya ke atas orang lain. Manusia sekular 

mempercayai bahwa ‘wahyu langit’ bisa difahami karena terjadi dalam sejarah, 

yang dibentuk oleh kondisi sosial dan politik tertentu. Jadi, sebenarnya, semua 

sistem nilai, terbentuk oleh sejarah yang mengikuti ruang dan waktu dan tertentu. 

Sekularisasi meletakkan tanggungjawab ke dalam otoritas manusia untuk 

membina sistem nilai. Sekularisasi akan menjadikan sejarah dan masa depan 

cukup terbuka untuk perubahan dan kemajuan karena manusia akan bebas 

membuat perubahan serta pro-aktif dalam proses evolusi. Dengan konsep ini, 

manusia sekular bisa tidak akan mengakui kebenaran Islam yang mutlak. Mereka 

akan menolak konsep-konsep Islam yang tetap (tsawabit), karena semuanya 

dianggap relatif. Kebenaran bagi mereka adalah yang “berlaku di masyarakat” dan 

bukan yang dikonsepkan dalam al-Quran. 

Fakta-fakta yang telah terungkap menunjukkan Nurcholish Madjid  

mengadopsi gagasan sekularisasi yang berangkat dari konsep dan pengalaman 

sejarah agama Kristen. Banyak yang menyebutkan, bahwa sekularisasi sudah 

merupakan keharusan bagi dunia, karena kuatnya dominasi Barat. Seharusnya, 

ilmuwan Muslim bersikap kritis saat mengadopsi gagasan-gagasan seperti ini, 

karena konsep sekularisasi memang bertentangan dengan konsep Islam. Sejarah 

Islam juga tidak pernah mengalami pengalaman pahit dalam hubungan antara 

agama dengan negara, atau pertentangan antara agama dengan sains seperti dalam 

sejarah Kristen. Karena itu, tidak bijak, jika konsep dan gagasan sekularisasi ini 

 
287 Robert N. Bellah, Beyond Belief, 147. 
288 Robert N. Bellah & Phillip E. Hammond, Varieties of Civil Religion (San Fransisco: Harper & 

Row Publishers, 1980).  



Bagian Kempat 
 

372 
 

kemudian diadopsi dan diterapkan dalam masyarakat Muslim, yang memiliki 

pandangan-alam (Islamic worldview) sendiri.  

  



 

 373 
 



Oleh: Hamid Fahmy Zarkasyi, PhD 

 

Muhammadiyah sebagai suatu organisasi yang mulanya bergerak dalam bidang sosial 

kini diwarnai oleh tumbuh berkembangnya lembaga sekolah dan universitas. Dengan 

berkembangnya beberapa universitas di kota-kota besar, Muhammadiyah semakin 

menunjukkan jati dirinya bukan hanya gerakan social biasa, tapi sebagai gerakan 

pembangunan peradaban. Sebab asas peradaban Islam adalah ilmu pengetahuan dan 

universitas berperan bersar dalam membangun ilmu pengetahuan yang kemudian berkembang 

menjadi sistim-sistim kehidupan. Namun, tantangan gerakan ini cukup besar, sebesar amal 

yang telah dilaksanakannya. Secara umum tantangan Muhammadiyah sebagai lembaga 

dakwah dan pengembangan peradaban sekurangnya ada dua: internal dan eksternal. 

Tantangan internal yang berupa kejumudan, fanatisme, taqlid, bidah khurafat dan sebagainya 

telah diselesaikan dengan baik meskipun perlu terus dilakukan, namun tantangan yang lebih 

besar lagi adalah menentukan arah pengembangan ilmu pengetahuan Islam di lingkungan 

Muhammadiyah melalui universitasnya agar sejalan dengan program pengembangan 

peradaban Islam. Termasuk dalam hal ini adalah mekanisme disseminasi ilmu pengetahuan 

dari elit social kepada masyarakat awam. Sedangkan tantangan eksternalnya adalah tantangan 

bagi solusi tantangan internal tersebut, yaitu tantangan pemikiran yang menghadang 

pembenahan arah pengembangan ilmu pengetahuan. Oleh sebab itu tantangan internal tidak 

dapat diselesaikan secara seporadis dan karena itu perlu ditangani secara simultan dengan 

tantangan eksternal. Makalah ini membahas tantangan eksternal di lingkungan Muhamadiyah 

yang berupa liberalisasi pemikiran yang akhir-akhir ini menerpa hampir seluruh organisasi 

Islam.  

 

I. Pintu-pintu Liberalisasi 

Liberalisasi sebenarnya bukan gerakan baru di Barat, tapi intensitasnya 

baru dirasakan umat Islam setelah peristiwa dramatis 11 september 2001. Dan 

banyak pintu-pintu yang digunakan untuk meliberalkan pemikiran keagamaan 

umat Islam. Gerakan yang selama ini dirasakan umat Islam adalah program 

globalisasi, modernisasi, dan westernisasi yang tidak hanya diarahkan kepada 

umat Islam tapi juga kepada bangsa-bangsa dan peradaban lain.  Namun, yang 

 
 Makalah disampaikan pada Rapat Kerja Nasional (Rakernas) Majelis Tabligh dan Dakwah  

Khusus, PP.Muhammadiyh, di Gedung LPMP, Semarang, 21 Februari 2009. 



Bagian Kempat 
 

374 
 

lebih kongkrit dari itu adalah gerakan 1) Missionarisme 2) oritentalisme dan 3) 

Kolonialisme. Ketiganya merupakan gerakan pemikiran yang mengusung prinsip-

prinsip atau elemen-elemen pandangan hidup Barat. Berikut ini diungkapkan 

bagaimana ketiga bentuk gerakan tersebut bekerjasama menghadapi ummat Islam 

dan kini menjadi tantangan umat Islam.  

Ketika Barat kolonialis masuk kenegara-negara Islam ia membawa serta 

misi agama, politik, ekonomi dan kebudayaan. Namun tidak banyak yang melihat 

bahwa Barat itu sendiri telah membawa seperangkat doktrin pemikiran yang 

berdasarkan pandangan hidup mereka. Hal ini dapat dicermati dari fakta sejarah 

bahwa gerakan kolonialisme selalu disertai atau bahkan didahului oleh kegiatan 

missionaris Kristen yang berkaitan dengan orientalisme. Keduanya tidak lain dari 

serangan pemikiran. Kerjasama missionaries, orientalis dan kolonialis ini telah 

lama terjadi dan dapat dibuktikan melalui pengakuan Alb C. Kruyt (tokoh 

Nederlands bijbelgenootschap) dan OJH Graaf van Limburg Stirum, seperti yang 

dikutip oleh Dr. Aqib Suminto berikut ini: 

“……kristenisasi merupakan faktor penting dalam proses penjajahan dan 

zending Kristen merupakan rekan sepersekutuan bagi pemerintah 

kolonial, sehingga pemerintah akan membantu menghadapi setiap 

rintangan yang menghambat perluasan zending.” 289 

 

Peran Snough Hurgronye sebagai orientalis dalam memuluskan 

penjajahan Belanda di Indonesia merupakan bukti kongkrit kerjasama antara 

orientalisme, missionarisme dan kolonialisme Barat. Targetnya lagi-lagi 

berkaitan dengan pemikiran, yaitu untuk merubah cara berfikir ummat Islam.  

1) Missionarisme 

Gerakan missionarisme awal mulanya tidak ada indikasi penyebaran 

pemikiran, sebab fokus utamanya adalah konversi. Namun kini strateginya kini di 

arahkan pada “pengubahan” (distorsi) pemikiran ummat Islam. Strategi ini telah 

lama diikrarkan oleh Samuel Zwemmer seorang orientalis yang menjabat direktur 

organisasi misionaris dan yang juga pendiri Jurnal the Muslim World. Pada tahun 

 

289 Aqib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda, LP3ES, 1985, hal. 26. 



 

 375 
 

1935 pada Konferensi Misionaris di Kota Yerussalem Zwemmer mengatakan 

bahwa:  

Misi utama kita sebagai orang Kristen bukan menghancurkan kaum 

Muslimin, namun mengeluarkan seorang Muslim dari Islam, agar jadi 

orang Muslim yang tidak berakhlak. Dengan begitu akan membuka pintu 

bagi kemenangan imperialis di negeri-negeri Islam. Tujuan kalian adalah 

mempersiapkan generasi baru yang jauh dari Islam. Generasi Muslim yang 

sesuai dengan kehendak kaum penjajah, generasi yang malas, dan hanya 

mengejar kepuasan hawa nafsunya. 

Di dalam mata rantai kebudayaan Barat, gerakan misi punya dua tugas: 

menghancurkan peradaban lawan (baca: peradaban Islam) dan membina 

kembali dalam bentuk peradaban Barat. Ini perlu dilakukan agar Muslim 

dapat berdiri pada barisan budaya Barat akhirnya muncul generasi Muslim 

yang memusuhi agamanya sendiri.290 

 

Harry Dorman, dalam bukunya Towards Understanding Islam, 

mengungkapkan pernyataan seorang misonaris Kristen: “Boleh jadi, dalam 

beberapa tahun mendatang, sumbangan besar misionaris di wilayah-wilayah 

Muslim akan tidak begitu banyak memurtadkan orang muslim, melainkan lebih 

banyak menyelewengkan Islam itu sendiri. Inilah bidang tugas yang tidak bisa 

diabaikan.”  Dr. Cragg, seorang misionaris terkenal asal Inggris, 

menyatakan:“Tidak perlu diragukan bahwa harapan terakhir misi Kristen hanyalah 

melakukan perubahan sikap umat Muslim, sedemikian rupa sehingga mereka mau 

bertoleransi.”291 

Apa yang disampaikan Zwemmer 70 tahun yang lalu itulah kini yang 

ditrapkan Barat untuk strategi perangan pemikiran terhadap ummat Islam. Oleh 

sebab itu gerakan Kristenisasi berkembang dari konversi kepada gerakan distorsi 

dan perang pemikiran.  

 

 

 
290  Ali Gharisah, Wajah Dunia Islam Kontemporer, Pustaka Al Kautsar, 1989, hal. 41 

291 Lihat dalam Maryam Jameela, Islam dan Orientalisme, 1994, hal 8-9, 51-52. 



Bagian Kempat 
 

376 
 

2) Orientalisme  

Kajian tentang Timur (orient) termasuk tentang Islam, yang dilakukan oleh 

orang Barat telah bermula sejak beberapa abad yang lalu. Namun gerakan 

pengkajian ketimuran ini diberi nama orientalisme baru abad ke 18. (The Oxford 

English Dictionary, Oxford, 1933, vol. VII, hal.200).  Mengapa Barat tertarik 

mengkaji Timur dan Islam, mempunyai latar belakang sejarah panjang yang 

kompleks, dan sekurang-kurangnya terdapat dua motif utama: Pertama adalah 

motif keagamaan. Barat yang disatu sisi mewakili Kristen memandang Islam 

sebagai agama yang sejak awal menentang doktrin-doktrinnya. Islam yang 

misinya menyempurnakan millah sebelumnya tentu banyak melontarkan koreksi 

terhadap agama itu. Itulah Islam dianggap “menabur angin” dan lalu menuai badai 

perseteruan dengan Kristen. Bahkan lebih ekstrim lagi, perseteruan itu ada sejak 

sebelum Islam datang. Thomas Right, penulis buku Early Christianity in Arabia, 

mensinyalir perseteruan antara Islam dan Kristen terjadi sejak bala tentara Kristen 

pimpinan Abrahah menyerang Ka’bah dua bulan sebelum Nabi lahir. Disitu 

tentara Abrahah kalah telak dan bahkan tewas. Kalau saja tentara itu tidak kalah 

mungkin seluruh jazirah itu berada ditangan Kristen, dan tanda salib sudah 

terpampang di Ka’bah. Muhammd pun mungkin mati sebagai pendeta. Jika Right 

benar berarti orang Kristen sendiri telah lama menentang millah Nabi Ibrahim, 

sebab mereka bukan menyerang Islam yang dibawa Nabi, tapi Ka’bah yang 

merupakan khazanah millah Ibrahim itu. Jadi motif orientalisme adalah 

keagamaan dan berkaitan dengan Kristen dan missionarisme. 

Kedua adalah motif politik. Islam bagi Barat adalah peradaban yang 

dimasa lalu telah tersebar dan menguasai peradaban dunia dengan begitu cepat. 

Barat sebagai peradaban yang baru bangkit dari kegelapan melihat Islam sebagai 

ancaman besar dan langsung bagi kekuasaan politik dan agama mereka. Barat 

sadar benar bahwa Islam bukan hanya sekedar istana-istana megah, bala tentara 

yang gagah berani atau bangunan-bangunan monumental, tapi peradaban yang 

memiki khazanah dan tradisi ilmu pengetahuan yang tinggi.  Oleh sebab itu 

mereka perlu merebut khazanah ini untuk kemajuan mereka dan sekaligus untuk 

menaklukkan Islam.  Jadi motif kajian-kajian orientalis itu bersifat politis, yaitu 

untuk tujuan kolonialisme.  

Motif yang hampir serupa juga terjadi dikalangan missionaris. Jurnal The 

Muslim World yang diterbitkan oleh Michael Zwemmer tahun 1920, misalnya 



 

 377 
 

pada mulanya terang-terangan untuk media informasi bagi para missionaris 

tentang Islam dan dunia Islam. Tapi kemudian jurnal itu menjadi jurnal kajian 

Islam yang serius dan ilmiyah, meskipun tetap menggunakan framework yang 

sama. Montgomery Watt yang dianggap orientalis moderat misalnya, ketika 

menulis al-Qur’an dan Sunnah mencoba meragukan otentisitas ajaran Islam. Ia 

mencoba membuktikan bahwa beberapa bagian al-Qur’an dan Hadtih itu dibuat-

buat dan tidak konsisten, dan karena itu tidak bisa dijadikan sumber pandangan 

hidup Islam. Ia bahkan mencurigai adanya “ayat-ayat setan” dalam al-Qur’an.292 

Inilah contoh bias orientalis yang paling nyata.  

Kajian orientalis terhadap Hadith yang juga bias itu misalnya dapat 

ditemui dalam metodologi Harald Motzki dalam mengkaji hadith Sahifah 

Hammam Ibn Munabbih. Motzki yang dianggap obyektif itu ternyata juga ambigu. 

Ia seakan-akan mengkritik metode kajian Joseph Schacht, namun sejatinya tidak 

beda dan tetap mempertahankan sikap orientalismenya .  

Jadi, orientalisme yang dikenal saat ini sebagai suatu tradisi kajian ilmiyah 

tentang Islam, sejatinya adalah berdasarkan pada ‘kaca mata’ dan pengalaman 

manusia Barat yang dipicu oleh motif dan semangat missionaris. Tapi motivasi ini 

ditutupi dengan jubah intelektualisme dan dedikasi akademik.293 Tidak heran jika 

orientalis kemudian dianggap memiliki disiplin dan sikap ilmiyah yang ‘khas’, 

bahkan menjadi sebuah framework pengkajian. Meskipun ilmiyah, tapi jika cara 

pandang dan tujuannya diwarnai oleh latar belakang agama dan politik serta 

worldview Barat atau nilai-nilai peradaban Barat, kajian mereka itu lebih 

cenderung salah.  Ini juga membuktikan bahwa ilmu memang tidak bebas nilai.  

Oleh sebab itu menganggap orientalis dimasa kini obyektif dan ilmiyah 

hanya benar dipermukaannya. Kajian akademis dan ilmiyah terhadapnya 

membuktikan sebaliknya. Cara pandang mereka terhadap Nabi, al-Qur’an dan 

Islam sebagai agama masih tidak bisa lepas bebas dari pengaruh pendahulunya. 

Dan orientalis terdahulu itu diwarnai oleh pengalaman manusia Barat. Framework 

kajian filsafat para orientalis, misalnya, malah tidak pernah bergeming dari asumsi 

 

292  M. Watt, Muhammad at Mecca, Edinburgh University Press, Edinbrugh, 1960, 103; Lebih 

detail lagi tentang kajian orientalis terhadap al-Qur’an tulisan dapat dibaca kajian Adnin Armas 

berjudul Metodologi Orientalis Dalam Studi al-Qur’an. Gema Insani Press, 2004. 

293 Lihat Dr. Afaf, al-MushtashrikËn wa Mushkilat al-×aÌÉrah, Dar al-NahÌah al-‘Arabiyyah, 

Cairo, 1980, hal. 33-34. 



Bagian Kempat 
 

378 
 

bahwa Islam tidak memiliki filsafat.294 Nama filsafat Islam, substansinya dan 

framework kajiannya semuanya berdasarkan cara pandang orientalis yang khas, 

dan tentu tidak dalam perspektif Islam. Demikian pula dalam kajian Kalam.  

Perlu disadari bahwa kajian outsider tentang suatu agama dan peradaban, 

termasuk Islam, betapapun obyektif dan akademisnya, ia tetap saja menyisakan 

bias. A.L. Tibawi penulis buku English Speaking Orientalists, menyimpulkan 

bahwa ketika para orientalis ahli polemik periode awal terlibat dalam penghinaan 

dan penafsiran yang salah tentang Islam, tujuan mereka hanyalah destruktif. Tapi 

setelah adanya motif missionaris mereka mulai menggunakan pendekatan 

obyektif. Metodenya merupakan campuran antara penghinaan dan pengungkapan 

hal-hal negatif tentang Islam, namun dengan menggunakan fakta-fakta yang solid, 

tapi tetap dipahami dalam perspektif Kristen. Metode yang pertama telah 

ditinggalkan sedangkan metode yang kedua menjadi lemah atau diberi baju baru. 

Tapi yang aneh adalah ketika para orientalis itu gencar menyarankan, mendorong 

dan bahkan kasarnya memprovokasi agar Islam itu direformasi.295    

Kajian dan sekaligus serangan orientalis terhadap Islam dan sejarahnya 

memang sangat canggih (baca: soophisticated) dan subtil sehingga pembaca 

awam, alias bukan pakar tidak mudah untuk membongkar implikasi-implikasi 

negatifnya. Pernyataan mereka itu umumnya berdasarkan spekulasi, bahkan 

manipulasi sumber data dan seringkali bersikap selektif terhadap data-data sejarah 

dengan tujuan dan kepentingan tertentu.   

Edward Said baik dalam Orientalism (1978) maupun dalam The World, 

The Text and the Critic (1983) yakin bahwa Orientalis dan Barat adalah diskrimatif.  

Batas rasial, kultural dan bahkan saintifik sangat kental.  Antara “kami” dan 

“mereka”, minna dan minhum merasuk kedalam kajian sejarah, linguistic, teori ras, 

filsafat, antropologi dan bahkan biologi hingga abad ke 19. Edmund Leach setuju, 

sekali stigma “other” itu melekat maka selain bangsa Eropah tetap asing dan bahkan 

inferior. Ringkasnya, katanya, kajian Timur yang berasaskan ilmu Barat telah di 

frame oleh pengalaman imperialisme dan persengketaan kultural ( cultural 

hostility).  Zaynab al-Ghazzali malah lebih keras dari itu, katanya memisahkan 

 

294 Hamid Fahmy Zarkasyi,  “Framework Kajian Orientalis dalam Kajian Filsafat”, Journal 

ISLAMIA, vol, 8, thn, 2, 2006.    

295 lihat Tibawi, “A Critique of Their Approach to Islam and Arab Nationalism”, dalam The 

Islamic Quarterly, London 1964, vol. VIII, no. 1-2, hal. 41. 



 

 379 
 

agama dari politik atau Islam dari hukum syariah adalah tindak kriminal. Di 

kalangan pemikir Barat sendiri framework orientalis diberi stigma sebagai “exotic 

cum barbaric norm”. 

Selain dari itu, ciri-ciri kajian orientalis adalah parsial, artinya jika mereka 

mengkaji suatu bidang tertentu, mereka melewatkan bidang kajian yang lain. 

Orientalis ahli Fiqih melontarkan kritik-kritik yang tidak dikaitkan dengan Kalam 

misalnya, kritik dalm bidang filsafat tidak dikaitkan dengan aqidah, kritik dan 

kajian al-Qur’an tanpa disertai ilmu tafsir, bahkan tidak aneh jika para orientalis 

mengkaji al-Qur’an dengan metodologi Bibel, mengkaji politik Islam dalam 

perspektif politik Barat sekuler dst. Dan yang pasti disiplin ilmu pengetahuan 

dalam Islam itu tidak dikaji dengan framework pandangan hidup Islam, tapi Barat.  

Meski telah banyak kajian tentang orientalisme, tapi dalam perkembangan 

pemikiran akhir-akhir ini, tema Orientalisme ini menjadi semakin relevan untuk 

diangkat kembali. Sebab kini mengadopsi pandangan, framework dan kritik-kritik 

para orientalis tentang Islam menjadi tren dikalangan sementara cendekiawan 

Muslim.  Nampaknya, mereka berfikiran bahwa dengan cara itu mereka bisa 

mengambil jalan pintas untuk “reformasi”, “pembaharuan” atau “liberalisasi” 

pemikiran Islam. Bagi masyarakat awam atau ulama “tradisional”,  pemikiran 

hasil “adopsi” itu nampak baru, karena tidak pernah ada dalam khazanah 

intelektual Islam.  Padahal, sifat “baru”nya tidak mempunyai unsur tajdid, karena 

terlepas dari fondasi asalnya (wahyu) dan bahkan seringkali berseberangan. 

Mungkin mereka telah gagal menyelami khazanah intelektual Islam secara 

komprehensif, kreatif, dan appresiatif sehingga kehilangan daya kritis mereka 

terhadap orientalis dan Barat.   

Orientalisme adalah suatu cara pandang orang Barat terhadap bangsa 

selain Barat. Bangsa-bangsa selain Barat itu – yakni bangsa-bangsa Timur Tengah 

dan Asia -  dilihat dengan kacamata rasial yang penuh prasangka. Bangsa-bangsa 

Timur dianggap mundur dan tidak sadar akan sejarah dan kebudayaan mereka 

sendiri. Untuk itu Barat kemudian “membantu” membuat kajian tentang konsep-

konsep kebudayaan, sejarah, dan juga agama-agama  dan bangsa-bangsa Timur. 

Sudah tentu prinsip, metode dan pendekatan kajian ini khas Barat. Namun, kajian 



Bagian Kempat 
 

380 
 

ini tidak murni kajian keilmuan, tapi kajian yang dimanfaatkan untuk program 

missionaris Kristen dan imperialisme Barat ke Negara-negara Timur.296  

Akar gerakan orientalisme dapat ditelusur dari kegiatan mengkoleksi dan 

menterjemahkan teks-teks dalam khazanah intelektual Islam dari bahasa Arab ke 

bahasa Latin sejak Abad Pertengahan di Eropa. Kegiatan ini umumya dipelopori 

oleh para teolog Kristen. Dari hasil koleksi itu Museum London dan Mingana 

Collection di Inggeris adalah diantara pemilik koleksi manuskrip Islam terbesar di 

dunia. Selanjutnya, karena Orientalisme telah menjadi suatu tradisi pengkajian 

yang penting di dunia Barat, maka ia berkembang dan melembaga menjadi 

program formal di perguruan tinggi, dalam bentuk departemen atau jurusan dari 

universitas-universitas di Barat. Kini banyak sekali unversitas di Barat yang 

mendirikan program Islamic, Middle Eastern, atau Religious Studies. Universitas 

London misalnya mendirikan SOAS (School of Oriental African Studies), 

Universitas McGill Canada, Univesitas Leiden Belanda mendirikan Departement 

of Islamic Studies, Universitas Chicago, universitas Edinburgh, University of 

Pennsylvania, Philadelphia dan lain-lain mendirikan Departement of Middle 

Eastern Studies; Universitas Birmingham Inggeris mendirikan Centre for the 

Study of Islam-Christian Relation dan lain sebagainya.  Program-program kajian 

keislaman di universitas-universitas Barat tersebut merupakan tradisi yang kokoh 

karena didukung oleh pakar dan tokoh dibidang masing-masing. Sekedar untuk 

menyebut beberapa berikut ini nama-nama orientalis dalam beberapa bidang 

tertentu: 

 

1) Bidang Teologi dan Filsafat: Montgomery Watt, O Learry, DB Mc 

Donald, Alfred Gullimaune, Majid Fakhry, Henry Corbin, Michael Frank, Richard  

J McCarthy, Harry A. Wolfson, Shlomo Pines, Oliver Leaman dll. 2) Bidang 

Hadith Josep Schacht, Ignaz Golziher, G.H.A.Juyuboll, Eerik Dickson, Aarent J 

Wensinck, Nicholson, WD. Van Wijagaarden.  3)  Bidang Fikih Waell Hallaq, 

Harold Motzki, N.Calder, N.J. Coulson, J.Fuck, John Burton,  4) Bidang Politik 

Snouck Hurgronje, Bernard Lewis, Samuel Huntington, Bob Hefner, William 

Liddle, Greg Burton dll. 5) Bidang al-Qur’an Theodore Noldeke, Friedrich 

Schwally, Gotthelf Bergtrasser, Otto Pretzl, Arthur Jewffery, John Wansbrough, 

 

296 Lihat Edward Said, Orientalism, New York: Vintage, 1979, 1-3,5. 



 

 381 
 

John Burton, Richard Bell, Andrew Rippin, Chrostoph Luxemburg.297 Dan lain-

lain yang tidak dapat disebutkan semua disini.  

Dari keseluruhan gerakan orientalisme tersebut dalam berbagai bentuknya 

dari awal hingga akhir ini, Edward Said menyimpulkan dalam 3 poin yaitu:  

1) Bahwa orientalisme itu lebih merupakan gambaran tentang pengalaman 

manusia Barat ketimbang tentang manusia Timur (orient).  

2) Bahwa orientalisme itu telah menghasilkan gambaran yang salah tentang 

kebudayaan Arab dan Islam.   

3) Bahwa meskipun kajian orientalis nampak obyektif dan tanpa interes 

(kepentingan), namun ia berfungsi untuk tujuan politik.298  

 

Ketiga kesimpulan Edward Said diatas adalah benar adanya, artinya studi 

Islam di Barat yang ada sekarang ini menggunakan cara pandang (framework) 

Barat dan oleh sebab itu jika tulisan para orientalis itu dikaji secara kritis maka 

akan menunjukkan beberapa kerancuan konsep. Gambaran tentang cara pandang 

(framework) Barat ini sebenarnya sangat kompleks, tapi secara sederhana dapat 

diartikan sebagai cara mereka memandang Islam dan peradabannya. Cara Barat 

melihat Islam sebagai din, Nabi Muhammad sebagai Rasulullah, al-Qur’an 

sebagai wahyu dan kalam Tuhan, cara memahami hadith, sikap mereka terhadap 

otoritas ulama berbeda sama sekali dengan cara pandang Islam dan ummat Islam.  

Namun, tantangan yang dihadap ummat bukan hanya dari pikiran para 

orientalis, tapi cencekiawan Muslim yang mengikuti cara berfikir orientalis dalam 

memahami Islam. Kini yang mengatakan semua agama sama, al-Qu’ran bukan 

wahyu Allah, Ajaran Islam itu menindas kaum wanita, dan sebagainya bukan lagi 

orientalis, tapi para cendekiawan Muslim sendiri. Produk dari kuatnya tradisi 

oritentalisme itu adalah terbitnya karya-karya mereka yang kemudian dirujuk dan 

bahkan diikuti oleh para cendekiawan Muslim. Akhirnya, oritentalisme juga 

memproduk cendekiawan Muslim yang tidak kritis terhadap Barat dan bahkan 

mengikuti saja cara berfikir mereka. Kini muncul cendekiawan Muslim di 

 

297 Perlu dicatat dalam beberapa kasus nama-nama dan bidang kepakaran orientalis terkadang 

bertumpang tindih (overlap), ada yang menguasai lebih dari satu bidang.  

298 Keith Windschuttle “Edward Said’s Orientalism revisited” The New Criterion Vol. 17, No. 5, 

January 1999, hal. 5) 

http://www.newcriterion.com/archive/17/jan99/said.htm##


Bagian Kempat 
 

382 
 

berbagai Negara Islam yang  mengusung ide-ide yang merupakan agenda Barat. 

Untuk sekedar menyebut beberapa berikut ini nama-nama mereka:  

Teologi, Filsafat dan Pluralisme agama: Rene Guenon, Fritjhof Schuon, 

Martin Ling, Syed Hussein Nasr, Muhammad Sachidina, Hasan Askari, Mahmud 

Ayyub, Farid Eschack Hermeneutika: Muhammad Abid al-Jabiri, Nasr Hamid 

Abu Zayd, Gender dan feminisme: Aminah Wadud Muhsin, Fatimah Mernisi, 

Nawal Sa’dawi  Islam Kiri: Hasan Hanafi, Asghar Ali dll. Fiqih: Abdullah 

Ahmad al-Naim, Muhammad Syahrur. Dsb 

Sekedar contoh marilah kita lihat bagaimana perjalanan ide orientalis 

sampai kepada pemikir Muslim. Para orientalis dari generasi ke generasi 

menyatakan bahwa al-Qur’an adalah karangan Muhammad. Hal ini dapat dibaca 

dari pernyataan G.Sale, [dalam bukunya The Qur’an:Commonly called al-

Qur’an:Preliminary Discoursei, (1734)], Sir William Muir [dalam bukunya Life 

of Mahomet (1860)], A.N. Wollaston [dalam bukunya The Religion of The Koran 

(1905)], H. Lammens, dalam  [Islam Belief and Institution (1926)], Champion & 

Short [dalam buknya Reading from World Religious Fawcett, (1959),] JB. Glubb, 

[dalam bukunya The Life and Time of Muhammad (1970)] dan M. Rodinson 

[dalam bukunya Islam and Capitalism (1977)].  Ide ini diterjemahkan oleh 

Muhammad Arkoun menjadi begini: al-Qur’an adalah wahyu Tuhan tapi ia 

diucapkan oleh Muhammad dan dengan bahasa Muhammad sebagai manusia 

biasa. Senada dengan itu seorang cendekiawan Muslim liberal yang diusir dari 

Mesir bernama Nasr Hamid Abu Zayd menyatakan bahawa karena al-Qur’an turun 

dalam ruang sejarah Arab maka  ia adalah produk budaya Arab (muntaj thaqafi).  

Implikasi ide ini adalah bahwa al-Qur’an bukan firman Allah yang suci dan perlu 

disucikan dan disakralkan dank arena itu ummat Islam tidak terlalu fanatic 

berpegang pada al-Qur’an; dan agar ummat Islam mau menafsirkan al-Qur’an 

tanpa takut-takut, karena ia hanya perkataan manusia biasa.  

Namun secara obyektif perlu diakui bahwa selain dari bidang-bidang 

pemahaman dan penafsiran Islam, para oritentalis ada yang berjasa dalam kerja-

kerja ilmiyah lainnya dan cukup dirasakan manfaatnya, seperti misalnya dalam 

penyusunan lexicon, kamus-kamus, encyclopedia, kompilasi hadith dan 

sebagainya. Oleh karena itu ummat Islam perlu bersikap bijaksana, tidak melulu 

apresiatif yang berlebihan dan tidak pula bersikap apriori secara membabi buta. 



 

 383 
 

Ummat Islam perlu bersikap kritis dalam mengkaji karya-karya orientalis itu. Dan 

untuk itu diperlukan ilmu pengetahuan Islam yang setanding dengan mereka. 

3)  Kolonialisme  

Seperti disebutkan diatas bahwa orientalis pernah bekerjasama dengan 

kolonialis dan missionaris.  Pengertian kolonialisme dalam hal ini menyesuaikan 

dengan kondisi paska perang dunia kedua, yang bergeser dari pendudukan menjadi 

penguasaan dalam bidang-bidang tertentu secara strategis. Kolonialisme kini tidak 

mesti berarti exploitasi sumber daya manusia dan alam seperti dizaman 

penjajahan, tapi monopoli dalam perdagangan, penguasaan sistim ekonomi dan 

politik, liberalisasi perdagangan dsb. Untuk itu kolonialis berkepentingan untuk 

menyebarkan kultur dan pemikiran Barat, sehingga ide-ide atau pemikiran Islam 

dan ummat Islam sejalan dengan pemikiran dan kepercayaan Barat. Tujuan 

akhirnya kepentingan ekonomi dan politik mereka di negara-negara Islam dapat 

berjalan dengan baik.  

Gerakan kolonialisme berupa liberalisasi dapat dibuktikan dari agenda 

pemerintahan George W Bush yang lalu dalam menghadapi apa yang ia sebut 

terorisme.  Menjelang pemilihannya untuk periode kedua majalah Times memuji 

keberhasilan Bush dalam upaya liberalisasi masyarakat Negara-negara Timur 

Tengah dalam berbagai hal. Meski Indonesia tidak disebut disitu, namun 

liberalisasi pemikiran keagamaan di Indonesia dapat dirasakan. Karena ternyata 

apa yang dirasakan di Indonesia adalah persis seperti pelaksanaan dari saran-saran 

Cheryl Benard, dari Rand Coorporation, kepada pemerintah Amerika. Liberalisasi 

pemikiran kegamaan dalam Islam dimaksudkan agar ummat Islam tidak lagi 

terikat pada doktrin-doktrin keagamaan yang dapat bertentangan dengan 

pandangan hidup dan kebudayaan Barat.  

Strategi bagaimana agar ide-ide dan pemikran umat Islam sejalan dengan 

kolonialis, dan bagaimana sebuah pemikiran berubah menjadi kebijakan strategis, 

sebaiknya kita rujuk sebuah buku yang berjudul Civil Democratic Islam, Partners, 

Resources and Strategies, (2003). Buku yang ditulis oleh Cheryl Bernard299 ini 

 

299  Cheryl Bernard adalah sosiologis yang pernah menulis novel-novel feminis yang memojokkan 

ulama dan menyatakan wanita dalam Islam itu tertindas. Jilbab menurutnya diambil dari 

pemahaman yang salah terhadap al-Qur’an, dan merupakan simbol pemaksanaan dan intimidasi. 

Suaminya adalah Zalmay Khalilzad, blasteran Afghan-Amerika yang menjadi asisten khusus 

Presiden George W Bush dan Ketua Dewan Keamanan Nasional (National Security Council (NSC) 



Bagian Kempat 
 

384 
 

menjelaskan tentang strategi dan taktik pemikiran yang perlu dilakukan Barat 

untuk menghadapi umat Islam pasca 11 September. Targetnya untuk melawan apa 

yang mereka istilahkan dengan “terorisme dan fundamentalisme” dalam Islam. 

Bahkan setelah menulis buku ini ia menulis buku lain berjudul “U.S. Strategy in 

the Muslim World After 9/11 (2004),  The Muslim World After 9/11 (2004), dan 

Three Years After: Next Steps in the War on Terror (2005).  

Cheryl Bernard menulis ini dibawah proyek penelitian sebuah lembaga 

swadaya masyarakat di Amerika lembaga itu bernama Rand Corporation. Sebuah 

lembaga riset yang mengklaim sebagai lembaga independen yang membuat 

“analisa obyektif dan solusi efektif terhadap persoalan yang dihadapi oleh 

masyarakat ataupun individu diseluruh dunia”. Lembaga ini dibiayai oleh Smith 

Richardson Foundation. Di lembaga ini Cheril menulis untuk Divisi Riset 

Keamanan Nasional (National Security Research Division) dimana suaminya 

bekerja. Tujuan dari buku ini adalah untuk membuat suatu laporan dan usulan 

dalam rangka membantu kebijakan pemerintah Amerika, khususnya dalam soal 

pemberantasan ekstrimisme, dan pengembangan bidang sosial, ekonomi, politik 

melalui proses demokratisasi. Yang jelas divisi ini bertugas memberi saran-saran 

kepada pemerintah Amerika bagaimana menghadapi “fundamentalisme” dalam 

Islam dan menyebarkan pemikiran liberal ketengah-tengah umat Islam.   

Sebuah saran tentunya berdasarkan pertimbangan dan dasar pemikiran 

tertentu. Pemikiran mana yang menjadi asasnya, ia pilih sejalan dengan 

kepentingannya. Berdasarkan pemikiran itu ia memberi masukan kepada 

pemerintah Amerika, pertama tentang nilai-nilai mana dalam Islam yang bisa 

diseret kedalam nilai-nilai Amerika. Kedua tentang peta masalah-masalah umat 

Islam dalam konteks nilai-nilai Amerika. Dan akhirnya muncullah saran-saran 

agar isu-isu seperti demokrasi dan HAM, poligami, hukuman bagi kriminalitas, 

keadilan, masalah minoritas, pakaian wanita, hak-hak suami-istri dsb. masuk 

kedalam pemikiran umat Islam. Saran-saran itu, seperti yang akan lihat dibawah 

ini,  dilaksanakan dengan baik di Indonesia. 

 
khusus untuk teluk Persia dan Asia Barat-Daya. Selain itu ia pada tahun 1980 bekerja dibawah 

Paul Wolfowitz pada Policy Planning Council. Pada saat terjadi perang terhadap Iraq tahun 1991, 

Zalmay menjadi sekretaris menteri pertahanan.  

 



 

 385 
 

Untuk membuktikan adanya serangan yang berbentuk politik atau 

memakai kendaraan politik, berikut ini dipaparkan strategi bagaimana 

menghadapi Islam yang tertuang dalam buku tersebut. Laporan itu membagi 

ummat Islam menjadi 4 kelompok dan memberi masukan bagaimana seharusnya 

sikap pemerintah Amerika terhadap keempat kelompok tersebut:  

a) Fundamentalis, yaitu kelompok yang menolak nilai-nilai demokrasi,  dan 

kultur Barat kontemporer. Mereka menginginkan negara autoritarian dan 

murni untuk melaksanakan hukum dan nilai-nilai moral Islam, tapi mau 

menggunakan teknologi modern untuk mencapai tujuan mereka.  

b) Traditionalis, yaitu kelompok yang menginginkan masyrakat konservatif, 

curiga terhadap modernitas, innovasi dan perubahan.  

c) Modernis, yaitu kelompok yang menginginkan agar dunia Islam menjadi 

bagian dari modernitas global. Mereka ingin memodernisir Islam agar 

sejalan dengan zaman.  

d) Sekularis yaitu kelompok yang mengingkan dunia Islam menerima 

pemisahan gereja dan negara, sebagaimana yang terjadi pada demokrasi 

industri Barat, dimana agama diposisikan sebagai urusan pribadi 

Untuk menghadapi kelompok-kelompok tersebut diatas Cheryl Benard 

memberi saran-saran bagaimana menghadapi masing-masing kelompok. Diakhir 

saran-saran ia mengingatkan agar kebijakan yang diambil disesuaikan dengan 

strategis tidaknya isu yang berkembang. Saran-saran untuk menghadapi keempat 

kelompok tersebut dapat disimak sbb: 

a) Pertama-tama dukung modernis, dengan mengembangkan visi mereka 

tentang Islam sehingga mengungguli kelompok tradisionalis. Caranya 

dengan memberikan arena yang luas agar mereka dapat menyebarkan 

pandangan mereka. Mereka harus dididik dan diangkat secara ketengah-

tengah public sebagai mewakili wajah Islam kontemporer.  

b) Dukung kelompok sekularis berdasarkan kasus per kasus 

c) Dorong institusi sipil dan kultural serta program-programnya. 

d) Dukung kelompok tradisionalis sebatas untuk mengarahkan mereka agar 

berlawanan dengan kelompok fundamentalis dan untuk mencegah 

pertalian yang erat diantara mereka. Didalam kelompok tradisionalis kita 

harus mendukung secara selektif mereka yang lebih sesuai dengan 



Bagian Kempat 
 

386 
 

masyarakat sipil modern. Misalnya, beberapa mazhab-mazhab Fiqih lebih 

dapat disesuaikan dengan pandangan kita tentang keadilan dan hak azazi 

manusia daripada yang lain.   

e) Musuhi kelompok fundamentalis secara aktif dengan menghantam 

kelemahan mereka dalam pandangan keislaman dan ideologi mereka, yaitu 

dengan mengeskpos hal-hal yang tidak dapat diterima oleh masyarakat 

baik anak muda yang idealis ataupun pengikut tradisionalis yang saleh, 

seperti korupsi, kekerasan, kebodohan, pelaksanaan Islam yang bias dan 

jelas salah dan ketidak mampuan mereka memimpin dan memerintah.  

Untuk pelaksanaan saran-saran diatas Cheryl memerincikan langkah-

langkah yang lebih kongkrit dalam bentuk yang ia sebut “rekomendasi”. 

Rekomendasinya terdiri dari 5 poin, sbb:   

a) Hancurkan monopoli fundamentalis dan tradisionalis dalam 

mendifinisikan, menjelaskan dan menafsirkan Islam.  

b) Tunjuk cendekiawan modernis yang tepat untuk membuat website yang 

menjawab pertanyaan-pertanyaan yang berkaitan dengan perilaku harian 

dan menawarkan pandangan hokum Islam kaum modernis. 

c) Dukung cendekiawan modernis untuk menulis buku-buku teks dan 

mengembangkan kurikulum. 

d) Terbitkan buku-buku pengantar dengan disubsidi agar dapat diperoleh 

seperti karya-karya penulis fundamentalis.  

e) Manfaatkan media regional yang popular, seperti radio, untuk 

memperkenalkan pemikiran dan praktek Muslim modernis untuk 

membuka pandangan internasional tentang apa itu Islam dan dapat berarti 

apa  

Langkah-langkah Strategis 

Selanjutnya berdasarkan rekomendasi diatas maka Cheryl menyarankan 

agar pemerintah Amerika mengambil 4 langkah-langkah strategis sbb:  

 

 

 



 

 387 
 

1) Membangun kepemimpinan modernis  

a) Ciptakan role model dan pemimpin. Modernis yang terpojokkan harus di 

rehabilitasi sehingga bisa tampil sebagai pemimpin pembela hak-hak sipil yang 

berani. Terdapat preseden dalam soal ini yang menunjukkan bahwa hal ini dapat 

berjalan. Nawal al-Sadaawi, telah dikenal didunia internasional karena penhinaan, 

pelecehan dan upaya yang terus menerus untuk mengadilinya karena prinsipnya 

sebagai modernis dalam isu yang berkaitan dengan kebebasan berbicara, 

kesehatan masyarakat, dan status wanita di Mesir. Sima Samar, Menteri Urusan 

Wanita ad interim Afghanistan, yang telah menginspirasi banyak orang karena 

keberanian pendiriannya dalam soal HAM, hak-hak wanita, hukum sipil dan 

demokrasi, yang karena itu ia mendapat ancaman hukuman mati dari kelompok 

fundamentalis. Di diseluruh dunia Islam masih banyak lagi tokoh-tokoh yang 

kepemimpinannya dapat disoroti. Masukkan Muslim modernis dalam peristiwa-

peristiwa politik, untuk mencerminkan realitas keberadaan mereka secara 

demografis. Cegah upaya-upaya secara berlebihan untuk meng-islamkan umat 

Islam dan sebagai alternatifnya kenalkan kepada mereka gagasan bahwa Islam 

hanyalah salah satu bagian dari identitas mereka.   

Maksud usulan diatas merujuk kepada gagasan al-Azmeh, dari bukunya yang 

berjudul Al-Azmah, Islam and Modernities, London: Verso Publications, 1993. 

al-Azmeh sendiri adalah seorang “Muslim Eropah”  

b)  Dukung konsep masyakarat sipil (civil society) didunia Islam. Konsep ini 

menurut Cheryl sangat penting dalam situasi-situasi krisis dan paska konflik 

dimana masyarakat memerlukan kepemimpinan yang demokratis. Daerah 

perkotaan dan di organisasi sosial merupakan infrastruktur bagi pendidikan politik 

dan kepemimpinan yang moderat dan modern.  

c) Kembangkan gagasan gagasn Islam Barat: Islam Jerman, Islam AS dsb. 

Ini bukan sekedar sebutan identitas tapi juga memerlukan konsekuensi ideologis 

yang melibatkan pemikiran dan prakteknya dalam komunitas-komunitas itu. 

Gagasan yang seperti ini bagi Cheryl sangat menarik dan karena itu perlu 

didukung agar gagasan ini dapat diekspresikan dan dibukukan.  

 

 

 



Bagian Kempat 
 

388 
 

2). Teruskan serangan terhadap fundamentalis 

a) Lakukan deligitimasi individu dan kedudukan kelompok ekstrimis Islam. 

Publikasikan perilaku dan pernyataan amoral dan hipokrit dari apa yang disebut 

otoritas fundamentalis. Tuduhan amoralitas dan kebejatan orang Barat merupakan 

bagian dari senjata fundamentalis, tapi mereka sendiri rawan dalam masalah ini.  

b) Dukunglah jurnalis Arab dalam media populer untuk melakukan laporan 

investigatif tentang kehidupan dan kebiasaan individu serta korupsi pemimpin 

fundamentalis.  Publikasikan kejadian tentang kebrutalan mereka, seperti 

peristiwa matinya anak sekolah di Saudi dalam kebakaran ketika polisi moral 

melarang petugas pemadam kebakaran untuk mengevakuasi anak-anak tersebut 

dari sekolah mereka yang kebakaran, hanya alasan bahwa anak-anak tersebut tidak 

mengenakan jilbab. Selain itu juga kemunafikan mereka yang tercermin dari 

lembaga-lembaga agama Saudi, yang melarang pekerja-pekerja imigran untuk 

membuat pas foto anak-anak mereka yang baru lahir, atas dasar bahwa Islam 

melarang gambar manusia, sedangkan di kantor-kantor mereka dihiasi oleh 

gambar besar Raja Faisal dsb. Peranan organisasi amal dalam membiayai teror dan 

ekstrimisme telah mulah terkuak seja peristiwa 11 September, tapi masih perlu 

terus diselidiki secara publik.  

3) Promosikan Nilai-nilai Modernitas Demokrasi Barat secara agresif  

a) Ciptakan dan propagandakan suatu model Islam yang kaya dan moderat 

dengan mengidentifikasi dan membantu secara aktif negara-negara atau kawasan 

atau kelompok yang memiliki pandangan yang betul. Publikasikan keberhasilan-

keberhasilan mereka. Deklarasi Beirut untuk Keadilan, tahun 1999  (Beirut 

Declaration for Justice) dan Piagam Aksi Nasional Bahrain (the National Action 

Charter of Bahrain) misalnya merupakan terobosan baru dalam pelaksanaan 

hukum Islam dan harus disebar luaskan.  

b) Kritik kesalahan tradisionalis. Tunjukkan hubungan sebab akibat antara 

tradisionalisme dan kemunduran, demikian juga hubungan kausalitas antara 

modernitas, demokrasi, perkembangan dan kemakmuran. Apakah 

fundamentalisme dan tradisionalisme menawarkan masa depan masyarakat Islam 

yang sehat dan sejahtera? Apakah mereka berhasil dalam menjawab tantangan 

masa kini? Apakah mereka membandingkan dengan model struktur masyarakat 

yang lain? Rencana Pembangunan PBB (United Nation Development Plan- 

UNDP) secara jelas menunjukkan hubungan antara struktur sosial yang stagnan, 



 

 389 
 

penindasan terhadap wanita, rendahnya kualitas pendidikan dan kemunduran.  

Poin ini harus disebarkan kepada masyarakat Muslim  (hal 63) 

c) Munculkan Pentingnya Sufisme. Dukunglah negara-negara yang memiliki 

tradisi tasawwuf yang kuat, untuk memfokuskan pada bagian sejarah mereka dan 

untuk memasukkan kedalam kurikulum sekolah. Berikan perhatian yang lebih 

banyak kepada Islam Sufi. Hal ini akan menjauhkan mereka dari masalah dunia 

dan menekankan pada masalah akherat.  

4) Fokuskan pada Pendidikan dan Remaja 

Orang dewasa yang setia dan pengikut gerakan Islam radikal tidak mungkin 

dipengaruhi dengan mudah untuk merubah pendirian mereka. Tapi, generasi yang 

akan datang dapat dipengaruhi jika misi demokrasi Islam dapat dimasukkan 

kedalam kurikulum sekolah dan media masa di negara-negara tertentu. 

Fundamentalis radikal telah berusaha secara massif untuk memperoleh pengaruh 

dalam pendidikan dan nampaknya mereka tidak mungkin merubah pendirian 

mereka tanpa perjuangan. Usaha yang sebanding dengan itu akan sangat 

dibutuhkan untuk memerangi pendirian mereka ini.  

 

Langkah-langkah Praktis 

Lebih jauh lagi agar langkah-langkah strategis diatas dapat direalisasikan menjadi 

sebuah gerakan pemikiran maka Cheryl memberi saran-saran praktis seperti hal-

hal dibawah ini:  

1) Dukunglah pertama-tama kelompok modernis dan sekularis dengan cara 

sbb: a) menerbitkan dan menyebarkan karya-karya mereka; b) mendorong mereka 

untuk menulis khusus untuk orang awam dan anak muda; c) perkenalkan 

pandangan mereka kedalam kurikulum pendidikan Islam; d) berikan ruang publik 

untuk mereka; e) sebarkan pandangan dan pendapat mereka dalam masalah-

masalah yang fundamental dalam penafsiran agama kepada orang awam, agar 

bersaing dengan pendapat dan pandangan fundamentalis dan tradisionalis, yang 

telah memilik website, penerbitan, sekolah, institut dan media yang lain untuk 

menyebarkan pandangan mereka; f) posisikan modernisme sebagai pilihan remaja 

Islam; g) memberi kemudahan dan mendukung kesadaran tentang sejarah dan 

kultur sebelum Islam dan non-Islam, melalui media masa dan kurikulum sekolah 



Bagian Kempat 
 

390 
 

dinegara-negara tertentu; h) mendorong dan mendukung lembaga-lembaga 

sekuler dan sipil, serta program-programnya.  

2) Dukunglah kelompok tradisionalis melawan fundamentalis dengan cara-

cara sbb: a) mempublikasikan kritik-kritik tradisionalis terhadap kekerasan dan 

ekstrimisme fundamentalis dan mendorong tumbuhnya perselisihan antara 

tradisionalis dan fundamentalis; b) Cegahlah  persatuan antara tradisionalis dan 

fundamentalis; c) doronglah kerjasama antara modernis dengan tradisonalis yang 

memiliki pandangan yang lebih dekat kepada modernis, perbanyak literatur 

tentang figur modernis dalam lembaga-lembaga tradisionalis; d) bedakan sektor-

sektor yang terdapat dalam tradisionalisme; e) perkuat dukungan kepada mereka 

yang mempunyai apresiasi yang tinggi terhadap modernisme – seperta mazhab 

Fiqih Hanafi yang bertentangan dengan mazhab lain dalam masalah agama. 

Dengan mempopulerkan mazhab ini maka kita dapat memperlemah otoritas 

penguasa agama Wahabi; f) doronglah popularitas dan penerimaan sufisme.   

3) Hadapi dan tantang kelompok fundamentalis dengan cara-cara sbb: a) 

menantang dan mengekspose ketidak akuratan pandangan mereka dalam soal 

penafsiran Islam; b) bongkar hubungan mereka dengan kelompok dan aktifis 

illegal; c) Publikasikan akibat dari perilaku kejahatan mereka; d) tunjukkan 

ketidak mampuan mereka memerintah untuk kepentingan pembangunan 

masyarakat mereka secara positif; e) arahkan misi ini khusunya untuk anak-anak 

muda, masyarakat tradisionalis yang saleh, Muslim minoritas di Barat dan kepada 

wanita; f) hindarkan rasa respek atau pemujaan terhadap tindak kejahatan 

kelompok fundamentalis,  ekstrimis dan teroris, ketimbang menuduh mereka 

sebagai pahlawan jahat, lebih baik menuduh mereka sebagai orang yang 

bermasalah dan penakut; g) mendorong  para wartawan untuk menyelidika isu 

korupsi, kemunafikan dan tidak amoral kelompok fundamentalis dan terosis.  

4) Dukung sekularis dengan selektif, dengan cara sbb: a) doronglah pengakuan 

bahwa fundamentalisme adalah musuh bersama; cegahlah persatuan sekularis 

dengan gerakan anti-kekuatan Amerika, seperti nasionalisme dan ideologi kiri; b) 

dukunglah ide bahwa agama dan negara itu dalam Islam dapat dipisahkan, dan 

bahwa hal ini tidak membahayakan keimanan. .    

Dari strategi diatas jelas sekali bahwa dari keempat kelompok tersebut yang 

mendapat dukungan adalah kelompok modernis (termasuk mereka yang 



 

 391 
 

menamakan diri “Islam Liberal”, karena dianggap sesuai dengan peradaban Barat. 

Lebih lengkap dinayatakan begini:  

Dari semua kelompok, kelompok ini (modernis) adalah yang paling 

bersahabat terhadap nilai-nilai dan jiwa masyarakat demokratis modern. 

Modernisme, dan bukan tradisionalisme, adalah yang membantu Barat. 

(Misi kelompok) ini menyangkut perlunya menyimpang, memodifikasi dan 

mengesampingkan secara selektif elemen-elemen doktrin keagamaan yang 

orisinal. Kitab Perjanjian Lama tidaklah berbeda dari al-Qur’an dalam 

menghukumi perilaku dan mengontrol sejumlah peraturan dan nilai-nilai 

yang tidak dapat dipahami secara literal oleh masyarakat masa kini. Ini tidak 

masalah, sebab saat ini hanya sedikit sekali orang yang mempertahankan 

agar kita semua hidup yang secara literal sama dengan Bible. Sebaliknya, 

kita sepakat pada visi bahwa misi yang sebenarnya dari Yahudi dan Kristen 

itu mengungguli (makna) literal teks, yang sebenarnya telah kita anggap 

sebagai sejarah dan legenda belaka. Ini adalah persis seperti pendekatan 

yang diambil oleh modernist Muslim.300  

Yang pasti orientalisme dan kolonialisme Barat mempunyai hubungan dan 

bahkan kesamaan obyek. Obyek kajian orientalis adalah Negara-negara Timur, 

khususnya Islam dan sasaran politik kolonialisme adalah juga Negara-negara 

Islam. Sementara itu Kristen yang gagal di Barat juga mengarahkan misinya ke 

Timur.  

Orientalisme sangat berguna bagi memudahkan jalan kolonialisme, dan 

untuk kepentingan itu Barat membuat program khusus melalui agensi-agensinya, 

yaitu yayasan-yayasan yang bertugas khsusus menjalakan misi tersebut. Diantara 

yayasan yang aktif saat ini adalah  The Asia Foundation (Amerika) yang diantara 

programnya disebutkan begini: 

Recognizing the importance of reinforcing inclusive and pluralist values 

within Indonesia’s Muslim majority population, The Asia Foundation has 

been supporting a diverse group of mass-based Muslim groups since 

1970s. In the context of an increasingly diverse Islamic society in 

Indonesia, The Foundation now support over 30 Muslim non-Government 

 

300 Cheryl Benard , Civil Democratic Islam, Partners, Resources and Strategies, RAND, 

National Security Research Division, the RAND Corporation, 2003, hal 53.    



Bagian Kempat 
 

392 
 

organization (NGO), in their efforts to promote the concept that Islamic 

values can the basis for a democratic political system, non-violance, and  

religious tolerance. In the area of civic education, human right, 

intercommunity reconciliation, gender equality, and inter-faith dialogue, 

the Foundation works with these NGO’s and mass-based organization in 

their effort to make Islam a catalyst for democratization in Indonesia.  

……The programs include training for religious leaders, studies 

examining gender issues and human rights in Islam, civic education course 

at Islamic institute, Muslim women’s advocacy centers and the 

strenghthening the pluralist and tolerant Islamic media.301  

 

Terjemahannya bebasnya adalah sbb:  

Menyadari akan pentingnya nilai-nilai inklusif dan pluralis dalam 

masyarakat Muslim Indonesia yang mayoritas, The Asia Foundation telah 

memberikan bantuan kepada berbagai ormas Islam sejak tahun 1970an. 

Dalam konteks masyarakat Islam Indonesia yang semakin berragam, The 

Asia Foundation kini membantu lebih dari 30 kelompok LSM dalam 

upaya mereka mempromosikan konsep bahwa nilai-nilai Islam itu dapat 

menjadi asas bagi sistim politik demikratis, anti-kekerasan dan toleransi 

beragama. Dalam kaitannya dengan pendidikan sipil, HAM, penyatuan 

antar komunitas, persamaan gender, dialog antar agama, Yayasan ini 

bekerjasama dengan LSM-LSM yang ormas-ormas dalam usaha mereka 

menjadikan Islam sebagai media untuk demokratisasi di 

Indonesia…..Program-programnya  termasuk training tokoh-tokoh agama, 

kajian tentang issu gender dan hak azazai manusia dalam Islam, pelajaran 

tentang pendidikan sipil pada lembaga-lembaga pendidikan Islam, pusat 

pembelaan terhadap wanita Muslim dan memperkuat media Islam yang 

pluralis dan toleran.   

Dari pernyataan diatas jelas sekali bahwa program yayasan asing itu adalah untuk 

memperkenalkan elemen penting dalam peradaban Barat seperti persamaan, 

persamaan gender, hak azazi manusia, pluralisme agama, demokrasi dan lain-lain 

yang kesemuanya berdasarkan pada cara berfikir (worldview) Barat. Selain 

 
301 Lihat http://www.asiafoundation.org/Locations/indonesia.html 

http://www.asiafoundation.org/Locations/indonesia.html


 

 393 
 

daripada itu, disebutkan pula bahwa The Asia Foundation bersama USAID (US 

Agency for International Development) juga mempunyai program reformasi 

pendidikan di seluruh Indonesia baik pendidikan formal maupun informal, 

termasuk reformasi pendidikan di pesantren. Dalam reformasi itu nanti akan 

diajarkan mata pelajaran perbandingan agama, pendidikan sipil, pengembangan 

kurikulum, workshop-workshop, training pedagogi, dan kursus serta tutorial 

tentang prinsip-prinsip pluralisme dan demokrasi. Semuanya, menurut mereka, 

disusun berdasarkan pada ajaran Islam, akan tetapi masalahnya berubah menjadi 

justifikasi Islam terhadap paham-paham tersebut. Sebab dalam Islam tidak 

terdapat paham pluralisme, yang ada hanyalah pengakuan adanya pluralitas. Islam 

mengakui adanya kebinekaan agama dan kepercayaan tapi tidak mengakui 

kebenarannya.   

II. Materi Liberalisasi   

Jika geralam missionarisme, orientalisme dan kolonialisme tersebut diatas 

dicermati, ternyata didalamnya mengandung pemikiran yang kini digunakan untuk 

program liberalisasi pemikiran Islam. Diperkuat dengan doktrin postmodernisme 

liberalisasi pemikiran dan peradaban Islam menggunakan materi-materi yang 

berupa relativisme, pluralisme agama, sekularisme, humanisme, dekonstruksi, 

persamaan, feminisme & gender, individualisme, demokrasi dan lain-lain. Untuk 

mengetahuai ide-ide tersebut akan dijelaskan beberapa yang penting sbb:  

a). Kritik terhadap al-Qur’an302 

Selain menanamkan doktrin relativisme langkah liberalisasi paling 

strategis adalah melakukan kritik terhadap al-Qur’an yang merupakan sumber 

kekuatan Islam. Ini juga merupakan skenario berdasarkan pengalaman Barat 

Kristen. Artinya pengalaman missionaris dalam mengkaji dan mengkritik 

Bibel itu digunakan untuk mengkaji dan mengkritik al-Qur’an. Perintisnya 

yang mulai menerapkan metodologi Bibel secara sistematis ke dalam studi al-

Qur’an adalah Theodore Nöldeke, dengan karyanya Sejarah al-Qur’an 

(Geschichte des Qorans).303 Nöldeke kemudian didukung dan diikuti jejaknya 

 

302 Kajian serius tentang asal usul kritik terhadap al-Qur’an baca Adnin Armas, “Metodologi 

Orientalis Dalam Studi al-Qur’an”, dalam Jurnal ISLAMIA, vol. I, tahun ke 3.  

303 Mengenai latar belakang sejarah penulisan dan usaha bersama para orientalis Jerman menulis 

Geschichte des Qorans, lihat karya Lihat Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an 



Bagian Kempat 
 

394 
 

oleh Pendeta Edward Sell (m. 1932), salah seorang tokoh misionaris 

terkemuka di Madras, India. Ia juga menjadikan karya Nöldeke itu sebagai 

model untuk kajian kritis al-Qur’an. Ia sendiri pada tahun 1909 menulis 

Historical Development of the Qur’an.304  

Kaitan antara kritik terhadap al-Qur’an dengan pengalaman mereka 

terhadap Bibel dapat dicermati dari pernyataan Pendeta Alphonse Mingana 

(m. 1937) sbb:  

Sudah tiba masanya untuk melakukan kritik teks terhadap al-Qur’an 

sebagaimana telah kita lakukan terhadap Bibel Yahudi yang berbahasa Ibrani-

Aramaik dan kitab suci Kristen yang berbahasa Yunani.”305 

Di Eropah komunitas Kristen (Christian community), telah berpengalaman 

dalam menghimpun Perjanjian Baru (New Testament) dengan memilih 4 dari 

sekian banyak Gospel, menghimpun sebuah korpus yang terdiri dari 21 Surat 

(Epistles), Perbuatan-Perbuatan (Acts) dan Apocalypse. Mereka kemudian 

menyamakan dengan mushaf-mushaf dalam sejarah al-Qur’an dengan korpus-

korpus. Mushaf ‘Abdullah ibn Mas‘ud di Kufah dianggap sebagai al-Qur’an 

edisi mereka (their Recension of the Qur’an). MuÎÍaf AbË MËsÉ, dianggap 

korpus penduduk Basra dan MuÎÍaf MiqdÉd ibn al-Aswad sebagai korpus 

penduduk Damaskus, sedangkan MuÎÍaf Ubay sebagai korpus penduduk 

Syiria.306 Menurut Arthur Jeffery sikap umat Islam terhadap mushaf pada 

waktu itu paralel sekali dengan sikap pusat-pusat utama gereja terdahulu yang 

menetapkan sendiri beragam variasi teks untuk Perjanjian Baru. Hanya saja ia 

menyayangkan sikap para sarjana Muslim yang belum melakukan kritik teks 

kepada al-Qur’an, sebagaimana yang telah dilakukan kepada Bibel. Hal ini 

tampak menurut Jeffery, karena belum ada satupun dari para mufasir Muslim 

 
: Kajian Kritis,  (Jakarta: Gema Insani Press, 2005, 49-50; 54-57, selanjutnya diringkas Metodologi 

Bibel. 

304 Lihat Canon Sell, Studies in Islam (Delhi: B. R. Publishing Corporation, 1985; pertama kali 

terbit tahun 1928) hal. 253-56.   

305 Mingana menyatakan: “The time has surely come to subject the text of the Kur’Én to the same 

criticism as that to which we subject the Hebrew and Aramaic of the Jewish Bible, and the Greek 

of the Christian Scriptures.” Lihat Alphonse Mingana, “Syiriac Influence on the Style of the 

Kur’Én,” Bulletin of the John Rylands Library 11: 1927. 

306 Arthur Jeffery, The Qur’Én as Scripture (New York: Russell F. Moore Company, 1952), hal. 

94-95. 



 

 395 
 

yang menafsirkan al-Qur’an secara kritis. Ia mengharapkan agar tafsir kritis 

terhadap teks al-Qur’an bisa diwujudkan. Caranya dengan mengaplikasikan 

metode kritis ilmiah (biblical criticism). Ia dengan terus terang meyatakan:  

Apa yang kita butuhkan, adalah tafsir kritis yang mencontoh karya yang 

telah dilakukan oleh orientalis modern sekaligus menggunakan metode-

metode penelitian kritis modern untuk tafsir al-Qur’an.”307 

Akibat penerapkan biblical criticism dalam studi al-Qur’Én, para orientalis  

melontarkan berbagai pendapat yang kontroversial mengenai al-Qur’Én 

seperti:  al-Qur’Én telah mengalami berbagai penyimpangan; standartisasi al-

Qur’Én disebabkan rekayasa politik dan manipulasi kekuasaan; Utsman ibn 

Affan salah karena telah mengkodifikasi al-Qur’Én; al-Qur’Én ditulis bukan 

dengan bahasa Arab tetapi bahasa Aramaik; al-Qur’Én adalah karangan 

Muhammad; terdapat sejumlah kesalahan dalam penulisan al-Qur’Én; tidak 

ada di dalam al-Qur’Én yang orisinal dan berasal dari langit karena wujudnya 

pengaruh Yahudi-Kristen yang sangat dominant dalam al-Qur’Én, 

menyamaratakan qira’Éh mutawÉtirah dengan qira’Éh shÉdhdhah, merubah 

kata dan kalimat dalam al-Qur’Én dan lain sebagainya. Dari hasil kajian kritis 

tersebut kesimpulannya adalah perlunya diwujudkan al-Qur’Én edisi kritis.308 

Upaya ini kemudian di adopsi oleh seorang dosen UIN Makassar yang 

menulis sebuah makalah berjudul Edisi Kritis al-Qur’an, yang didalamnya 

menyatakan bahwa al-Qur’an Mushaf Usmani meninggalkan sejumlah 

masalah tulisan dan bacaan yang mendasar. Selain itu ia juga menulis buku 

berjudul Rekonstruksi Sejarah al-Qur’an yang didalamnya ia meragukan 

kesempurnaan Mushaf Usmani dan menurutnya tidak layak disucikan.309  

Dari kesimpulan bahwa al-Qur’an itu adalah hasil dari rekayasa politik dan 

manipulasi kekuasaan Usman Ibn Affan, pendukung liberal meniru dengan 

menyatakan  

 

307 Lihat Arthur Jeffery, Progress in the Study of the Qur’Én Text, The Moslem World 25 (1935), 

hal. 4. 

308 Adnin Armas, “Metodologi Bibel”.   

309 Taufiq Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah al-Qur’an, (FKBA, Yogyakarta, 2001) 



Bagian Kempat 
 

396 
 

….al-Qur’an sendiri dalam beberapa hal sebetulnya juga bisa menjadi 

perangkap bangsa Quraisy sebagai suku mayoritas. Artinya bangunan 

keislaman sebetulnya tidak lepas dari jaring-jaring kekuasaan Quraisy yang 

dulu berjuang keras untuk menunjukkan eksistensinya di tengah suku-suku 

Arab lain.310 

Demikian pula asumsi para orientalis dari generasi ke generasi bahwa al-

Qur’an adalah karangan Muhammad juga di “telan” begitu saja oleh para 

sarjana Muslim. Pernyataan bahwa al-Qur’an adalah karangan Muhammad 

dapat dilacak dari pernyataan G.Sale, [dalam bukunya The Qur’an:Commonly 

called al-Qur’an:Preliminary Discoursei, (1734)], Sir William Muir [dalam 

bukunya Life of Mahomet (1860)], A.N. Wollaston [dalam bukunya The 

Religion of The Koran (1905)], H. Lammens, dalam  [Islam Belief and 

Institution (1926)], Champion & Short [dalam buknya Reading from World 

Religious Fawcett, (1959),] JB. Glubb, [dalam bukunya The Life and Time of 

Muhammad (1970)] dan M. Rodinson [dalam bukunya Islam and Capitalism 

(1977)].   

Muhammad Arkoun meniru pernyataan orientalis tersebut menjadi begini: 

al-Qur’an adalah wahyu Tuhan tapi ia diucapkan oleh Muhammad dan dengan 

bahasa Muhammad sebagai manusia biasa. Senada dengan itu seorang 

cendekiawan Muslim liberal yang diusir dari Mesir bernama Nasr Hamid Abu 

Zayd menyatakan bahawa karena al-Qur’an turun dalam ruang sejarah Arab 

maka  ia adalah produk budaya Arab (muntaj thaqafi). Implikasi ide ini adalah 

bahwa al-Qur’an bukan firman Allah yang suci dan perlu disucikan dan 

disakralkan dan karena itu ummat Islam tidak perlu fanatik berpegang pada al-

Qur’an; dan agar ummat Islam mau menafsirkan al-Qur’an tanpa takut-takut, 

karena ia hanya perkataan manusia biasa. Lebih detail mengenai pengaruh 

orientalis terhadap studi al-Qur’an Adnin Armas MA membuktikan dalam 

bukunya berjudul “Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an” (Kajian 

Kritis).311  

 
310 Sumanto al-Qurtubi, “Membongkar Teks Ambigu” dalam Ijtihad Islam Liberal, hal. 17. 

311 Lihat Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an : Kajian Kritis  (Jakarta: Gema 

Insani Press, 2005. 



 

 397 
 

Jika jejak orientalis dalam mengkritik al-Qur’an ditiru maka akibatnya al-

Qur’an akan bermasalah dan menjadi seperti Bibel. Kritik terhadap Bible 

(Biblical Criticism), bukan tanpa konsekuensi. Biblical Criticism, kata 

Buckley, justru melahirkan ateisme modern. Alasannya lugas dan logis. Ketika 

orang ragu akan teks Bible ia juga ragu akan isinya, akan kebenaran hakekat 

Tuhan dan kemudian tentang kebenaran eksistensi Tuhan sendiri. Hasil 

akhirnya adalah ateisme. Itulah akibatnya jika konsep Tuhan harus dicari 

dengan hermeneutik dan kritik terhadap teks Bible. Bahkan, tindakan-tindakan 

seperti menginjak asma Allah, melempar mushaf al-Qur’an ke lantai di depan 

kelas, dan mempersoalkan otentisitas al-Qur’an sudah mulai terjadi dikampus-

kampus Islam.  

Kritik terhadap al-Qur’an ini juga berkaitan dengan proses penerapan 

metode hermeneutika dalam memahami al-Qur’an. Sebab yang pertama-tama 

harus dilakukan dalam penggunaan hermeneutika ini adalah perubahan status 

teks al-Qur’an dari teks ilahi menjadi teks basyari (manusia). Jika status teks 

sudah diturunkan menjadi bersifat manusiawi yang meruang dan mewaktu 

maka dengan hermeneutika seseorang dapat melakukan perubahan teks (nash) 

dan juga perubahan makna-makna aslinya untuk dapat didekonstruksi sesuai 

dengan konteks sosial yang tidak lain adalah humanisme.  

b) Penyebaran doktrin relativisme  

Doktrin relativisme mulanya berasal dari Protagoras, seorang Sofis yang 

berprinsip bahwa manusia adalah ukuran segala sesuatu. (man is the measur 

of all things). Doktrin ini berpegang pada prinsip bahwa kebenaran itu sendiri 

adalah relatif terhadap pendirian subyek yang memutuskan. Relativisme juga 

dianggap sebagai doktrin global tentang semua ilmu pengetahuan. Disini 

aspek-aspek sang subyek yang menentukan apa makna kebenaran itu, dapat 

dipengaruhi oleh latar belakang sejarah, kultural, sosial, linguistik, 

psikologis.312 Dengan tersebarnya doktrin ini tidak sedikit cendekiawan 

Muslim yang lalu berkesimpulan bahwa manusia tidak ada yang tahu 

kebenaran, yang tahu hanya Allah. Bahkan wahyu yang diturunkan kepada 

Nabi Muhammad SAW bukanlah kalam Allah yang absolut, tapi ucapan Nabi 

sebagai manusia yang relatif. Doktrin relativisme ini juga berkaitan dengan 

 

312  Simon Blackburn, Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford University Press, 1996,  s.v. 

relativism 



Bagian Kempat 
 

398 
 

doktrin sofisme yang mempunyai implikasi yang dalam terhadap epistemologi 

Islam. Jika doktrin ini diterima oleh seorang Muslim maka struktrur ilmu 

pengetahuan dalam Islam dan bahkan agama Islam itu sendiri sudah tidak ada 

artinya apa-apa lagi, karena semua relatif. Beragama menjadi sia-sia belaka, 

karena tidak ada kebenaran yang pasti yang bisa dipegang.  Dengan berpegang 

pada doktrin ini maka ummat Islam tidak lagi masalah apakah mengikuti cara 

berfikir Islam atau Barat yang sekuler dan liberal.  

c). Penyebaran paham Pluralisme Agama 

Makna pluralisme agama paska fatwa MUI banyak diperdebatkan orang. 

Namun perlu diketahui bahwa menurut definisi resmi mereka pluralisme 

adalah teori yang seirama dengan relativisme dan sikap curiga terhadap 

kebenaran (truth). Ia terkadang juga dipahami sebagai doktrin yang 

berpandangan bahwa disana tidak ada pendapat yang benar atau semua 

pendapat adalah sama benarnya.  (no view is true, or that all view are equally 

true).313  Dalam aplikasinya terhadap agama maka pandangan ini berpendapat 

bahwa semua agama adalah sama benarnya dan sama validnya. Paham 

pluralisme agama memiliki sekurang-kurangnya dua aliran yang berbeda tapi 

ujungnya sama yaitu: aliran kesatuan transenden agama-agama (transcendent 

unity of religion) dan teologi global (global theology). Yang pertama lebih 

merupakan protes terhadap arus globalisasi, sedangkan yang kedua adalah 

kepanjangan tangan dan bahkan pendukung gerakan globalisasi, dan paham 

yang kedua inilah yang kini ujung tombak gerakan westernisasi.   

 

Karena pluralisme agama ini sejalan dengan agenda globalisasi, ia pun masuk 

kedalam wacana keagamaan agama-agama, termasuk Islam. Ketika paham ini 

masuk kedalam pemikiran keagamaan Islam respon yang timbul hanyalah 

adopsi ataupun modifikasi dalam takaran yang minimal dan lebih cenderung 

menjustifikasi. Akhirnya yang terjadi justru peleburan nilai-nilai dan doktrin-

doktrin keagamaan Islam kedalam arus pemikiran modernisasi dan globalisasi. 

Caranya adalah dengan memaknai kembali konsep Ahlul Kitab dengan 

pendekatan Barat. Jika perlu makna itu di dekonstruksi dengan menggunakan 

 

313 Simon Blackburn,  Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford University Press, Oxford, lihat 

“Pluralism”.  



 

 399 
 

ilmu-ilmu Barat modern. Inilah sebenarnya yang telah dilakukan oleh 

Mohammad Arkoun. Ia mengusulkan, misalnya, agar pemahaman Islam yang 

dianggap ortodoks  ditinjau kembali dengan pendekatan ilmu-ilmu sosial-

historis Barat. Dan dalam kaitannya dengan pluralisme agama ia 

mencanangkan agar makna Ahl al-Kitab itu didekonstruksi agar lebih 

kontekstual. Disitu ayat-ayat tentang Ahlul Kitab dijadikan alat justifikasi, 

meskipun terkadang dieksploitir tanpa memperhatikan konteks historis dan 

metodologi tafsir standar. Mindset seperti ini jelas sekali telah terhegomoni 

oleh pemikiran Barat.  

Inti doktrinnya adalah untuk menghilangkan sifat ekslusif ummat beragama, 

khususnya Islam. Artinya dengan paham ini ummat Islam diharapkan tidak 

lagi bersikap fanatik, merasa benar sendiri dan menganggap agama lain salah. 

Menurut John Hick, tokoh pluralisme agama, diantara prinsip pluralisme 

agama menyatakan bahwa agama lain adalah sama-sama jalan yang benar 

menuju kebenaran yang sama  (Other religions are equally valid ways to the 

same truth).  

Di Indonesia faham ini disebar luaskan pertama-tama oleh Sekolah Tinggi 

Teologi Kristen, dan diikuti oleh para cendekiawan Muslim. Jadi, 

pengembangan Teologi Pluralis itu sendiri sebenarnya merupakan 

pelaksanaan dari teori Samuel Zwemmer untuk melemahkan umat Islam. 

Dengan teologi semacam itu, umat Islam sudah terjebak untuk tidak meyakini 

kebenaran agamanya.  

Penyebatan paham pluralisme agama adalah salah satu agenda liberalisasi 

pemikiran. Pluralisme agama adalah inovasi teologis, yang dibawa oleh 

agamawan liberal, yaitu bentuk finalnya adalah pluralisme agama. Dalam 

kaitannya dengan gerakan Postmodernisme, maka jelaslah bahwa paham 

(Pluralisme agama) ini dianut oleh mereka yang menerima aliran-aliran filsafat 

postmodern, khususnya dekonstruksionisme  Kelompok agamawan Liberal 

dalam agama-agama ini, tidak lagi mengklaim bahwa agama mereka adalah 

sempurna dan absolute 

d. Penyebaran gagasan kawin antar agama 

Dampak yang lebih kongkrit dan berbahaya dari paham pluralisme adalah 

diplokamirkannya praktek kawin beda agama. Untuk itu para cendekiawan 

Muslim mencoba merobah konsep ahlul kitab dalam al-Qur'an dan Hadith, 



Bagian Kempat 
 

400 
 

dengan memasukkan semua agama sebagai ahlul kitab. Ini dimaksudkan untuk 

suatu kesimpulan bahwa semua agama adalah sama benarnya. Karena semua 

agama sama maka muncullah hukum baru yang membolehkan wanita Muslim 

kawin dengan laki-laki Kristen. Masalah perkawinan beda agama ini 

tercantum dalam “Universal Declaration of Human Right” pasal 16 ayat 1. 

Pasal itu berbunyi: “Pria-dan wanita dewasa, tanpa dibatasi oleh ras, 

kebangsaan, atau agama, memiliki hak untuk kawin dan membangun suatu 

keluarga. Mereka memiliki hak-hak sama perihal perkawinan, selama dalam 

perkawinan dan sesudah dibatalkannya perkawinan.”  

Sebenarnya pasal ini telah ditolak oleh ummat Islm melalui 

Memorandum Organisasi Konferensi Islam (OKI). Dalam Memorandum 

tersebut ditekankan perlunya “kesamaan agama” dalam perkawinan bagi 

muslimah . Ditegaskan pula: “Perkawinan tidak sah kecuali atas persetujuan 

kedua belah pihak, dengan tetap memegang teguh keimanannya kepada Allah 

bagi setiap muslim, dan kesamaan agama bagi setiap muslimat.” Jika dilacak 

lebih jauh maka penerimaan paham pluralisme agama berarti penerimaan 

agama lain sebagai sama benarnya dengan Islam. Malangnya, gagasan ini 

mendapat sambutan yang positif dari sekolompok cendekiawan Muslim yang 

didukung oleh universtias Paramadina. Buku yang berjudul Fiqih Lintas 

Agama yang diterbitkan oleh Yayasan Paramadina adalah hasil dari 

pemikiran pluralisme agama yang disebarkan Barat. Islam mengakui adanya 

pluralitas agama (keberagaman agama) tapi menolak ide pluralisme agama 

(kesatuan agama-agama).314  

 e. Mendekonstruksi Syariah 

Salah satu cara agar Islam dapat difahami sesuai dengan pemikiran Barat, 

khususnya doktrin humanisme adalah dengan mendekonstruksi syariah. Dan 

ini dilakukan dengan merubah cara menafsirkan teks keagamaan. Seperti yang 

telah disebutkan diatas bahwa diantara saran-saran Cheryl Bernard yang 

sangat taktis untuk proyek liberalisasi pemikiran keagamaan dalam Islam 

adalah a) menghancurkan monopoli fundamentalis dan tradisionalis dalam 

 

 314 Untuk lebih jelas tentang kerancuan paham Pluralisme agama ini baca majalah ISLAMIA, edisi 

3, September-November, 2004.     



 

 401 
 

mendifinisikan, menjelaskan dan menafsirkan Islam b)  Menantang dan 

mengekspos ketidak akuratan pandangan mereka dalam soal penafsiran Islam.  

Diantara strategi merubah penafsiran itu adalah dengan : a) Menekankan 

kontekstualisasi Ijtihad (dokonstruksi Syariah) b) Menekankan komitmen 

terhadap rasionalitas dan pembaruan c) Mengembangkan paham pluralisme 

sosial dan pluralisme agama.315  

Banyak cara untuk menekankan kontekstualisasi ijtihad. Diantaranya adalah 

dengan meletakkan al-Qur’an sebagai respon spontan terhadap kondisi 

masyarakat ketika itu, sehingga sifatnya kontekstual. Alasannya, al-Qur’an 

tidak turun di ruang yang hampa, ia dipengaruhi oleh budaya ketika ia turun. 

Bahkan Nasr Hamid menyatakan bahwa al-Qur’an itu sendiri merupakan 

produk budaya.  Sekilas ini benar, tapi konsekuensi logisnya al-Qur’an 

menjadi tidak universal. Ia turun dalam situasi sosial budaya Arab dan zaman 

sekarang tidak dapat difahami seperti ketika ia diturunkan. Dari argumentasi 

ini kelompok liberal dapat membawa ayat-ayat secara kontekstual. Dalil 

usuliyah yang berbunyi al-Ibratu bi umumillafz, la bi khususi al-sabab 

(Perintah itu karena adanya kata-kata umum dan bukan karena sebab khusus) 

dibalik menjadi al-Ibratu bi bi khususi al-sabab la umumillafz (Perintah itu 

karena adanya sebab khusus dan bukan karena kata-kata umum). Maksud dari 

sebab khusus adalah konteks budaya. Jadi perintah dan  larangan dalam al-

Qur’an itu harus dipahami dalam kontek budaya ketika ia diturunkan. Padahal, 

larangan meminum khamr, memakan daging babi, berjudi dan berzina tidak 

berdasarkan kontek budaya. Pembagian warisan laki-laki dua kali lipat 

perempuan juga demikian. Dengan merubah orientasi hukum secara 

kontekstual maka banyak sekali hukum yang dedekonstruksi.     

Selain itu dekonstruksi syariah dilakukan dengan mempersoalkan maslahah. 

Argumentasinya begini : karena  tujuan ditetapkannya hukum Islam adalah 

untuk menciptakan maslahah kepada ummat manusia maka maqasid syariah 

itu lebih utama daripada Syariah. Menurut kelompok liberal, setiap tindakan 

yang mengandung maslahah itu pasti mengandung syariah. Padahal yang 

benar adalah bahwa setiap hukum syariah itu mengandung maslahah. Disini 

yang dibidik kaum liberal adalah makna maslalah, sebab ia dapat dibawa 

 

315 Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia, (terj) 1999: hal. xxi 



Bagian Kempat 
 

402 
 

kepada konteks sosial budaya dan akhirnya dibawa kepada doktrin 

humanisme. Targetnya adalah membawa hukum Islam agar sejalan dengan 

doktrin-doktrin kebudayaan Barat yang melulu berdasarkan prinsip 

humanisme.  

Selain meletakkan ayat-ayat secara kontekstual dan menekankan maslahah 

daripada syariah, kaum liberal mengkaitkan ijtihad para ulama dalam bidang 

hukum dengan kondisi sosial budaya ketika ijtihad itu dihasilkan. Oleh sebab 

itu pemikiran ulama itu relatif karena terikat oleh ruang dan waktu. Lagi-lagi 

relativisme digunakan disini. Dengan cara berfikir seperti ini hasil pemikiran 

ulama dimasa lalu yang sangat berharga itu dianggap tidak relevan lagi zaman 

sekarang. Padahal semua ilmu pengetahuan didunia ini menghargai pemikiran 

pemikir masa lalu. Tanpa pemikiran ilmuwan dimasa lalu ilmu tidak akan 

berkembang. Tapi mengapa semangat untuk menafikan otoritas ilmuwan 

Islam dimasa lalu begitu besar.  

Dengan menafikan otoritas ulama banyak hal yang dapat mereka lakukan. 

Ijtihad para ulama yang telah menentukan mana ayat muhkamat dan mana 

yang mutasyabihat juga ikut dinafikan. Makna yang sudah pasti dalam al-

Qur’an itu dicari konteksnya akhirnya menjadi ambigu, sedangkan ayat-ayat 

yang ambigu yang sejalan dengan paham liberal dijadikan muhkamat.  

f. Penyebaran faham Feminisme dan Gender.  

Gerakan feminisme dan Gender berasal dari pandangan hidup Barat atau 

muncul dari kondisi sosial budaya masyarakat Barat. Inti gerakan ini adalah 

untuk merubah pandangan dan keyakinan masyarakat Timur maupun Barat, 

bahwa perbedaan perilaku laki-laki dan perempuan itu ditentukan oleh kondisi 

sosial budaya. Oleh sebab itu konstruk gender yang sedemikian itu dapat 

dirubah melalui perubahan konsepnya di masyarakat. Maka dari itu Wilson 

mendefinisikan Gender sebagai “suatu dasar untuk menentukan pembeadaan 

laki-laki dan perempuan pada kebudayaan dan kehidupan kolektif yang 

sebagai akibatnya mereka menjadi laki-laki dan perempuan.”316 Gerakan 

gender tidak mempersoalkan perbedaan identitas laki-laki dan perempuan dari 

 
316 H.T.Wilson, Sex and Gender, Making Cultural Sense of Civilization, Leiden, New York, 

EJ.Brill, 1989, hal. 2. 



 

 403 
 

segi anatomi biologis atau jenis kelamin, tapi mengkaji aspek sosial, budaya, 

psikologis dan aspek-aspek non-biologis lainnya.317 

Meskipun demikian, gerakan yang berasal dari doktrin equality (persamaan) 

dalam segala hal di masyarakat pada akhirnya semakin menampakkan ciri-ciri 

budaya Baratnya dari pada unsur kemanusiaannnya. Salah satu teori 

femenisme (Feminsme Radikal) misalnya menuntut persamaan hak antara 

laki-laki dan perempuan dalam soal hak sosial dan juga seksual. Artinya 

kepuasan seksual dapat juga diperoleh dari sesama perempuan. Dan oleh 

karena itu lesbianisme dan homoseksualisme dapat diberi hak hidup. 

Implikasinya, perempuan tidak harus tergantung kepada laki-laki, dalam soal 

kebutuhan materi tapi juga dalam soal kebutuhan seksual. Akibat terpengaruh 

oleh ide-ide ini seorang Muslimah dari Canada bernama Irsyad Manji di 

datangkan ke Indonesia untuk menyebarkan faham ini. Demikian pula buku-

buku Aminah Wadud, Fatimah Mernissi, Binti Syati’ dan sebagainya banyak 

dierjemahkan kedalam bahasa Indonesia.  

g) Disseminasi paham dan kepercayaan masyarakat Barat yang terdiri dari 

prinsip-prinsip kebebasan (liberalisme), persamaan, individualisme, 

demokrasi dan lain-lain. Paham dan kepercayaan ini di adopsi secara amatiran 

(baca sesuka hati) tanpa proses epistemologi yang jelas kedalam alam pikiran 

keagamaan Islam. Hasil dari usaha ini sudah tentu kerancuan pemikiran dan 

ketidakjelasan struktur konsepnya.  

III. Sikap Muslim 

Tantangan ini perlu disikapi dengan kritis dan direspon secara akademis. Sebab 

tantangan ini adalah bagian dari apa yang selama ini dikenal di dunia Islam dengan ghazwul 

fikri, perang pemikiran.  Media untuk itu sudah tentu tidak berupa senjata fisik, tapi lebih 

berupa kerja-kerja intelektual.  Pemikiran biasanya disebar luaskan melalui berbagai media, 

baik media elektronik, media masa, seminar-seminar, workshop-workshop, bahkan kini telah 

masuk kedalam bangku-bangku kuliah di perguruan tinggi Islam.  Selain itu, mulut para 

cendekiawan Muslim juga menjadi senjata yang sangat ampuh untuk peperangan ini, karena 

dengan melalui mereka ide-ide itu akan diterima masyarakat sebagai pemikiran baru dalam 

Islam atau pembaharuan pemikiran.  Padahal,  seperti yang akan dibuktikan dalam makalah 

ini, pemikiran liberalisasi, sekularisasi dan pluralisme agama tidak berasal dari Islam atau 

khazanah intelektual Islam.  Akar tantangan pemikiran ini adalah gabungan pemikiran 

orientalis, missionaries dan politik kolonialis.  Jadi,  program liberalisasi pemikiran kegamaan 

 
317 Lindsey, Gender Roles: A Sociologixal Perspective, New Jersey, Prientice Hall, hal. 2.  



Bagian Kempat 
 

404 
 

Islam saat ini sebenarnya ditunggangi oleh program liberalisasi Negara-negara Barat yang 

ternyata berkaitan dengan gerakan liberalisasi bidang ekonomi,  demokratisasi masyarakat 

Muslim, penyebaran doktrin persamaan dan sebagainya.    

Istilah ghazwul fikri atau “perang pemikiran” sebenarnya hanyalah 

ekspresi kasar dari perbedaan pemikiran.  Perbedaan pemikiran memiliki 

spektrum yang sangat luas. Perbedaan pemikiran yang terjadi antara dua atau lebih 

bangsa atau peradaban terjadi  disebabkan oleh perbedaan cara memandang 

kehidupan atau perbedaan pandangan hidup (worldview). Hal ini dipengaruhi oleh 

kultur, agama, kepercayaan, ras dan lain-lain. Perbedaan atau gesekan antara satu 

peradaban dan worldview inilah yang disebut dengan Ghazwul fikri yang 

disekenarionkan dan diteorikan Samuel P Huntington menjadi “clash of 

civilization” (benturan peradaban). Perbedaan ini pada tingkat kehidupan sosial 

menyebabkan konflik, clash atau dalam bahasa Peter Berger, collision of 

consciousness (tabrakan persepsi). Pada tingkat individu, mengakibatkan 

terjadinya pergolakan pemikiran dalam diri seseroang dan pada dataran konsep, 

mengakibatkan tumpang tindih dan kebingungan (confusion) konseptual. Perang 

pemikiran pada tingkat inidividu inilah yang kini dirasakan ummat Islam 

Indonesia. Jadi perang pemikiran dalam skala besar saat ini terjadi antara 

peradaban Islam dan kebudayaan Barat atau pandangan hidup (worldview) Islam 

dan Barat.  

Meskipun gambaran tentang ghazwul fikri ataupun clash of civilizaiton 

dianggap skenario yang tidak menyenangkan banyak pihak, namun ia mempunyai 

unsur-unsur kebenaran yang sulit ditolak. Kenyataan yang tidak dapat dipungkiri 

adalah bahwa ummat manusia terkotak-kotak oleh bangsa-bangsa dan peradaban. 

Karena masing-masing peradaban memiliki karakter yang berbeda-beda, maka 

dalam pergaulan antar umat manusia di dunia, perbedaan itu mempengaruhi cara 

berfikir manusianya. Jika perbedaan cara berfikir tidak dapat di “dipertemukan” 

maka konflik atau perang pemikiran tidak dapat dielakkan. Selain itu, thesis 

Huntington merupakan deklarasi ataupun eksposisi Barat, bahwa Barat akan 

berhadapan dengan peradaban yang berbeda dan akan mengakibatkan ketegangan, 

benturan, konflik ataupun peperangan di masa depan.  Bagi orang Islam,  asumsi 

tentang clash justru berguna bagi pengakuan dan legitimasi akan adanya 



 

 405 
 

perbedaan antara peradaban Barat dan Islam dan independensi mereka dari 

Barat.318  

Masalah pemikiran adalah masalah yang berkaitan dengan ilmu, dan 

masalah ilmu berkaitan dengan ibadah. Jika terjadi kerancuan pemikiran maka 

mengkounter atau meng-islah permikiran tersebut adalah termasuk dalam bab 

ibadah. Kerancuan pemikiran yang disebabkan oleh masuknya anasir peradaban 

diluar Islam bukan terjadi pada masa sekarang saja, tapi sejak periode awal 

peradaban Islam bangkit dan berkembang. Dalam situasi perang pemikiran seperti 

ini Islam sebagai agama yang salih likulli zaman wa makan telah memiliki 

mekanisme tersendiri untuk merespon. Namun perlu diingat bahwa perang 

pemikiran memerlukan rentang waktu yang lebih lama, ia bahkan boleh jadi 

berlangsung sepanjang satu generasi. Maka dari itu dalam perang pemikiran yang 

dipicu oleh globalisasi dan westernisasi ini ummat Islam tidak perlu membawanya 

kepada peperangan fisik. Apa yang harus dilakukan ummat Islam sebaiknya 

bersifat institusional dan secara praktis dapa diperrincikan sbb:    

 

1. Menanamkan kesadaran dikalangan ummat Islam dan sekaligus 

menunjukkan bukti-bukti ilmiyah bahwa paham-paham dari peradaban 

Barat yang berupa sekularisme, liberalisme, feminisme, pluralisme agama, 

relativisme dsb. yang saat ini sedang melanda dunia Islam tidak sesuai dan 

bertentangan dengan pandangan hidup Islam.  

2. Memperluas tradisi dan materi bahth al-masa’il dari pemikiran para ulama 

di masa lalu dalam berbagai bidang, kepada pemikiran-pemikiran 

orientalis dan kalau mungkin pemikiran Barat secara umum yang menjadi 

tantangannya.  

3. Semua lembaga ummat Islam, baik pendidikan, dakwah, ekonomi dan lain-

lain perlu memikirkan secara serius langkah kaderisasi ummat dalam 

bidang agama, agar 20 tahun yang akan datang di Indonesia nanti tidak 

akan ada lagi cendekiawan Muslim yang berfikir dalam framework Barat 

sehingga justru menghujat Islam dan ulama’nya. 

 

318 Samuel P. Huntington, If Not Civilizations, What? Samuel Huntington Responds to His 

Critics, dalam 

 http://www.foreignaffairs.org/author/Samuel-p-huntington/index.html 

http://www.foreignaffairs.org/author/samuel-p-huntington/index.html
http://www.foreignaffairs/


Bagian Kempat 
 

406 
 

4. Badan-badan usaha ummat Islam dan juga pengusaha-pengusaha Muslim 

perlu ikut berjuang dengan hartanya untuk mendukung langkah-langkah 

yang diambil oleh lembaga pendidikan dan lembaga dakwah Islam.  

IV. Kesimpulan  

Akhirul kalam, perlu disadari bahwa pemikiran mempunyai peran penting 

dalam pembangunan peradaban Islam, sebab dalam Islam pemikiran selalu 

mendahului perilaku individu, ilmu selalu mendahului amal. Rusaknya amal 

disebabkan oleh rusaknya ilmu. Ilmu tanpa amal adalah gila dan amal tanpa ilmu 

adalah sombong (al-Ghazzali). Amal tanpa ilmu lebih cenderung merusak 

daripada memperbaiki. Oleh sebab itu dalam menghadapi perang pemikiran 

prioritas utama perlu diberikan kepada peningkatan ilmu pengetahuan Muslim 

dalam berbagai bidang ilmu agama. Tradisi keilmuan yang dikembangkan dari 

pandangan hidup Islam yang bersumber dari al-Qur’an, Sunnah, dan warisan 

tradisi intelektual Islam perlu terus dipertahankan dan dikembangkan. Wallahul 

musta’an.   

Siman,  20 Februari, 2008  



 

 407 
 

Fathurrahman Kamal 

 

Pendahuluan 

Arus globalisasi dalam bentuknya yang kita saksikan pada masa ini 

memberikan ruang dan fasilitas yang sangat memadai untuk transformasi 

terorisme dari bentuknya yang tradisional menuju format baru yang bersifat 

global. Hal ini tak lepas dari potret suram globalisasi yang diciptakan oleh neo-

liberalisme, sarat dengan kekerasan, ketimpangan, dan ketidak-adilan global. 

Politik globalisasi telah mengkibatkan gelombang marginalisasi ekonomi di 

berbagai Negara dan keterasingan sosial yang semakin mendorong komunitas 

multi-budaya di Negara-negara berkembang untuk merumuskan counter-ideology 

terhadap globalisasi untuk mempertahankan dan mengekspresikan budaya dan 

identitas mereka. Di sinilah kemudian kita dapatkan wajah fundamentalisme yang 

tidak tunggal, tetapi terstruktur sebagai sesuatu yang lintas agama, etnis dan 

negara. Sejatinya, yang kita saksikan saat ini bukanlah benturan antar peradaban 

tetapi benturan antar fundamentalisme; fundamentalisme global Amerika 

berhadapan secara diametral dengan ekstrimisme Islam (tertentu) yang 

mengekspresikan perlawanannya dengan mekanisme teror.319 

 Fundamentalisme juga disinyalir sebagai kegagalan sebagian muslim 

dalam berkomunikasi dengan tantangan-tantangan globalisasi yang penuh 

paradoks. Ini pula yang membuat mereka mengalami suasana keterasingan baik 

secara individu maupun sebagai bagian dari kelompok sosial yang lebih besar. 

Fundamentalisme bukanlah gerak kembali yang sederhana kepada suatu cara yang 

pramodern dalam memahami agama,tetapi lebih sebagai respon panik dan gagap 

menghadapi modernitas dan globalisasi. Kepanikan ini ditandai dengan resistensi 

diri terhadap prinsip-prinsip kehidupan global. Resistensi diri termanifestasikan 

 
319 Sayyid Yasin, “Al-Irhab ka Dhahirah ‘Alamiyah”  dalam Koran Al-Ahram, edisi : 21 April 

2004.  



Bagian Kempat 
 

408 
 

dalam sikap religiusitas yang berlebihan (baca: al-ghuluw) dan menutup 

kemungkinan komunikasi dengan dunia luar.320 

Mengamati kenyataan tersebut, Marc Gopin dalam bukunya 

Religion,Violence and  Conflict Resolution menyatakan demikian;  

“Religion plays the central role in the inner life and social behaviour of 

millions of human beings. But, as a faith-based commitment to peace, 

religion is a complex phenomenon. While some believers creatively 

integrate their spiritual tradition and peace-making, many others engage 

in some of the most destabilizing violence confronting the global 

community today”321 

Dalam pandangan Nurcholish Madjid (selanjutnya Cak Nur), konflik di 

atas tidak hanya disebabkan oleh faktor keagamaan melainkan faktor kebangsaan, 

kesukuan, kebahasaan, kesenjangan ekonomi, dan yang lainnya. Namun jelas 

sekali bahwa, nuansa dan warna keagamaan tidak dapat diabaikan begitu saja, dan 

setiap konflik yang bernuansa keagamaan selalu melibatkan agama formal  

(organized religion). Dengan kata lain, fundamentalisme keagamaan berjalan 

secara paralel dengan realitas yang mengitarinya. Fundamentalisme merupakan 

wajah artifisial yang otentik dari rasa keterasingan (alienasi) dan sok secara 

kultural. Gejala sosial-psikologis negatif seperti ini merupakan akibat perubahan 

sosial yang cepat, bahkan teramat cepat di segala bidang, khususnya informasi dan 

transportasi. Gejala dislokasi kejiwaan, disorientasi (kehilangan pegangan hidup 

karena runtuh atau goyahnya nilai-nilai lama) dan deprivasi relatif (perasaan 

teringkari atau tersingkirkan dalam bidang-bidang kehidupan tertentu) selalu 

menyertai perubahan sosial seperti ini, sekaligus merupakan sumber krisis.  

Mengapa jalan “pintas” ini menjadi sangat populer? Para sarjana 

menjelaskan bahwa, dalam suasana tidak siap mental, orang mudah terjebak pada 

 
320 Abdul Hakim & Yudi Latif (Penyunting), Bayang-Bayang Fanatisime : Esai-Esai Untuk 

Mengenang Cak Nur (Jakarta: PSIK Paramadina, 2007), hal. 181. Bandingkan dengan, ‘Abd al-

‘Athy Ahmad al-Shayyad, “al-Irhab Bayna al-Asbab wa al-Nata’ij fi ‘Ashr al-‘Awlamah : 

Tasa’ulat Tabhatsu ‘an Ijabah” dalam, Nayef Arab Academy for Security Sciences, Al-Irhab wa 

al-‘Awlamah (Riyad : Markaz Dirasat wa al-Buhuts, 2002), hal. 157-159 
321 Marc Gopin, Religion, Violence and  Conflict Resolution, dalam Peace & Change. Vol. 22, No. 

1, January, 1997, hal. 1 sebagaimana dikutip oleh Elga Sarapung pada “Pengantar” dalam, 

Pluralisme, Konflik dan Perdamaian, Studi Bersama Antar-Iman (Yogyakarta: Interpidei, 2002), 

Cet. 1, hal. xvii-xviii 



 

 409 
 

jawaban-jawaban yang instan dan bersifat klaim “pertolongan dari langit”, dan 

sangat tergantung kepada “pemimpinnya”, atau tepatnya dalam aksi terorisme, 

sang pendoktrin (pen.). Inilah sebuah kultus atau fundamentalisme dijalankan 

dengan sistem pengorganisasian yang ketat, penuh disiplin, absolistik, dan kurang 

toleran terhadap orang lain. Kultus berpusat pada ketokohan pribadi yang menarik, 

retoris dan memukau, pandai menghasut untuk pengorbanan harta dan jiwa yang 

tidak proporsional, sederhana, penuh keteguhan serta menjanjikan keselamatan 

dan kebahagiaan.  Gejala semacam ini disebut oleh Erich Fromm sebagai Escape 

from Freedom (Lari dari Kebebasan). Inilah salah satu basis sosial-psikologis bagi 

munculnya totalitarianisme, “Freedom can be frightening; totalitarinism can be 

temting” (kebebasan dapat menakutkan; totalitarianisme dapat menggiurkan). 

Oleh karenanya, kata Nurcholish Madjid, bagaimanapun juga kultus dan 

fundamentalisme hanyalah pelarian dalam keadaan tidak berdaya dan hanya 

memberi hiburan ketenangan semu atau palliative, kultus dan fundamentalisme 

adalah sama bahayanya dengan narkotika.322 Cak Nur berpandangan bahwa sikap 

ekslusif dan menutup diri dari realitas global melahirkan sikap hidup yang terjebak 

pada kultus dan fundamentalisme, fundamentalisme melahirkan kekerasan dan 

terorisme atas nama agama, yang semua ini akan berakhir pada kehancuran 

manusia.  

Pandangan Cak Nur tersebut terinspirasi dari A. N Wilson, seorang novelis 

dan wartawan dari Inggris, penulis buku berjudul Against Religion : Why We 

Should Try to Live Without It. Meskipun dalam posisi merisaukan fakta keras 

kehidupan dan peradaban Barat, tampak Cak Nur mengadopsinya tanpa sikap 

kritis, dan bahkan menyamakannya dengan apa yang terjadi di kalangan atau dunia 

Islam. Kegelisahan atau kerisauan tersebut disebut  sebagai “dilema Wilson”. 

Berikut kutipannya, 

Dalam Al-Kitab (BIBEL) dikatakan bahwa cinta uang adalah akar 

segala kejahatan. Mungkin lebih benar lagi kalau dikatakan bahwa cinta 

Tuhan adalah akar segala kejahatan. Agama adalah tragedi umat manusia. 

Ia mengajak kepada yang paling luhur, paling murni, paling tinggi dalam 

jiwa manusia, namun hampir tidak ada sebuah agama yang tidak ikut 

bertanggungjawab atas berbagai peperangan, tirani dan penindasan 

 
322 Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk Generasi 

Mendatang”dalam Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Ulumul Qur’an, Nomor 1, Vol. IV, Tahun 1993, 

hal. 8-11 



Bagian Kempat 
 

410 
 

kebenaran. Marx menggambarkan agama sebagai candu; tetapi agama jauh 

lebih berbahaya dari candu. Agama tidak membuat orang tertidur. Agama 

mendorong orang untuk menganiaya sesama.323 

Tak berbeda dengan  “dilema Wilson” di atas, Cak Nur pun mengalami 

kegelisahan intelektual (sense of crisis) ini,  lalu menggagas cara pandang Islam 

yang inklusif.324 Beberapa pengamat menyebutnya sebagai “teologi inklusif”325 

yang merupakan manifestasi dari “monoteisme Islam yang inklusif”.326 Berikut 

penuturan Cak Nur, 

 “Pandangan-pandangan inklusifistik seperti dikemukakan Ibn 

Taymiyyah, amat relevan untuk dikembangkan pada zaman sekarang, 

yaitu zaman globalisasi, membuat umat manusia hidup dalam sebuah “desa 

buwana” (global village). Dalam desa buwana itu, seperti telah disinggung, 

manusia akan semakin intim dan mendalam mengenal satu sama lain, tapi 

sekaligus juga lebih mudah terbawa kepada penghadapan dan konfrontasi 

langsung. Karena itu sangat diperlukan sikap-sikap saling pengertian dan 

paham, dengan kemungkinan mencari dan menemukan titik kesamaan atau 

kalimatun sawâ’ seperti diperintahkan Allah dalam Al-Qur’an.”327 

Justifikasi Cak Nur terhadap “dilema Wilson” dan menurunkannya dalam 

struktur pandangan alam Islam merupakan suatu konfirmasi otentik bagi pengaruh 

globalisasi terhadap pemikiran keagamaan dengan penyesuaian-penyesuaian 

tertentu secara teologis, bahkan sampai pada tataran dekonstruksi konsep dan 

makna. 

 Lebih lanjut, Adnan Aslan, seorang peneliti pada Turkish Religious 

Foundation-Center for Islamic Studies menegaskan  bahwa dalam konteks 

pengaruhnya terhadap agama-agama, globalisasi telah melahirkan sedikitnya tiga 

 
323 Nurcholish Madjid, Islam Agama Kemanusiaan Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam 

Indonesia (Jakarta : Paramadina, 1995), Cet. I, hal. 121 
324 Budhy Munawar-Rachman, Kesatuan Transendental Dalam Teologi:Perspektif Islam tentang 

Kesamaan Agama-agama dalam Dialog:Kritik & Identitas Agama, (Yogyakarta: Dian/Interfidei ), 

Cet. I, hal. 121 
325 Ciri lain dari teologi inklusif adalah memberikan formulasi bahwa Islam merupakan agama 

terbuka (open religion). Prinsip Islam sebagai agama terbuka adalah bahwa Ia menolak 

ekslusifisme dan absolutisme, dan memberikan apresiasi yang tinggi terhadap pluralisme. (Ulumul 

Qur’an, No. 1, Vol. IV, 1993, hal. 52) 
326Budhy Munawar-Rachman, Kesatuan Transendental hal. 121 
327 Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan... 16 



 

 411 
 

dampak yang sangat serius; pertama, menimbulkan perubahan dalam suatu agama. 

Dalam konteks ini, respon agama terhadap fenomena tersebut berbeda-beda sesuai 

dengan karakteristik teologis dan doktrinalnya; kedua, menimbulkan interaksi 

antar agama dan komunitas beragama. Hal ini berakibat pada kesadaran untuk 

“membaca” kembali doktrin-doktrin tradisional mereka dan juga membuka 

identitas historis mereka; ketiga,  menciptakan konteks baru bagi berbagai teori 

pluralisme agama yang merupakan akibat dari interaksi agama yang sangat 

pesat.328 

Dalam konteks inilah kemudian terdapat problem akademis yang perlu 

dijelaskan;  apakah diskursus pluralisme agama berorientasi secara autentik  

kepada terwujudnya kehidupan dalam suasana harmoni dan ko-eksistensi seperti 

yang diklaim oleh umumnya pemikir pluralis muslim di tanah air, ataukah justeru 

mengandung makna sekaligus seruan afirmasi kesamaan Agama-Agama dalam 

perspektif relativisme murni atau sinkretisme agama, yang kemudian melahirkan 

respon negatif dari para tokoh-tokoh  dan teolog dari berbagai Agama itu 

sendiri.329 

Pengertian Pluralisme Agama 

Dalam wacana dan kajian-kajian ilmiah tentang pluralisme agama terdapat 

dua kata yang seringkali diungkapkan oleh para ahli dan terkesan tumpang tindih; 

pluralitas dan pluralisme. Secara etimologis, kedua kata tersebut berasal dari kata 

dasar ‘plural’ dan masing-masing merupakan terjemahan dari dua kata dalam 

bahasa Inggris ‘plurality’ dan ‘pluralism’. Kata ‘plurality’ (pluralitas) dalam 

kamus berarti “kondisi majemuk atau berbilang”.  Sedangkan kata ‘pluralism’ 

(pluralisme) dalam Oxford Dictionary  bermakna ganda; (a) the existence in one 

society of a number of groups that belong to different races or have different 

political or religious beliefs (keberadaan kelompok-kelompok yang berbeda dari 

segi etnis, politik dan keyakinan agama dalam suatu masyarakat) dan (b) the 

principle that these different groups can live together in peace in one society (suatu 

 
328 Adnan Aslan, Menyingkap Kebenaran; Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen 

Seyyed Hossein Nasr dan John Hick (Bandung: Alifya, 2004), cet. I, hal. 147-148. 
329 Lebih lanjut, baca, Adian Husaini, Pluralisme Musuh Agama-Agama :Pandangan Katolik, 

Protestan,Hindu, dan  Islam Terhadap Pluralisme Agama (Jakarta: Dewan Dakwah Islam 

Indonesia, 2010), Cet. 1 



Bagian Kempat 
 

412 
 

prinsip atau pandangan yang manyatakan bahwa kelompok-kelompok yang 

berbeda tersebut dapat hidup dengan damai dalam suatu masyarakat).330 

Jika dilihat dari makna asal (etimologis) kedua kata ‘pluralitas’ dan 

‘pluralisme’ tampak tidak terdapat permasalahan perbedaan mendasar. Kedua kata 

ini merujuk kepada sesuatu yang menyatakan dan mengakui adanya realitas 

kemajemukan dan keragaman unsur  masyarakat yang hidup berdampingan 

dengan damai. Tidak berbeda dengan makna pluralisme yang terdapat dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (‘keadaan masyarakat yang majemuk dari sisi 

sistem sosial dan politiknya’).331 Tetapi jika dihubungkan dengan kata ‘agama’, 

lalu menjadi ‘pluralitas agama’ dan ‘pluralisme agama’ maka kedua kata tersebut 

membentuk konsep yang masing-masing memiliki aksentuasi dan referensi makna 

yang berbeda. Pluralisme, merupakan pandangan yang berupaya membenarkan 

keberagaman filsafat, dengan menegaskan bahwa semua kebenaran bersifat relatif, 

dan menganggap semua keyakinan filosofis dan religius dalam pengertian 

relativisme murni, sebagai pendapat-pendapat pribadi yang semuanya mempunyai 

nilai yang sama.332 

Menelaah diskursus pluralisme agama di Indonesia, pada umumnya 

bermuara pada gagasan mengenai “kalimatun sawa’”,atau “common flatform” 

Agama-Agama yang bersumber pada teori “The Trancendent Unity Of Religions” 

yang digagas oleh 

Frithjof Schuon.333 Schoun dikenal sebagai seorang tokoh terkemuka dalam 

filsafat abadi dan metafisika tradisional. Pemikirannya dipuja dan diikuti oleh para 

intelektual bertaraf internasional dan lintas agama. Schoun mengangkat perbedaan 

antara dimensi-dimensi tradisi agama eksoteris  dan esoteris sekaligus 

 
330  Paul Procter (Editor in Chief), Longman Dictionary Of Contemporary English, (Beirut: 

Librairie Du Liban, 1990), hal. 836, lihat juga, Oxford Advanced Learner’s Dictionary, (New 

York: Oxford University Press, 1995), Fifth Edition, hal. 889 
331  Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai 

Pustaka, 1995), Cet. IV, hal. 777 
332 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2002), Cet. II, hal. 855 
333Schoun lahir di Basel, Swiss pada 18 Juni 1907. Ayahnya keturunan Jerman, ibunya dari ras 

Alsatia. Ia dikabarkan telah masuk Islam dan dikenal dengan nama Isa Nuruddin Ahmad Al-

Syadzily al-Daruwy al-Alawy al-Maryamy. Pada tahun 1932 ia pergi ke Al-Jazair.Jika dilihat dari 

namanya, besar kemungkinan ia masuk Islam di negeri ini melalu guru sufinya. Schoun dikenal 

sebagai seorang tokoh terkemuka dalam filsafat abadi dan metafisika tradisional. (Lihat, Adnin 

Armas, Gagasan Frithjof Schoun tentang Titik-Temu Agama-Agama dalam Majalah Pemikiran 

dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 9-12) 



 

 413 
 

menyingkap titik temu metafisik semua agama-agama ortodoks. Ia mengungkap 

konsep Satu-satunya Realitas Akhir, Yang Mutlak, Yang Tidak Terbatas dan 

Maha Sempurna. Ia menyeru manusia agar dekat kepada-Nya.334 

Huston Smith335, dalam “kata pengantar”nya pada buku yang ditulis oleh 

Schoun, “The Trancendent Unity of Religions” menggambarkan gagasan kesatuan 

transenden agama-agama sebagai berikut : 

Esoterisme

Eksoterisme

A
ga

m
a 

H
in

du

A
g a

m
a 

B
ud

h a

T
ra

di
s i

 C
hi

n a

A
g

am
a 

Y
ah

ud
i

A
ga

m
a 

K
ri

st
en

A
ga

m
a 

Is
la

m

Tuhan

 

Teori Kesatuan Transendental Agama-Agama (KTAA) selanjutnya 

diadopsi  oleh Cak Nur dengan mengkonstruksi argumentasi teologis. Ia 

merumuskan tesisnya tentang kesatuan agama-agama terdapat  pada tingkatan 

tertinggi yakni “sikap pasrah” (islam dalam maknanya yang generic). “Islam” 

(pasrah kepada Tuhan) menurutnya, menjadi titik pertemuan antara agama-agama, 

khususnya Islam, Yahudi dan Nasrani. Pemikiran Cak Nur tentang Islam inklusif 

dapat penulis gambarkan sebagai berikut : 

 

 
334 Adnin Armas, Gagasan Frithjof Schoun tentang Titik-Temu Agama-Agama dalam Majalah 

Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 9-12 
335 Huston Smith, “Pengantar”, dalam Mencari Titik Temu Agama-Agama, Terj. Saafroeddin Bahar 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003), hal. 11 

A
g
am

a  
Y
a h

ud
i

A
g

am
a

 N
a

sr
a

n
i

A
ga

m
a
 I
sl

am

“Islam Umum”
(Kalimatun Sawa’/Common Platform)

Manifestasi “Islam Khusus”
)(Islam par Excellence

Tuhan

Konsep Kesatuan Umat Beriman



Bagian Kempat 
 

414 
 

Berdasarkan pada keyakinan bahwa agama-agama tersebut berasal dari 

sumber yang satu, dan semua Nabi dan Rasul membawa ajaran yang sama, yaitu 

Islam (pasrah kepada Tuhan) maka, semua umat pengikut mereka adalah umat 

yang satu, tunggal (ummatan wâhidah). Konstruksi Islam inklusif di atas 

setidaknya dijustifikasi oleh Cak Nur dengan mengandaikan “esoterisme” sebagai 

“kalimatun sawa’”, dan “eksoterisme” sebagai “al-Islâm al-khâsh” (Islam par-

excellent) yang diklaim sebagai pandangan teologis Ibnu Taymiyah. 

Konsep kesatuan dasar ajaran, menurut Cak Nur membawa kepada 

kesatuan umat beriman. Jika diteliti dengan seksama gagasan Cak Nur persis sama 

dengan kesimpulan seorang teolog liberal Proffesor John Hick berikut ini: 

  “…the term refers to a particular theory of the relation between these 

traditions, with their different and competeting claims. This is the theory 

that the great world religions constitute variant conceptions and 

perceptions of, and responses to the one ultimate, mysterious divine 

reality.” 336 

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa klaim kebenaran pluralis ini 

memberikan afirmasi dan penegasn bahwa semua agama, yang teistik maupun    

yang non-teistik dapat dianggap sebagai “ruang-ruang” soteriologis 

(soteriological spaces) atau “jalan-jalan” soteriologis (soteriological ways) yang 

padanya manusia bisa mendapatkan keselamatan/ kebebasan dan pencerahan. 

Semuanya valid, karena pada dasarnya semuanya sama-sama merupakan bentuk-

bentuk respon otentik yang berbeda dan beragam terhadap Hakekat ketuhanan 

(The Real) yang sama dan transenden.337 

Latar Belakang & Sejarah Pluralisme Agama 

Dari perspektif sejarah, pada abad ke-18 M, pluralisme agama dan 

dinamika pemikiran eropa berada fase pencerahan (enlightment period). Masa ini 

menjadi titik tolak perubahan fundamental dalam sejarah pemikiran manusia 

secara global. Ditandai dengan dominasi dan pemujaan terhadap akal pikiran 

manusia, serta berlepas diri dari berbagai belenggu dogma keagamaan (Gereja) 

 
336 Dr. Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama : Tinjauan Kritis (Jakarta: Perspektif, 2005), 

hal. 15 
337 Syamsul Hidayat (Ed), Pemikiran Muhammadiyah : Respon Terhadap Liberalisasi Islam 

(Surkarta: Muhammadiyah University Press, 2005), hal. 322 



 

 415 
 

kecuali yang selaras dengan akal dan eksperimental (scientific). Fakta sejarah 

tersebut merupakan konsekuensi logis dan titik puncak kulminasi dari 

‘perseteruan’ antara gereja Kristiani yang akhirnya melahirkan “liberalisme”, 

sebuah aliran baru dalam wacana sosial yang menyerukan kebebasan, toleransi, 

persamaan dan pluralisme. 

Proses liberalisasi sosial politik di Barat telah melahirkan suatu tatanan yang 

pluralistik yang dikenal dengan “pluralisme politik”, maka liberalisasi agama yang 

dimaksudkan untuk mem-fasilitasinya harus bermuara pada suatu tatanan sosial 

yang menempatkan agama pada posisi yang sama dan sederajat, sama benar dan 

sama relatifnya, atau yang lebih dikenal sebagai ‘pluralisme agama’. Oleh karena 

itu tidaklah asing jika pluralisme agama muncul dalam kemasan pluralisme politik 

yang tidak lain adalah produk dari liberalisme politik itu sendiri.338 Pada tataran 

ini tidaklah berlebihan jika wacana pluralisme agama yang diusung oleh para 

penganjurnya lebih bersifat sebagai gerakan politik daripada gerakan agama. 

Seperti halnya Legenhausen dalam bukunya Islam and Religious Pluralism 

menegaskan bahwa, berkembangnya liberalisme politik pada abad ke-18 di Eropa 

umumnya disulut oleh penolakan terhadap intoleransi beragama yang ditunjukkan 

melalui perang-perang sektarian pada periode Reformasi. Dengan mengetahui 

historical background lahirnya “liberalisme” tersebut dapat dipahami bahwa 

“pluralisme agama” merupakan upaya pemberian suatu landasan bagi teologi 

Kristiani agar toleran terhadap agama non-Kristen.339 Pada tataran ini pluralisme 

agama diidentifikasi sebagai gerakan internal Gereja  untuk melakukan reformasi 

dalam doktrin dan ajaran agama Kristen pada abad ke-19 yang kemudian populer 

sebagai “Protestanisme Liberal” yang dipelopori oleh Friedrich Schleiermacher 

(1768-1834).340 Meskipun ia sendiri membela superioritas Kristen di atas agama-

agama lain, namun Schleiermacher menganggap bahwa agama itu secara esensi 

bersifat personal dan privat. Ia juga menyatakan bahwa esensi dari agama terletak 

pada jiwa manusia yang melebur dalam perasaan dekat dengan Yang Tak 

Terbatas, bukan pada sistem-sistem doktrin keagamaan, tidak juga pada 

penampakan-penampakan lahiriah semata. Pemikiran-pemikiran Schleiermacher 

 
338 Anis Malik Thoha, Ittijâhât al-Ta’addudiyat al-Diniyah... hal. 9-10.  
339 M. Legenhausen, Satu Agama atau Banyak Agama Kajian Tentang Liberalisme dan Pluralisme 

Agama, Terj. Arif Mulyadi, Jakarta : Lentera, 2002, Cet. I. hal. 17-19 
340Ibid., hal. 20-21 



Bagian Kempat 
 

416 
 

tampak kemudian sangat berpengaruh pada penggagas pluralisme religius 

kontemporer, John Hick.341 

Memasuki abad ke-20, gagasan pluralisme telah semakin kokoh dalam 

wacana pemikiran filsafat dan teologi Barat. Beberapa tokoh terkemuka yang 

menyokong gagasan-gagasan ini secara lebih serius dan sistematis adalah:  Ernst 

Troelsch342  menyatakan bahwa, semua agama termasuk Kristen selalu 

mengandung elemen kebenaran dan tidak satu agamapun yang memiliki 

kebenaran mutlak dan konsep ketuhanan itu adalah beragam, tidak tunggal; 

William E. Hocking dalam bukunya “Re-thinking Mission” (1932) kemudian 

“Living Religions and a World Faith” memprediksi munculnya model keyakinan 

atau agama universal baru yang selaras dengan aliran pemerintahan global; dan 

sejarawan Inggris ternama Arnold Toynbee (1889-1975) dalam bukunya yang 

dipublikasi pada tahun 1956 “ An Historian’s Approach to Religion” dan karya 

terakhirnya “Christianity and World Religions” (1957) juga dengan jelas 

mengusung gagasan-gagasan yang sama dengan Ernst Troelsch tentang pluralisme 

agama yang disebut sebagai fase pembentukan wacana.  

Fase berikutnya adalah ketika gagasan-gagasan tersebut mengalami 

perkembangan yang cukup sempurna dalam pemikiran seorang teolog dan 

sejarawan Kanada Wilfred Cantwell Smith. Dalam bukunya yang ditulis pada 

tahun 1981 dengan judul “Towards A World Theology”, ia menegaskan perlunya 

menciptakan sebuah konsep teologi universal/global yang bisa dijadikan pijakan 

bersama (common ground) bagi agama-agama dunia dalam berinteraksi dan 

bermasyarakat secara damai dan harmonis (al-ta’âyusy al-silmȋ). Tampak 

karyanya ini menjadi sebuah resume dan konklusi dari rentetan penelitian dan 

pergumulan pemikirannya tentang pluralisme agama dalam karya-karya 

intelektual sebelumnya yaitu “The Meaning and End of Religion” (1962) dan 

“Questions of Religious Truth” (1967).343 

Pada dua dekade terakhir abad ke-20 pluralisme agama telah mencapai masa 

kematangannya dan menjadi sebuah diskursus pemikiran tersendiri pada tataran 

teologi dan filsafat agama modern. Kehidupan antar umat beragama dewasa ini, 

 
341Ibid., hal. 28 
342seorang teolog Protestan Liberal (1865-1923), dalam makalah “The Place of Christianity 

among the World Religions” yang disampaikan dalam sebuah kuliah di Oxford University 

menjelang wafatnya tahun 1923. 
343 Anis Malik Thoha, Ittijâhât al-Ta’addudiyat al-Diniyah... hal. 11-12 



 

 417 
 

dan khususnya di tanah air, tampak sebagai penjabaran atau juga ‘dampak’ dari 

gagasan pluralisme agama. Pada fase ini pluralisme agama, dalam kerangka 

teoritis telah berhasil dimatangkan dengan konsepsi yang lebih sempurna oleh 

John Hick, seorang teolog Presbiterian dan filosuf agama modern. Ia tampil 

dengan ketekunan yang luar biasa untuk menulis gagasan-gagasannya dalam karya 

intelektual yang tak kurang dari 30 buah, baik yang berbentuk buku maupun 

karangan lainnya. John Hick telah berhasil merekonstruksi landasan-landasan 

teoritis pluralisme agama sedemikian rupa sehingga menjadi sebuah teori yang 

baku dan popular yang melekat dengan namanya sendiri. Bukunya yang berjudul 

“An Interpretation of Religion : Human Responses to the Trancendent” yang 

berasal dari serial kuliahnya yaitu Gifford Lecture di Edinburg University pada 

tahun 1986-1987 merupakan inti utama dari gagasan-gagasannya sebelumnya.344 

Teori Hubungan Agama-Agama dalam Kemajemukan  

Paparan historical background terbaca di atas menggambarkan secara jelas 

bahwa wacana pluralisme agama memiliki pijakan yang sangat kuat dan tak dapat 

dipisahkan dari problema teologi Kristen di Barat.345 John Hick, seorang tokoh 

terpenting religious pluralism merumuskan lima model pluralisme agama; (1) 

Pluralisme Religius Normatif(Normative Religious Pluralism) yaitu, terdapat 

imbauan dan kewajiban moral dan etis untuk menghargai para pemeluk agama 

yang berbeda-beda, terutama ditujukan untuk mengatasi permasalahan yang 

berkaitan dengan sikap umat kristiani terhadap kalangan pemeluk agama non-

Kristen; (2) Pluralisme Religius Soteriologis346 (Soteriological Religious 

Pluralism) yaitu, ajaran umat non-Kristen juga bisa memperolah keselamatan 

Kristiani. Model ini diketengahkan oleh Hick untuk mengefektifkan pluralisme-

normatif secara psikologis; (3) Pluralisme Religius Epistemologis 

(Epistemological Religiuos Pluralism) yaitu, klaim bahwa umat Kristen tidak 

memiliki pembenaran (justification) yang lebih mantap atas keimanan mereka 

dibandingkan dengan penganut agama lain. Atau dapat pula didefinisikan sebagai 

klaim bahwa para pengikut agama-agama besar di dunia memiliki kedudukan yang 

 
344Ibid., hal. 12-13 
345 Lebih lanjut baca, Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat : Dari Hegemoni Kriste ke 

Domiasi Sekular-Liberal (Jakarta: GIP, 2005) 
346 Soteriologi merupakan bidang kajian dalam teologi Kristiani yang mempelajari penderitaan 

Yesus (Lihat, Muhammad Legenhausen, Satu Agama... hal. 9) 



Bagian Kempat 
 

418 
 

sama dalam kontek justifikasi keyakinan religius yang menurut Hick dapat 

ditemukan pada religious experience. 

Berikutnya, (4) Pluralisme Religius Aletis (Alethic Religious Pluralism) 

yaitu, kebenaran religius harus ditemukan dalam agama-agama selain Kristen 

dengan derajat yang sama. Meskipun ada fakta dan konsep yang kontradiktif 

diantara agama-agama tersebut mengenai Relitas, halal dan haram, jalan 

keselamatan, sejarah dan sifat manusia. Dalam pandangan pluralisme aletis, semua 

itu menjadi benar jika ditinjau dari dunianya masing-masing; (5) Pluralisme 

Religius Deontis347 (Deontic Religious Pluralism) yaitu, pelaksanaan dan 

dipenuhinya kehendak Tuhan atau perintah-perintah Ilahiyah tidak harus dengan 

mengimani keimanan Kristen. Karena memang, dalam pandangan pluralisme ini, 

pada beberapa daur sejarah tertentu (diachronic), Tuhan memberikan wahyu untuk 

umat manusia melalui seorang nabi dan Rasul. Namun menurut Legenhausen, 

pemikiran pluralisme agama ala John Hick  tidak menjelaskan rumusan terakhir 

ini secara terperinci.348 

Merujuk kepada pendapat-pendapat ahli dalam bidang ini, misalnya 

Hendrik Kraemer (“Christian Attiude toward Non-Christian Religions”), Karl  

Rahner (“Christianityand the Non-Christian Religions”) dan John Hick (God and 

the Universe of Faith), Budhy Munawar-Rachman - seorang pluralis muslim 

Indonesia- mencatat tiga sikap dalam teologi agama-agama; (1) Sikap eksklusif. 

Pandangan ini menyatakan Yesus adalah satu-satunya jalan yang sah untuk 

keselamatan. “Akulah jalan kebenaran dan hidup. Tidak seorangpun yang datang 

ke Bapa, kalau tidak melalui Aku” (Yohanes 14:6). Juga ada ungkapan,” Dan 

keselamatan tidak ada di dalam siapapun juga selain di dalam Dia, sebab 

dibawah kolong langit ini tidak ada nama lain yang diberikan kepada manusia 

 
347 Kata ‘deon’ bermakna kewajiban, sehingga jenis pluralisme ini didasari oleh kewajiban untuk 

mematuhi kehendak Tuhan (Ibid., hal. 10) 
348 Lihat, Musa Kazhim, “Pengantar” dalam Ibid, hal. 8-11 dan analisis kritis atas kelima rumusan 

ini  pada hal. 43-92. Legenhausen mengakhiri diskripsinya tentang religious pluralism  Hick 

dengan sebuah afirmasi bahwa Islam menganut sebuah paham pluralis yang ia sebut sebagai 

Pluralisme Agama Deontis-Diakronis (  التعددية الدينية الأخلاقية المتكررة/Diacrhronic Deontic Religious 

Pluralism) yaitu, paham yang menyatakan bahwa perintah dan kehendak Ilahi ini terus mengalami 

proses penyempurnaan serta melahirkan keragaman tradisi agama. Ditetapkannya Islam 

Muhamamd álaihissalam sebagai risalah terakhir, memutuskan mata rantai penyempurnaan tradisi 

agama-agama, sekaligus menuntut seluruh umat manusia untuk memeluk wahyu yang terakhir ini. 

(Ibid., hal. 46-47. Lihat pula edisi bahasa Arabnya dengan judul Al-Islam wa Al-Ta’addudiyah, 

Terj. Mukhtar Al-Asady [Iran: Muassah al-Huda, 2000], Cet. I, hal. 43-47)  



 

 419 
 

yang olehnya kita dapat diselamatkan” [Kisah Para Rasul 4, 12]. Sehingga istilah 

No Other Name, menjadi symbol tentang tidak ada jalan keselamatan di luar Yesus 

Kristus. Pandangan ini telah popular sejak abad pertama dalam lintasan sejarah 

Gereja, yang kemudian mendapat perumusan seperti extra ecclessiam nulla salus 

dan extra ecclessiam nullus propheta; (2) Sikap inklusif.  Paradigma ini 

membedakan antara kehadiran penyelamatan (the salvific presence) dan aktivitas 

Tuhan dalam tradisi agama-agama lain, dengan penyelamatan dan aktivitas Tuhan 

sepenuhnya dalam Yesus Kristus. Atau dalam ungkapan yang lbih teknis “menjadi 

inklusif berarti percaya bahwa seluruh kebenaran agama non-Kristiani mengacu 

kepada kristus”. Pandangan ini kemudian mendapatkan justifikasinya pada 

dokumen Konsili Vatikan II tahun 1965. Dokumen ini terdapat pada “Deklarasi 

tentang Hubungan Gereja dan Agama-agama Non-Kristiani” (Nostra Aetate). 

Teolog terkemuka dalam gagasan ini adalah Karl Rahner349 yang kemudian 

memunculkan wacana dan istilah the Anonymous Christian (Kristen anonim) 

artinya bahwa, orang-orang Kristen anonim (non-Kristiani) akan mendapatkn 

keselamatan sejauh mereka hidup dalam ketulusan terhadap Tuhan, karena karya 

tuhanpun ada pada mereka; dan (3) Sikap paralelisme. Paradigma ini percaya 

bahwa setiap agama (agama-agama di luar Kristen) mempunyai jalan 

keselamatannya sendiri, dan karena itu klaim bahwa Kristianitas adalah satu-

satunya jalan (eksklusif), atau yang melengkapi atau mengisi jalan yang lain 

(inklusif) haruslah ditolak, demi alas an-alasan teologis dan fenomenologis. Tokoh 

terkemuka wacana ini adalah John Harwood Hick dalam karyanya God and 

Universe of Faith (1973).350 

Demikianlah beberapa teori dan gagasan tentang pluralisme agama dan 

hubungan antar umat beragama yang disampaikan oleh para ahli. Terlepas dari 

setting dan akar sejarah diskursus pluralisme yang sarat dengan nuansa dan 

muatan problematika kosepsi teologi Kristen-Barat yang telah penulis paparkan 

pada bagian terdahulu, penulis menyimpulkan bahwa berbagai rumusan tipologi 

respon umat beragama terhadap realitas kemajemukan agama-agama tersebut di 

atas, secara substansial dapat disederhanakan menjadi tiga kategori, yaitu; 

 
349 Pandangang-pandangan inklusifnya termuat dalam karyanyaThe Theological Investigation (20 

jilid) “Christianity and The Non-Christian Religions”, jilid ke-5. Problem yang dikemukannya 

adalah, bagaimana terhadap orang-orang yang hidup sebelum karya penyelamatan itu hadir, atau 

orang-orang sesudahnya tetapi tidak pernah tersentuh oleh Injil? (Lihat, Budhy Munawar-

Rachman, Islam Pluralis… hal. 46) 
350 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis, hal. 44-48 



Bagian Kempat 
 

420 
 

‘eksklusifisme’ yang mengklaim kebenaran mutlak pada agama sendiri, 

‘inklusifisme’ yang mengklaim kebenaran permanen ada pada agama sendiri dan 

pada saat bersamaan menyatakan pengakuan adanya kebenaran parsial pada 

agama lain, dan ‘pluralisme’ yang mencoba merumuskan adanya kebenaran pada 

semua agama karena masing-masing merupakan jalan-jalan yang berbeda menuju 

kepada kebenaran atau Tuhan yang sama. Berbeda dengan gagasan A. Mukti Ali 

yang lebih mencerminkan pemikiran solutif terhadap keberagaman dan 

kemajemukan agama-agama yang sangat elegan, rasional dan sekaligus 

proporsional karena menuntut adanya “kebesaran hati” setiap pemeluk agama.  

Menuju Kesamaan Agama-Agama 

Dalam konteks perkembangan diskursus pluralisme agama di Barat 

terdapat dua aliran besar yang berbeda satu sama lainnya; paham yang dikenal 

dengan program Teologi Global (Global Theology) dan paham Kesatuan 

Transenden Agama-agama (Transcendent Unity of Religions). Kadua aliran ini 

telah membangun gagasan, konsep dan prinsip masing-masing yang akhirnya 

menjadi paham yang sistemik dan cenderung saling menyalahkan.351 

Meskipun kedua model pemikiran tersebut muncul di Barat dan menjadi 

pusat perhatian mereka, namun kedua-duanya memiliki motif dan tawaran solusi 

yang berbeda. Aliran pertama (Global Theology) yang umumnya diwarnai oleh 

kajian sosiologis, dan motif terpentingnya adalah tuntutan modernisasi dan 

globalisasi. Berangkat dari asumsi pentingnya agama di era globalisasi maka, 

hubungan agama dan globalisasi menjadi tema yang sangat penting dan sentral 

dalam kajian Sosiologi Agama. Dalam paham ini tampak agama diposisikan 

sebagai “ancaman” bagi program globalisasi. Dengan mind-sett seperti ini tidaklah 

asing jika kajian-kajian ilmiah, seminar tentang dialog antar-agama, global ethic, 

religious dialogue yang diadakan oleh World Council of Religions dan lembaga 

lainnya marak diseluruh dunia, termasuk di Indonesia.352 

 
351 Majalah Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 6 
352 Majalah Islam Sabili, edisi No. 20 TH. XII 21 April 2005/12 Rabi’ul Awal 1426 umpamanya, 

dengan data yang dapat dipertanggungjawaban melaporkan tentang kucuran pendanaan asing yang 

sangat significant dalam kaitannya dengan berbagai kampanye liberalisme untuk menyiapkan umat 

dengan suatu teologi (baca: baru) memasuki peradaban modern. Laporan dan pemberitaan 

sejenisnya dapat ditemukan dalam berbagai majalah, Koran dll. 



 

 421 
 

Aliran ini (Global Theology) menawarkan konsep dunia yang tanpa batas 

geografis, kultur, ideologis, teologis, kepercayaan dan lain-lain. Pendekatan yang 

digunakan oleh aliran teologi ni terhadap agama-agama lain lebih bersifat 

sosiologis, kultural dan ideologis.353 Kelompok ini meyakini bahwa semua agama 

sedang ber-evolusi, saling mendekat dan pada akhirnya tidak akan ada lagi 

perbedaan-perbedaan antar yang satu dengan lainnya, dan kemudian melebur 

menjadi satu. Berdasarkan asumsi ini maka John Hick, salahsatu tokoh 

terpentingnya, memperkenalkan konsep pluralisme agama dengan gagasannya 

yang disebut global theology. Selain Hick, tokoh terpenting lainnya adalah  

Wilfred Cantwell Smith, pendiri McGill Islamic Studies354 

Adapun aliran kedua yaitu, paham Kesatuan Transenden Agama-agama 

(Transcendent Unity of Religions) didominasi oleh pendekatan filosofis dan 

teologis Barat. Berbeda dengan aliran pertama, para filosof dan teolog dalam 

aliran ini menolak modernisasi dan globalisasi yang cenderung menepikan agama 

dengan berusaha mempertahankan tradisi yang terdapat dalam agama-agama. 

Solusi yang ditawarkan oleh aliran ini adalah pendekatan religious filosofis dan 

membela eksistensi agama-agama. Bagi kelompok ini, agama tidak dapat diubah 

begitu saja lalu mengikuti globalisasi, zaman modern ataupun post-modern yang 

telah meminggirkan agama itu sendiri. Agama tidak dapat dilihat hanya dari 

perspektif sosiologis ataupun histories dan tidak pula bisa dihilangkan 

identitasnya. Berikutnya kelompok ini memperkenalkan pendekatan tradisional  

dan mengangkat konsep-konsep yang diambil secara parallel dari tradisi agama-

agama. Salahsatu konsep utamanya adalah Sophia Perrenis atau dalam bahasa 

Hindu disebut Sanata Dharma atau dalam Islam disebut oleh Seyyed Hossein Nasr 

sebagai al-Hikmah al-Khalidah. Diantara tokoh-tokoh terpentingnya; René 

Guénon (w. 1951), Titus Burkhardt (w. 1984), Martin Ling, Fritjhof Schoun (w. 

 
353 Bersifat sosiologis dan kultural karena agama-agama yang ada di dunia harus disesuaikn dengan 

kondisi social budaya masyarakat modern yang plural. Ideologis, sebab ia telah menjadi bagian 

dari program globalisasi yang jelas-jelas ‘memasarkan’ ideology Barat. Akibatnya, menurut 

Malcom Walter globalisasi yang datang bersama dengan kapitalisme ini malah membawa kekuatan 

baru yang menghapus otoritas agama, politik, militer dan sumber kekuatan lainnya.Karena 

kenyataannya gerakan globalisasi ini telah membawa ideology baru yang bertujuan agar semua 

menjadi terbuka dan bebas menerima ideology dan nilai-nilai kebudayaan Barat seperti demokrasi, 

hak asasi manusia, feminisme/gender, liberalisme dan sekulerisme. (Lihat, Majalah Pemikiran dan 

Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 4, hal. 5-6) 
354 Majalah Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 6-7 



Bagian Kempat 
 

422 
 

1998), Seyyed Hossein Nasr, Huston Smith, Henry Corbin, E.F. Schumacher, 

William C. Chittick dan lain-lain.355 

Pertentangan antara kedua aliran tersebut di atas hanyalah bersifat artifisial 

atau permukaan semata, namun secara substantif mengkerucut kepada gagasan 

kesamaan Agama-Agama sampai pada level terdalam (teologis). Inilah problem 

krusial dalam diskursus pluralisme agama dalam perspektif Agama-Agama di 

dunia. Demikian pula berbagai trend pemikiran pluralisme pada umumnya 

bertemu di satu titik yang sama yaitu semua agama itu sama. Tidak ada yang lebih 

baik atau benar antara yang satu dengan yang lainnya. Kesimpulan ini 

diungkapkan oleh Proffesor John Hick, yang dikenal sebagai sosok teolog modern 

yang memberikan perhatian sangat mendalam terhadap masalah pluralisme 

agama.356 Ia menyatakan demikian: 

 “…the term refers to a particular theory of the relation between these 

traditions, with their different and competeting claims. This is the theory that 

the great world religions constitute variant conceptions and perceptions of, 

and responses to the one ultimate, mysterious divine reality.”357 

Klaim kebenaran pluralis ini menegaskan bahwa semua agama, yang teistik 

maupun yang non-teistik dapat dianggap sebagai “ruang-ruang” soteriologis 

(soteriological spaces) atau “jalan-jalan” soteriologis (soteriological ways) yang 

padanya manusia bisa mendapatkan keselamatan/ kebebasan dan pencerahan. 

Semuanya valid, karena pada dasarnya semuanya sama-sama merupakan bentuk-

bentuk respon otentik yang berbeda dan beragam terhadap Hakekat ketuhanan 

(The Real) yang sama dan transenden.358 

Pemikir muslim di tanah air seperti Budhy Munawar-Rachman 

mengafirmasi gagasan pluralis di atas. Baginya perbedaan antara Kristen dan 

 
355Ibid., hal. 7 
356 Anis Malik Thoha, Ph.D, Pluralisme Agama Ditilik dari Nalar Kritis, dalam Media Indonesia, 

Jum’at 29 Juni 2002.   
357 Dr. Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama : Tinjauan Kritis (Jakarta: Perspektif, 2005), 

hal. 15 
358 Syamsul Hidayat (Ed), Pemikiran Muhammadiyah : Respon Terhadap Liberalisasi Islam 

(Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2005), hal. 322 



 

 423 
 

Islam misalnya, hanyalah pada skala prioritas dalam meletakkan rumusan dan 

pengalaman iman terhadap Tuhan yang sama.359  

Pada bagian lain dari bukunya "Islam Pluralis", Budhy Munawar-Rachman 

menegaskan bahwa pluralism theology atau teologi pluralis adalah melihat 

agama-agama lain dibanding dengan agama sendiri dalam rumusan: “Other 

religions are equally valid ways to the same truth” [Agama-Agama lain adalah 

merupakan jalan yang sama benar menuju Kebenaran Yang Sama](John Hick), 

“Other religions speak of different but equally valid truth” (John B. Cobb Jr.) 

atau “Each religion expresses an important part of the truth [Setiap agama 

mengekspresikan bagian penting dari kebenaran] (Raimundo Panikkar).360  

Gagasan pluralis lainnya dapat dicermati pada tulisan Ulil Abshar Abdalla 

bertajuk “Menyegarkan Kembali Pemikiran Islam”. Menurutnya, semua agama 

adalah benar sesuai dengan kadar penghayatan pemeluk agama dalam menempuh 

jalan religiusitas tersebut, apapun agamanya. 361   Munir Mulkhan pada bukunya 

berjudul, “Kesalehan Multikultural, Ber-Islam Secara Autentik-Kontekstual di 

Aras Peradaban Global”menegaskan kesamaan Tuhan-Tuhan bagi pemeluk 

semua agama.362 Sebagai solusi teologis atas pertikaian dan konflik antar-umat 

manusia, Mulkhan menyatakan perlunya mendekonstruksi konsep 

berketuhanan.363 Lebih tegas lagi, Sukidi menyatakan pandangannya tentang 

ragam kebenaran dalam Agama-Agama, dan bersebabnya semua agama adalah 

benar.364 

Dalam upayanya untuk menemukan titik temu agama-agama, Sukidi 

menyodorkan argumentasi dengan paradigma dan metodologi berpikir para teolog 

liberal Kristen. Menurutnya, menjadi muslim pluralis, mutlak untuk 

menerjemahkan iman yang mengakui kebenaran dan keselamatan agama-agama 

 
359 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum Beriman (Jakarta: 

Paramadina, 2001), Cet. I, hal. 48-49 
360 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis...., hal. 51;  lihat juga, Adian Husaini, Pluralisme, 

Kafir dan Toleransi Catatan Untuk Budhy Munawar-Rachman, http://www.insistnet.com/ 

currentdiscourse4-3.htm) 
361 Ulil Abshar Abdalla, Menyegarkan Kembali Pemikiran Islam, dalam Kompas, edisi Senin, 18 

Nopember 2002 
362  Abdul Munir Mulkhan, Kesalehan Multikultural, Ber-Islam Secara Autentik-Kontekstual di 

Aras Peradaban Global [Jakarta : PSAP, 2005], hal. 182-183) 
363 Ibid.hal. 188-189 
364 Jawa Pos, edisi 11 Januari 2004. Lihat, Adian Husaini, Liberalisasi Islam di Indonesia, hal. 16-

17) 

http://www.insistnet.com/


Bagian Kempat 
 

424 
 

demi pembebasan terhadap yang tertindas.365 Sementara mengenai perbedaan 

ritual umat beragama, Zuly Qadir berpendapat bukanlah hal prinsip yang perlu 

dipertentangkan. Sebab, ritual hanyalah perbedaan yang bersifat lahir yang tak 

lebih dari sekedar simbol bagi umat beragama.366  

Gagasan dalam diskursus pluralisme agama yang berorientasi kepada 

kesamaan Agama-Agama lebih lanjut dapat dirujuk kepada Said Aqiel Siradj 

dalam tulisannya bertajuk “Laa Ilaha Ilallah”. Menurutnya, keyakinan Kristen 

Ortodoks Syria dengan Islam (sunni) walaupun berbeda dalam peribadatan 

(syari’ah), pada hakekatnya memiliki persamaan yang sangat substansial dalam 

bidang Tauhid.367 Sementara dalam Jurnal Tashwirul Afkar, Khamami Zada 

menyatakan perlunya dekonstruksi atas konsep-konsep kunci dalam sistem 

keimanan seorang muslim agar tidak menganggap agama lain salah dan tidak 

memperoleh keselamatan.368  

Cak Nur, dalam berbagai tulisannya, mempopulerkan istilah ‘teologi 

universal’, yang diarab-kannya menjadi “kalimatun sawâ”, “titik persamaan” atau 

“ teologi kesatuan agama-agama”. Pernyataan ini, sejatinya adaptasi dari gagasan 

yang diusung oleh Frithjof Schuon dalam rumusannya The Transcendent Unity of 

Religions (kesatuan transendental Agama-agama).369 Wacana ini membayangkan 

adanya titik temu antar-agama pada level esoteris. Jika ditelaah dengan seksama, 

tidaklah terdapat perbedaan mendasar antara kedua gagasan tersebut; hanya saja 

Cak Nur sangat kental dengan penggunaan idiom-idiom Islam sementara Schoun 

menggunakan sebuah perangkat yang ia sebut sebagai ‘filsafat Perennial’ 

(philosophia perennis) yang kemudian  oleh Sayyed  Hossein Nasr - muridnya 

Schoun diterjemahkan ke dalam Bahasa Arab menjadi al-hikmah al-khâlidah).370 

Beberapa Catatan Kritis 

 
365  Ibid. 422-427). 
366  Zuly Qadir, Agama Dalam Bayang-Bayang Kekuasaan (Yogyakarta : Interfidei,  2001), 

Cetakan 1, hal. 12-13) 
367  Said Aqiel Siradj, “Laa Ilaha Ilallah Juga”, dalam Bambang Noorsena, Menuju Dialog 

Teologis Kristen-Islam (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2001), hal. 165-166) 
368 Khamami Zada, “Membebaskan Pedidikan Islam : Dari Eksklusifisme menuju Inklusivisme 

dan Pluralisme” dalam Jural Tashwirul Afkar, edisi No. 11 tahun 2001 

369 Huston Smith, “Pengantar”, dalam Mencari Titik Temu Agama-Agama, Terj. Saafroeddin 

Bahar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003) 
370 Lihat Budhy Munawar-Rachman, Menguak Batas-batas Dialog Antar Agama dalam Jurnal 

Ilmu dan Kebudayaan ‘Ulumul Qur’an, Nomor 4, Vol. IV Th. 1993, hal. 8-15 



 

 425 
 

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan beberapa hal penting, yaitu: 

Arus deras globalisasi yang melanda dunia sejagat, melahirkan respon berupa 

fundamentalisme keagamaan yang pada tataran tertentu berakibat langsung pada 

lahirnya terorisme sebagai counter-ideology terhadap ketimpangan multidimensi 

sebagai akibat langsung dari globalisasi. Dalam konteks ini Fundamentalisme juga 

disinyalir sebagai kegagalan sebagian muslim dalam berkomunikasi dengan 

tantangan-tantangan globalisasi yang penuh paradoks. Hal ini berakibat pada 

suasana keterasingan dan kepanikan yang ditandai dengan resistensi diri terhadap 

prinsip-prinsip kehidupan global. Resistensi diri termanifestasikan dalam sikap 

religiusitas yang berlebihan (al-ghuluw) dan menutup kemungkinan komunikasi 

dengan dunia luar. Dalam konteks pengaruhnya terhadap agama-agama, 

globalisasi telah melahirkan sedikitnya tiga dampak yang sangat serius; Pertama, 

menimbulkan perubahan dalam suatu agama. Dalam konteks ini, respon agama 

terhadap fenomena tersebut berbeda-beda sesuai dengan karakteristik teologis dan 

doktrinalnya; kedua, menimbulkan interaksi antar agama dan komunitas 

beragama. Hal ini berakibat pada kesadaran untuk “membaca” kembali doktrin-

doktrin tradisional mereka dan juga membuka identitas historis mereka; ketiga,  

menciptakan konteks baru bagi berbagai teori pluralisme agama yang merupakan 

akibat dari interaksi agama yang sangat pesat. Ketiga hal ini kemudian 

termanifestasikan pada sekelompok elit intelektual di dunia Islam untuk 

menyelaraskan diri dengan mengadopsi diskursus pluralisme agama yang telah 

lebih dahulu muncul dan berkembang di masyarakat Barat. 

Meskipun pluralisme agama ditujukan untuk membangun sebuah 

pemahaman agama yang baru demi penyesuaian diri umat Islam terhadap 

tuntutan-tuntutan globalisasi dan terwujudnya global village dalam bingkai 

harmoni dan toleransi sesama umat manusia tanpa sekat sosial, budaya, ras, dan 

agama, tampak bahwa diskursus ini justeru bergulir sampai pada tataran 

mengeliminasi batas-batas sakral keyakinan masing-masing Agama. Dari data-

data yang penulis paparkan ditemukan bahwa diskursus pluralism agama “gagal” 

menjembatani antara tuntutan doktrinal keagamaan yang baku di masing-masing 

Agama dan arus globalisasi yng sangat dinamis. Pada tataran tertentu pluralisme 

agama justeru menegasikan kekhasan masing-masing Agama, lalu meletakkannya 

dalam frame relativisme, sinkretisme, dan berujung pada afirmasi kesamaan 

Agama-Agama. 



Bagian Kempat 
 

426 
 

Melalui telaah kritis dan mendalam atas gagasan-gagasan para pluralis 

muslim khususnya, dapat ditemukan beberapa kelemahan yang sangat mendasar 

baik dari segi metodologi maupun substansi, diantaranya; Pertama, Inkonsistensi. 

Terutama yang terlihat secara mengesankan dari alur nalar paham ‘persamaan 

agama’ ini adalah adanya inkonsistensi teks-teks suci (nushush) yang dijadikan 

sebagai dalil legitimasinya dengan teks-teks suci (nushush) lainnya yaitu Al-

Qur’an dan Hadits. Terduga kuat bahwa teks-teks tersebut sengaja dipilih 

sedemikian rupa secara fragmentatif dan berada di luar konteksnya. Atau hal ini 

terjadi semata-mata diluar kesadaran (ketidaktahuan). Namun demikian, kedua-

duanya secara metodologis adalah cacat. Cacat ini secara tak terhindarkan 

berakibat negatif pada integritas subtansi pemikiran atau teori itu sendiri, sehingga 

akan mengesankan adanya teori yang sangat dipaksakan dan mengada-ada.  

Kedua, Reduksi. Permasalahan utama yang sering dilontarkan dalam 

wacana pluralisme agama dan dianggap sangat potensial menyulut konflik adalah 

absolute truth claim (klaim-klaim kebenaran absolut), sehingga seluruh perhatian 

dan upaya dicurahkan kepadanya saja. Padahal, truth claim ini selalu berbuntut 

pada apa yang disebut oleh Ninian Smart “practice-claims” (dimensi praktis 

agama) sebagai perwujudannya. Paham ‘persamaan agama’ pada umumnya dan 

paham ‘persamaan agama’ versi pluralis muslim Indonesia khususnya, berhenti 

pada upaya mencari penyelesaian bagi truth-calim tersebut. Sementara practice-

claims yang merupakan bagian lain agama yang tak terpisahkan, terabaikan atau 

malah samasekali tak terpikirkan. Dan inlah apa yang disebut sebagai pereduksian 

atas hakekat agama.371 

Ketiga,Intoleransi. Pluralisme agama tidak menghendaki adanya klaim-

klaim agama yang mutlak. Semua klaim-klaim agama adalah relatif. Yang unik 

adalah pada saat yang sama pluralisme agama hendak mengungguli dan mengatasi 

klaim-klaim tersebut, atau dapat disebut sebagai klaim “kebenaran relatif” yang 

absolut.372 Dengan demikian hanya klaim pluralisme agama saja yang benar. Pada 

saat pluralisme agama ditawarkan sebagai suatu teologi toleransi, ternyata terbukti 

tidak toleran pada perbedaan-perbedaan agama yang benar-benar nyata.373 

 
371 Lihat Anis Malik Thoha, Ph.D, Pluralisme Agama…(Media Indonesia, Jum’at 29 Juni 2002.). 

Bandingkan dengan Muhammad Legenhausen, Satu Agama atau Banyak Agama Kajian Tentang 

Liberalisme dan Pluralisme Agama, Terj. Arif Mulyadi (Jakarta: Lentera, 2002), Cet. I, hal. 92-96 
372Anis Malik Thoha, Wacana Kebenaran agama… hal. 10 
373Muhammad Legenhausen, Satu Agama… hal. 95 



 

 427 
 

Keempat, basis paradigma yang problematis. Barangkali ini menjadi pokok 

permasalahan yang sangat serius  dalam wacana pluralisme agama.374 Tidak sulit 

untuk menemukan bahwa pluralisme agama yang saat ini berkembang sedemikian 

rupa -seiring dengan kampenye globalisasi dan pasar bebas- telah dipahami dan 

didesain dalam bingkai sekuler, liberal dan logical positivism Barat yang menolak 

segala hal yang ‘berbau’ metafisis dengan alasan tidak mungkin dibuktikan secara 

empiris. Oleh karena itu “agama’ dianggap sebatas “human response” (respon 

manusia), atau apa yang dikenal dewasa ini di kalangan para ahli perbandingan 

agama (religionswissenschaft), filsaafat agama, sosiologi, antropologi dan 

psikologi sebagai “religious experience” (pengalaman keagamaan) serta 

menafikan agama sebagai produk wahyu yang diturunkan oleh Allah Ta’ala.375 

Selain itu bahwa pluralisme yang dikembangkan saat ini dapat dipahami sebagai 

bentuk lain dari universalisasi teologi Kristen yang problematis376 yang pada saat 

bersamaan sedang berupaya meletakkan landasan teoritis untuk dapat  berinteraksi 

secara toleran dengan agama-agama lain.377 

Konsep Islam Menurut Muhammadiyah 

Membaca tulisan dan gagasan sejumlah intelektual muslim tertulis di atas, 

tidak berlebihan jika dikatakan bahwa wacana pluralism agama yang semarak 

di”pasarkan” di Indonesia, dan khususnya di internal Persyarikatan sebagai 

propaganda untuk merusak akidah umat Islam yang sepadan dengan tindakan 

“teror teologis” dan memporakporandakan sendi-sendi keimanan mereka yang 

selama ini dipegang teguh. Menyeru kepada kesatuan dan penyamaan agama-

agama di dunia menjadi semacam cetak biru atau warna dasar pluralism agama itu 

sendiri. Wajar, atau bahkan “wajib” jika kemudian pluralisme agama dinyatakan 

sebagai sesuatu yang “haram” dalam berbagai fatwa para ulama di dunia Islam, 

bukan saja melalui fatwa MUI di Indonesia. Pluralisme semacam inilah yang 

hendak kami tegaskan kepada umat. Jika ada yang “bermain kata” dengan istilah 

ini dan secara ikhlas-jujur ia bermaksud menegaskan pluralisme agama sebagai 

afirmasi atas sikap toleransi dan saling menghormati, hidup damai dan ko-

 
374 Anis Malik Thoha, Wacana Kebenaran agama… hal. 14 
375Anis Malik Thoha, Ittijâhât al-Ta’addudiyat al-Diniyah... hal. 123-124 
376Adnan Aslan, Menyingkap Kebenaran: Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen, 

Seyyed Hossein Nasr-John Hick [Bandung: Alifya, 2004], Cet. I, hal. 150-151). 
377 Muhammad Legenhausen, Satu Agama… hal. 19 



Bagian Kempat 
 

428 
 

eksistensi antar pemeluk agama-agama, tentunya yang bersangkutan tidak masuk 

dalam apa yang penulis jelaskan. 

Muhammadiyah, dikenal sebagai organisasi modernis yang kokoh 

mempertahankan akidah dan konsep keimanannya serta tidak mudah bersikap 

kompromis dalam perkara-perkara fundamental keagamaan, tentunya telah 

memiliki pijakan-pijakan teologis dan ideologis yang tersebar dalam dokumen-

dokumen resmi seperti Mukaddimah Anggaran Dasar beserta syarahnya, Matan 

Keyakinan dan Cita-cita Hidup (MKCH), Jati Diri dan Kepribadian 

Muhammadiyah, Keputusan Tarjih, Khittah (langkah) Perjuangan 

Muhammadiyah, Pedoman Hidup Islam (PHI) dan lain-lain, yang kesemua itu 

tentunya telah mendarah daging dalam alam pikiran, prilaku dan tindakan seluruh 

warga Muhammadiyah, yang secara sistematis membentuk pandangan hidup 

Islam (wordview)dalam paham Muhammadiyah. Beberapa waktu yang lalu, 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah melalui Majelis Pendidikan Kader tingkat pusat 

telah berupaya menyatukan semua sumber otentik Muhammadiyah dan dijadikan 

satu kesatuan yang utuh yang diberi nama “Manhaj Gerakan Muhammadiyah : 

Ideologi, Khittah, dan Langkah”. Karenanya penting bagi kita untuk merujuk 

kepada“apa kata” sumber-sumber otentik tersebut tentang wacana pluralism 

agama agar “sanad” (transmisi) ke-Muhammadiyahan kita “muttashil” 

(tersambung) dengan ajaran dan paham Muhammadiyah itu sendiri, tidak malah 

sebaliknya menjadi “munqathi” (terputus), apalagi kemudian “kesasar” lalu 

“hilang”, na’udzubillah!. 

Sejak semula, Muhammadiyah secara bulat hati, lisan dan perbuatan 

menyatakan Islam sebagai satu-satunya agama yang benar. Ikrar keyakinan ini 

terpatri sejak awal kelahiran Muhammadiyah, tertulis jelas setelah surat Al-

Fatihah dalam naskah Mukaddimah AD berikut ini : 

. وَبِالِْسْلَامِ دِين ا. وَبِحَُمَّد  صَلَّى اللُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نبَِيًّا وَرَسُولَ    رَضِيتُ بِاللََِّّ رَباًّ
"Saya ridla: Ber-Tuhan kepada ALLAH, ber-Agama kepada ISLAM 

dan ber-Nabi kepada MUHAMMAD RASULULLAH Shalallahu 'alaihi 

wassalam ". AMMA BAD'U, bahwa sesungguhnya ke-Tuhanan itu adalah 

hak Allah semata-mata.Ber-Tuhan dan ber'ibadah serta tunduk dan tha'at 

kepada Allah adalah satu-satunyaketentuan yang wajib atas tiap-tiap 

makhluk, terutama manusia.” 



 

 429 
 

Pada penjelasan pokok pikiran pertama Muqaddimah Anggaran dasar 

Muhammadiyah diterangkan bahwa “tauhid” merupakan esensi ajaran Islam : 

“Ajaran Tauhid adalah inti/esensi ajaran Islam yang tetap, tidak 

berubah-ubah, sejak agama Islam yang pertama sampai yang terakhir. وَمَا

قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ نوُحِي إلَِيْهِ أنََّهُ لَا إلَِهَ إِلاَّ أنََا فَاعْبدُوُنِ  أرَْسَلْنَا مِنْ   (al-Anbiya’:25). Seluruh 

ajaran Islam bertumpu dan memanifestasikan kepercayaan tauhid. 

Berdasarkan Tauhid sepenuh-penuhnya dalam arti dan proporsi yang 

sebenar-benarnya, berarti berdasarkan Islam.” 

“Kepercayaan Tauhid mempunyai tiga aspek; 1) kepercayaan dan 

keyakinan bahwa Allahlah yang kuasa mencipta, memlihara, mengatur dan 

menguasai alam semesta; 2)kepercayaan dan keyakinan bahwa hanya 

Allahlah Tuhan yang Haq; dan 3) kepercayaan dan keyakinan bahwa hanya 

Allahlah yang berhak dan wajib dihambai (disembah). [al-A’raf:54, 

Muhammad :19 dan al-Isra’ :23].”378 

Pengertian “Islam” sebagai satu-satunya agama yang benar dan diridlai 

Allah SWT, disebutkan pada penjelasan pokok pikiran ketiga Mukaddimah 

Anggaran Dasar Muhammadiyah berdasarkan dalil-dalil Al-Qur’an berikut ini :379 

“Agama Islam adalah mengandung ajaran-ajaran yang sempurna 

danpenuh kebenaran, merupakan petunjuk dan rahmat Allah kepada 

manusia untuk mendapatkan kebahagiaan hidup yang haqiqi di dunia dan 

akhirat.  

سْلَامُ  ينَ عِنْدَ اللََِّّ الِْْ  إِنَّ الدِ 
“Sesungguhnya agama (yang diridhai) disisi Allah hanyalah Islam” 

(QS Alu Imran/3:19) 

سْلَامِ دِين ا فَ لَنْ يُ قْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ  تَغِ غَيَْ الِْْ  في الَْْخِرَةِ مِنَ الْخاَسِريِنَ وَمَنْ يَ ب ْ

 
378 Majelis Pendidikan Kader, Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Manhaj Gerakan 

Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta : SM, 2010), Cet. II, hal. 17-18 

379 Majelis Pendidikan Kader, Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Manhaj Gerakan 

Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta : SM, 2010), Cet. II, hal. 17-18 



Bagian Kempat 
 

430 
 

“Barangsiapa mencari agama selain agama Islam, maka sekali-kali 

tidaklah akan diterima (agama itu)daripadanya, dan dia di akhirat termasuk 

orang-orang yang merugi.”( QS Alu Imran/3:85) 

سْلَامَ دِين االْيَ وْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ    وَأتََْمَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتِِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الِْْ
“Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan 

telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu jadi 

agama bagimu.”(QS Al-Ma’idah/5:3) 

 كَ إِلََّ رَحَْْة  للِْعَالَمِينَ وَمَا أرَْسَلْنَا
“Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) 

rahmat bagi semesta alam.”(QS Al-Anbiya’/21:107) 

Tentang konsep dan terminologi agama, Muhammadiyah merumuskannya 

sebagai berikut : 

الْسلامي( هو ما شرعه الل على لسان أنبيائه من الأوامر والنواهي  الدين )أي الدين  
 والْرشادات لصالح العباد دنياهم وأخراهم.)قرار مجلس التَجيح(

“Agama (Agama Islam) adalah apa yang telah disyari’atkan Allah 

dengan perantaraan Nabi-Nabi-Nya berupa perintah-perintah dan larangan-

larangan serta petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hamba-hambaNya di 

dunia dan akhirat.” (Putusan Majelis Tarjih) 

الدين الْسلامي المحمدي هو ما أنزله الل فى القرآن وما جاءت به السنة الصحيحة  
 التَجيح( من الأوامر والنواهي والْرشادات لصالح العباد دنياهم وأخراهم.)قرار مجلس

“Agama (Agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad) 

ialah apa yang diturunkan Allah di dalam Al-Qur’an dan yang tersebut 

dalam Sunnah yang shahih, berupa perintah-perintah dan larangan-

larangan serta petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hamba-hambaNya di 

dunia dan akhirat.” (Putusan Majelis Tarjih) 



 

 431 
 

“Dari ta’rif agama seperti tersebut di atas dapatlah diketahui, 

Muhammadiyah berpendirian bahwa dasar hukum/ajaran Islam adalah Al-

Qur’an dan Sunnah (hadits) shahih…380 

Penjelasan lebih lanjut tentang Islam dalam paham agama 

menurut Muhammadiyah dijelaskan dalam kitab Pedoman Hidup 

Islami (PHI) di bawah ini : 

“Islam adalah Agama Allah yang diwahyukan kepada para Rasul, sebagai 

hidayah dan rahmat Allah bagi umat manusia sepanjang masa, yang 

menjamin kesejahteraan hidup materiil dan spirituil, duniawi dan ukhrawi. 

Agama Islam, yakni Agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad 

sebagai Nabi akhir zaman, ialah ajaran yang diturunkan Allah yang 

tercantum dalam Al-Quran dan Sunnah Nabi yang shahih (maqbul) berupa 

perintah-perintah, larangan-larangan, dan petunjuk-petunjuk untuk kebaikan 

hidup manusia di dunia dan akhirat. Ajaran Islam bersifat menyeluruh yang 

satu dengan lainnya tidak dapat dipisah-pisahkan meliputi bidang-bidang 

aqidah, akhlaq,ibadah, dan mu'amalah duniawiyah.”  

“Islam adalah agama untuk penyerahan diri semata-mata kepada 

Allah, Agama semua Nabi-nabi, Agama yang sesuai dengan fitrah 

manusia4, Agama yang menjadi petunjuk bagi manusia, Agama yang 

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan dan hubungan manusia dengan 

sesama, Agama yang menjadi rahmat bagi semesta alam. Islam satu-satunya 

agama yang diridhai Allah dan agama yang sempurna.” “ 

Dengan beragama Islam maka setiap muslim memiliki 

dasar/landasan hidup Tauhid kepada Allah, fungsi/peran dalam kehidupan 

berupa ibadah, dan menjalankan kekhalifahan, dan bertujuan untuk meraih 

Ridha serta Karunia Allah SWT. Islam yang mulia dan utama itu akan 

menjadi kenyataan dalam kehidupan di dunia apabila benarbenar diimani, 

difahami, dihayati, dan diamalkan oleh seluruh pemeluknya (orang Islam, 

umat Islam) secara total atau kaffah dan penuh ketundukan atau penyerahan 

diri. Dengan pengamalan Islam yang sepenuh hati dan sungguh-sungguh itu 

maka terbentuk manusia muslimin yang memiliki sifat-sifat utama: 

 
380Manhaj Gerakan Muhammadiyah: ..hal. 18. Lihat pula, Majelis Tarjih Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, Himpunan Putusan Tarjih (Yogyakarta : PP Muhammadiyah, tt), hal. 276 

  



Bagian Kempat 
 

432 
 

 a. Kepribadian Muslim, b. Kepribadian Mu'min, c. Kepribadian Muhsin 

dalam arti berakhlak mulia, dan d. Kepribadian Muttaqin.”381 

Matan Keyakinan dan Cita-cita Hidup Muhammadiyah (MKCH)382 pada 

point 1-4 menegaskan sebagai berikut : 

1) Muhammadiyah adalah Gerakan Islam dan Dakwah Amar Ma’ruf Nahi 

Munkar, beraqidah Islam dan bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, 

bercita-cita dan bekerja untuk terwujudnya masyarakat utama, adil, 

makmur yang diridhoi Allah s.w.t. untuk melaksanakan fungsi dan misi 

manusia sebagai hamba dan khaifah Allah di muka bumi. 

2) Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam adalah agama Allah yang 

diwahyukan kepada RasulNya, sejak Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Musa, 

Isa dan seterusnya sampai kepada Nabi penutup Muhammad s.a.w. 

sebagai hidayah dan rahmat Allah kepada umat manusia sepanjang masa, 

dan menjamin kesejahteraan hidup materiil dan spiritual, duniawi dan 

ukhrawi. 

3) Muhammadiyah dalam mengamalkan Islam berdasarkan;  Al-Qur’an,  

Kitab Allah yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad s.a.w.; Sunnah 

Rasul, Penjelasan dan pelaksanaan ajaran-ajaran Al-Qur’an yang 

diberikan oleh Nabi Muhammad s.a.w. ; dengan menggunakan akal 

fikiran sesuai dengan jiwa ajaran Islam. 

4) Muhammadiyah bekerja untuk terlaksananya ajaran-ajaran Islam yang 

meliputi bidang-bidang; Aqidah, Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya 

akidah Islam yang murni, bersih dari gejala-gejala kemusyrikan, bid’ah 

dan khurafat, tanpa mengabaikan prinsip toleransi menurut ajaran Islam; 

Akhlak, Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya nilai-nilai akhlaq mulia 

dengan berpedoman ajaran-ajaran Al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah 

SAW, tidak bersendi kepada nilai-nilai ciptaan manusia; Ibadah, 

Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya ibadah yang dituntunkan oleh 

Rasulullah SAW, tanpa tambahan dan perubahan dari manusia; 

Muamalah Duniawiyah, Muhammadiyah bekerja untuk terlaksananya 

 
381Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Pedoman Hidup Islami Warga Muhammadiyah (Yogyakarta: 

Suara Muhammadiyah, 2001), hal. 9-11 

382Manhaj Gerakan Muhammadiyah…hal. 51-53 



 

 433 
 

mu’amalat dunyawiyah (pengelolaan dunia dan pembinaan masyarakat) 

berdasarkan ajaran Agama serta menjadikan semua kegiatan dalam 

bidang ini sebagai ibadah kepada Allah SWT. 

Pada tahun 1969, KH Ahmad Azhar Basyir, MA menyampaikan kuliah 

tentang Muhammadiyah di Akademi Kateketik Katolik Yogyakarta. Kuliah yang 

beliau paparkan  di hadapan Jamaat Katolik ditulis dalam sebuah buku kecil 

bertajuk “Misi Muhammadjah Sebagai Gerakan Islam”. Pada halaman 5-6 beliau 

menjelaskan (nukilan sesuai dengan tulisan aslinya) : “Mengapa Muhammadijah 

bekerdja untuk menjebar luaskan adjaran2 Islam jang bersumber kepada Al-

Qur’an dan Sunnah Rasul?. Djawabnya : Karena Muhammadijah jakin sejakin-

jakinnja, bahwa agama Islam merupakan mata rantai jang terachir dari rentetan 

agama Allah jang dibawakan oleh para Rasul Allah jang terdahulu dan benar2 

merupakan suatu agama jang sanggup diudji. Agama jang terbuka untuk 

dihadapkan kepada siapapun djuga, Agama jang memberikan kepada umat 

manusia, hak untuk mempertimbangkan sendiri setjara bebas pilihan sikap 

hidupnja, setelah kepadanja dihadapkan tawaran2 kebenaran jang dibawakan oleh 

Al-Qur’an. Agama jang menempatkan manusia jang beridentitas. Agama jang 

menghormati sepenuhnya hak2 asasi manusia.Agama jang memberikan pintu 

pemetjahan bagi problim2 kehidupan setjara menjeluruh.” 

Lebih lanjut, pada halaman 7-9, setelah menyebutkan ayat berikut ini, 

مِنَ   لَكُمْ  إِبْ راَهِيمَ شَرعََ  بهِِ  نَا  وَصَّي ْ وَمَا  إِليَْكَ  نَا  أوَْحَي ْ وَالَّذِي  نوُح ا  بهِِ  وَصَّى  مَا  ينِ  الدِ 
ينَ وَلََ تَ تَ فَرَّقُوا فِيهِ كَبََُ عَلَى الْمُشْركِِيَن مَا تَدْعُوهُمْ إلِيَْهِ اللََُّّ   يَُْتَبِ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أقَِيمُوا الدِ 

 ءُ وَيَ هْدِي إِليَْهِ مَنْ ينُِيبُ إِليَْهِ مَنْ يَشَا
“Allah telah mengatur agama bagi kamu, sebagaimana jang 

diwasiatkan kepada Nuh dan diwahjukan kepada engkau (Muhammad), 

serta telah diwasiatkan pula kepada Ibrahim, Musa dan Isa, jaitu 

:hendaklah kamu tegakkan agama, dan djanganlah kamu bertjerai-berai 

dalam beragama; kaum jang mensekutukan Allah (berkejakinan Tuhan 

berbilang) amat berat menerima seruan kebenaran jang engkau adjakkan 

kepada mereka (untuk men-Esakan Allah setjara mutlak); Allah memilih 

siapa jang dikehendakinja dan memberi petundjuk kepada siapa sadja jang 

mau kembali kepadaNja.’ 



Bagian Kempat 
 

434 
 

mantan Ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah yang integritas dan keulamaannya 

diakui oleh dunia Islam, menegaskan sebagai berikut : “Dalam hubungan 

kejakinan umat Islam bahwa agama Islam adalah matarantai terachir dari rentetan 

agama Allah jang dibawakan oleh para Rasul Allah jg ( yang, pen.) terdahulu 

sebagaimana dimaksud dalam ajat Al-Qur’an di tsb. di atas, Nabi (saw) 

mengatakan :  

رَجُل  بَنَ دَار ا فأََكْمَلَهَا وَأَحْسَنَهاَُ  إِلََّ مَوْضِعَ لبَِنَة  مَثلَِى وَمَثَلُ الأنَبِْيَاءِ مِنْ قَ بْلِى كَمَثَلِ  
 اتَمُ النَّبِيِ ين فَجَعَلَ النَّاسُ يَدْخُلُوْنََاَ وَيَ تَ عَجَّ بُ وْنَ وَيَ قُولُونَ لَوْلََ مَوْضِعُ اللَّبِنَةِ فأََنََ اللَّبِنَةُ وَأَنََ خَ 

“Perumpamaanku dibanding dengan para Nabi sebelum aku, ibarat 

orang jang mendirikan sebuah rumah jang dibangun sedemikian sempurna 

dan amat indah, tetapi masih tertinggal sebuah batu bata pada salah satu 

sudutnya. Ketika orang banjak berkesempatan memasuki rumah tersebut, 

merekapun amat kagum melihat rumah jang demikian indahnja itu. Tetapi 

setelah mereka melihat tempat jang masih tertinggal sebuah batu bata itu, 

merekapun menjajangkan, seraja mengatakan:alangkah baiknja rumah ini, 

bila batu bata jang tertinggal itu disempurnakan. Kata Nabi Muhammad 

selandjutnja : Akulah batubata jang tertinggal itu, dan aku adalah penutup 

para Nabi.” (HR Bukhari dan Muslim) 

Al-Qur’an 3:19 (Alu ‘Imran : 19, pen.) memberikan penegasan : “sungguh 

agama disisi Allah adalah Islam.” (   ِ اللََّّ عِنْدَ  ينَ  الد ِ سْلَامُ إنَِّ  الْإِ ). Lebih tandas lagi Al-

Qur’an 3:8 (Alu ‘Imran : 85, pen.) memperingatkan, “Barangsiapa mentjari 

pegangan agama selain Islam, ia samasekali tidak akan diterima oleh Allah, kelak 

diacherat ia akan termasuk orang2 jang rugi.”( سْلَامِ دِيناً فلَنَْ يقُْبلََ مِنْهُ  وَمَنْ يَبْتغَِ غَيْ    رَ الْإِ

 Al-Qur’an 5:3 (Al-Ma’idah:3, pen.) mengatakan :” Pada .(وَهُوَ فِي الْْخَِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ 

hari inilah aku telah sempurnakan agama kamu. Akupun telah penuhi nikmat-Ku 

kepadamu, dan Aku telah ridla bahwa Islam mendjadi agama kamu semua.” (  َالْيوَْم

سْلَامَ دِيناً  .(أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَمَْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لكَُمُ الْإِ

Dalam konteks strategi gerakan Muhammadiyah, Ketua Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, Dr. Haedar Nashir, dalam bukunya Ideologi Gerakan 

Muhammadiyah, menulis beberapa komponen ideologis yang semakin 

menegaskan Islam sebagai satu-satunya jalan kehidupan (way of life) dalam ber-

Muhammadiyah : 



 

 435 
 

1) Meyakini,memahami, mengamalkan, dan mengoperasionalisasikan 

Islam sebagai sistem ajaran, nilai, norma dan konsep yang kaffah 

(menyeluruh) dengan tuntutan berujud komitmen sikap yang pasti, 

istiqamah, cerdas, dan sepenuh hati sehingga menjadi pedoman bagi 

kehidupan umat pemeluknya dan diperluas kepada seluruh umat manusia 

menuju keselamatan hidup di dunia dan akhirat. 

2) Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam berkewajiban menjadikan Islam 

sebagai landasan, acuan, pedoman, dan orientasi seluruh gerakan dan 

aktivitasnya yang diwujudkan dalam dakwah amar ma’ruf nahi munkar 

baik ke dalam maupun ke luar di berbagai bidang kehidupan, sehingga 

Islam yang didakwahkan Muhammadiyah membawa rahmatan lil 

‘alamin bagi seluruh umat manusia. 

3) Dalam mewujudkan Islam sebagai pedoman bagi kehidupan manusia 

maka Gerakan dakwah yang dilakukan oleh Muhammadiyah secara 

menyeluruh itu haruslah dioperasionalisasikan atau diaktualisasikan 

dengan nyata melalui proses dan usaha yang tepat sasaran sehingga 

mencapai tujuan yang dicita-citakan yaitu mewujudkan masyarakat Islam 

yang sebenar-benarnya.”…383 

Sikap Resmi Muhammadiyah tentang Kemajemukan Agama 

Dalam Tanfidz Keputusan Muktamar Satu Abad Muhammadiyah 

(Muktamar Muhammadiyah ke-46 di Yogyakarta) yang dimuat dalam Berita 

Resmi Muhammadiyah No. 01/2010-2015, halaman 139-140 tentang 

kemajemukan Agama (pluralitas) dan pluralisme dinyatakan sebagai berikut : 

“Kemajemukan agama adalah realitas obyektif dalam kehidupan 

sosial-keagamaan sebagai sunnatullah. Penolakan terhadap kemajemukan 

agama berdampak sikap yang tidak toleran, menafikan eksistensi pihak lain 

sehingga menimbulkan perpecahan di kalangan umat dan masyarakat.  

Muhammadiyah menerima pluralitas agama tetapi menolak 

pluralisme yang mengarah pada sinkretisme, sintesisme, dan relatifisme. 

Karena itu, umat Islam diajak untuk memahami kemajemukan agama dan 

 
383 Haedar Nashir, Ideologi Gerakan Muhammadiyah (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2001), 

Cet. Pertama, hal. 104 



Bagian Kempat 
 

436 
 

keberagamaan dengan mengembangkan tradisi toleransi dan ko-eksistensi 

(hidup berdampingan secara damai) dengan tetap meyakini kebenaran 

agamanya masing-masing. Setiap individu bangsa hendaknya menghindari 

segala bentuk pemaksaan kehendak, ancaman dan penyiaran agama yang 

menimbulkan konflik antar pemeluk agama. Pemerintah diharapkan 

memelihara dan meningkatkan kehidupan beragama yang sehat untuk 

memperkuat kemajemukan dan persatuan bangsa.” 

Ikhtitam 

Membaca, mencermati dan memahami berbagai sumber autentik dalam 

Muhammadiyah yang penulis kemukakan di atas, tampak tak terbuka peluang dan 

ruang sekecil apapun untuk memberikan tafsiran-tafsiran “liar” atas makna Islam 

dalam paham Muhammadiyah sebagaimana wacana pluralisme agama yang 

dikembangkan oleh sebagian pemikir muslim. Sebagai catatan penutup, penulis 

tegaskan beberapa hal berikut ini : 

Pertama, pluralisme agama tidak sama dengan pluralitas agama yang 

dijunjung tinggi dan dihormati dalam sistem keyakinan Islam; Pluralisme agama 

menafikan semua sistem keyakinan yang ada, tetapi ia menegaskan eksistensinya 

sebagai agama baru, di atas semua agama; Dengan demikian ia bertentangan 

dengan hak asasi manusia untuk meyakini agama yang dipeluknya. Kedua, 

Kelemahan yang sangat mendasar baik dari segi metodologi maupun substansi 

pluralisme agama : inkonsistensi, reduksi, intoleransi dan basis paradigma yang 

sangat problematis; 

Ketiga, dari perspektif sejarah, pluralisme agama merupakan suatu bentuk 

liberalisasi agama yang secara kronologis muncul sebagai respon teologis 

terhadap pluralisme politik yang digulirkan oleh para peletak dasar-dasar 

demokrasi di permulaan abad modern. Keempat, Wacana pluralisme agama yang 

diusung oleh para penganjurnya lebih bersifat sebagai gerakan politik daripada 

gerakan agama/pemikiran keagamaan. Kelima, pluralisme agama, dengan 

berbagai aliran dan tema yang diusungnya, sejatinya ialah pergolakan internal 

teologi Kristiani yang sama sekali tidak ada pijakannya dalam tradisi Islam; 

Pergolakan masyarakat Barat di abad Pertengahan dengan agamanya 

meninggalkan trauma sejarah yang berkepanjangan. 



 

 437 
 

Berikutnya, keenam, Terbukti secara akademik, dalam mengusung 

gagasan-gagasannya, kaum pluralis melakukan reduksi dan distorsi atas konsep-

konsep kunci dalam Islam seperti makna Islam, Keselamatan, Ahli Kitab dan lain-

lain. Pluralisme agama, dengan demikian,  tidak lebih dari sekedar “racun” 

peradaban Barat yang materialis-sekularistik, cenderung berorientasi hegemonik 

dan destruktif serta bertentangan dengan ajaran Islam. Oleh karena itu hukumnya 

HARAM. Ketujuh, basis paradigm Pluralisme Agama yang problematik pada 

dirinya sendiri, kontradiktif dan bertentangan dengan Matan keyakinandan Cita-

cita Hidup Muhammadiyah pada point pertama : “Muhammadiyah adalah 

Gerakan Islam dan Dakwah Amar Ma’ruf Nahi Munkar, beraqidah Islam dan 

bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, bercita-cita dan bekerja untuk 

terwujudnya masyarakat utama, adil, makmur yang diridhoi Allah s.w.t. untuk 

melaksanakan fungsi dan misi manusia sebagai hamba dan khaifah Allah di muka 

bumi.” 

Kedelapan, Pluralisme Agama dengan segala wacana turunannya, 

kontradiktif dan bertentangan dengan MKCH kita, khususnya pada point ke-2 : 

“Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam adalah agama Allah yang 

diwahyukan kepada RasulNya, sejak Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa dan 

seterusnya sampai kepada Nabi penutup Muhammad s.a.w. sebagai hidayah dan 

rahmat Allah kepada umat manusia sepanjang masa, dan menjamin kesejahteraan 

hidup materiil dan spiritual, duniawi dan ukhrawi.”  Dalam masalah akidah dan 

ibadah, umat Islam wajib bersikap eksklusif, dalam artian haram 

mencampuradukkan antara akidah dan ibadah umat Islam dengan akidah dan 

ibadah pemeluk agama lain.384 

عَبَدْتُمْ.   قُلْ يََأيَ ُّهَا الْكَافِرُونَ. لََ أَعْبُدُ مَا تَ عْبُدُونَ. وَلََ أنَْ تُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ. وَلََ أَنََ عَابِدٌ مَا
 (6-1وَلََ أنَْ تُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِينُكُمْ وَلَِ دِينِ )سورة الكافرون : 

Kesembilan, Untuk mewujudkan kedamaian dan kerukunan dalam realitas 

bangsa yang majemuk dan pluralistik, pedekatan “setuju dalam perbedaan” (agree 

in disagree) yang digagas oleh Prof. A Mukti Ali lebih tepat dijadikan pilihan. 

Pendekatan ini cukup ideal karena akan melahirkan sikap toleransi dan saling 

menghormati. Dalam menjalankan berbagai kegiatan dakwah dan tabligh di 

 
384 Lihat, Majelis Ulama Indonesia, Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia (Jakarta : MUI, 

2005), hal. 58-66 



Bagian Kempat 
 

438 
 

Muhammadiyah, tentunya, kita sangat menjunjung prinsip tabsyir, islah dan 

tajdid. Bagi sementara pihak di internal umat kita yang tak kenal lelah melakukan 

propaganda “agama baru” pluralisme agama ataupun wacana-wacana liberalisasi 

Islam, dekonstruksi syari’ah dan desakralisasi Al-Qur’an, pada umumnya, tak 

pernah lepas dari dua kemungkinan : (1)tertipu (maghrur), terserang penyakit 

syubuhat akut karena tidak melengkapi diri dengan niat ikhlas dan keterampilan 

intelektual untuk melakukan integrasi dengan warisan klasik Islam; (2)menipu 

(ittiba’ al-syahawat). Dalam tidak sedikit keadaan seseorang dengan kapasitas 

intelektual yang terhormat dapat terjebak pada perkara-perkara pragmatis.Wallahu 

A’lamu bi al-shawab. 

  



 

 439 
 

Oleh: Adian Husaini 

Anggota Majelis Tabligh & Dakwah KhususPP Muhammadiyah  

Periode 2005-2010 

 

”Amerika Serikat juga memberikan pendanaan kepada berbagai 

organisasi Muslim dan pesantren untuk mengangkat persamaan jender 

dan anak perempuan dengan memperkuat pengertian tentang nilai-nilai 

tersebut di antara para pemimpin perempuan masyarakat dan membantu 

demokratisasi serta kesadaran jender di pesantren melalui pemberdayaan 

pemimpin pesantren laki-laki dan perempuan.”  (Program Amerika 

Serikat dalam mengembangkan paham kesetaraan gender. Lihat: 

http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_depl

u-AS.html ). 

 

“Mukhthi’un man zhanna yawman anna li-asysya’labi diinaa --Adalah keliru, orang yang 

menyangka, bahwa suatu hari, serigala punya agama.  (Pepatah Arab).  

 

Pada Hari Jumat, 18 Maret 2005, dunia Islam disuguhi satu tontonan yang ganjil. 

Ketika itu, Amina Wadud, seorang feminis liberal, memimpin shalat Jumat di sebuah 

Gereja Katedral di Sundram Tagore Gallery 137 Greene Street, New York. Wadud, 

seorang profesor Islamic Studies di Virginia Commonwealth University, menjadi imam 

sekaligus khatib, dalam salat Jumat yang diikuti sekitar 100 jamaah, laki-laki dan wanita. 

Shaf laki-laki dan wanita bercampur. Sang Muazin pun seorang wanita, tanpa kerudung. 

 Amina Wadud adalah seorang feminis. Ia menulis  buku berjudul Qur’an and 

Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective (Diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia dengan judul Quran menurut Perempuan, (Jakarta: Serambi, 

2001).   Melalui bukunya, Wadud berusaha membongkar cara menafsirkan al-Quran 

‘model klasik’ yang dinilainya menghasilkan tafsir yang bias gender, alias menindas 

wanita. Ia tidak menolak al-Quran. Tetapi, yang dia lakukan adalah membongkar metode 

tafsir klasik dan menggantinya dengan metode tafsir gaya baru yang dia beri nama 

“Hermeneutika Tauhid”. Dengan metode tafsir gaya baru itu – meskipun al-Qurannya 

http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html
http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html
http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html


Bagian Kempat 
 

440 
 

sama – maka produk hukum yang diperoleh juga sangat berbeda. Sebagaimana banyak 

pemikir liberal lainnya, Wadud juga berpegang pada kaedah “relativisme tafsir.”  Kata 

Wadud, “Tidak ada metode tafsir Alquran yang benar-benar objektif. Masing-masing ahli 

tafsir melakukan beberapa pilihan subjektif.” 1  

 Salah satu ayat yang banyak digugat kaum feminis, misalnya, adalah soal 

kepemimpinan dalam rumah tangga (QS 4:34). Mereka menolak jika ayat itu diartikan 

sebagai keharusan laki-laki sebagai pemimpin rumah tangga. Kaum aktivis gender tidak 

mengakui sifat kodrati wanita sebagai ibu rumah tangga (rabbatul bayt).  Bagi mereka, 

penempatan wanita sebagai penanggung jawab urusan rumah tangga adalah merupakan 

konsep budaya, bukan hal yang kodrati. Amina Wadud menulis tentang hal ini: 

“Seorang wanita yang lebih independen dan berwawasan luas mungkin akan lebih 

baik dalam memimpin suatu bangsa menuju upaya masa depan mereka. Demikian 

juga, seorang suami mungkin saja lebih sabar terhadap anak-anak. Jika tidak 

selamanya, maka mungkin secara temporer, misalnya ketika istri jatuh sakit, 

suami harus dibolehkan untuk melaksanakan tugas. Sebagaimana kepemimpinan 

adalah bukan karakteristik abadi dari semua laki-laki, begitupun perawatan anak 

bukan karakteristik abadi dari semua wanita.” 2 

 
1 Amina Wadud, Quran Menurut Perempuan, hal. 33. Tahun 2004, PSW UIN Yogya menerbitkan 

sebuah buku berjudul Isu-Isu Gender dalam Kurikulum Pendidikan Dasar dan Menengah, yang 

juga berpijak pada konsep relativisme Tafsir: ”Teks-teks keagamaan bukanlah sesuatu yang berdiri 

sendiri dan terlepas dari konteksnya. Oleh karena itu, ia juga tidak bisa dipahami, kecuali dalam 

relasinya dengan entitas lainnya. Pada tataran inilah pentingnya kita melihat kembali teks dan 

pemahaman serta penafsirannya secara epistemologis dan hermeneutis. Bila ini sudah dilakukan, 

maka penafsiran dan pemahaman ulang terhadap al-Quran dan hadis, terasa bukan sebagai sesuatu 

yang tidak normal, tapi malah sebagai keniscayaan. Mengapa menjadi niscaya, karena pola 

pemahaman keagamaan itu melibatkan dimensi kreatif manusia, maka tidak ada yang ”tabu” dalam 

pemahaman keagamaan untuk ditelaah ulang, karena siapa tahu jika yang selama ini kita anggap 

sebagai kebenaran dogma agama itu – dalam istilah Peter L. Berger dan Luckmann – adalah sesuatu 

yang bersifat socially constructed belaka.” (hal. 2) 

 
2 Ibid, hal. 158.  Praktik dan gagasan Amina Wadud ini kemudian dipuji-puji kaum liberal di 

Indonesia. Husein Muhammad, seorang aktivis kesetaraan gender, mendukung keabsahan wanita 

menjadi imam bagi laki-laki. Menurut Husein Muhammad, pandangan yang mengharamkan 

wanita menjadi imam salat bagi laki-laki, muncul dari masyarakat yang memiliki budaya patriarki. 

Ia menulis:   “Maka kehadiran dan penampilan perempuan di hadapan laki-laki apalagi dalam 

shalat, dianggap atau diyakini bisa mengganggu pikiran dan hati laki-laki pada umumnya. 

Pandangan ini sesungguhnya muncul dari mainstream kebudayaan laki-laki atau yang seringkali  

disebut pandangan kebudayaan patriarki.” (Lihat, Husein Muhammad, “Perempuan dalam Fiqh 

Ibadah”,  dalam buku Wacana Fiqih Perempuan dalam Perspektif Muhammadiyah, terbitan 



 

 441 
 

Amina Wadud adalah salah satu contoh feminis yang berusaha menerapkan 

konsep “kesetaraan gender” dengan mengubah konsep-konsep Islam tentang wanita untuk 

disesuaikan dengan nilai-nilai modern yang berlaku di dunia saat ini. Dalam 

perspektifnya, banyak hukum Islam yang diterapkan selama ini di tengah masyarakat 

Islam adalah hasil konstruksi kaum laki-laki. Karena itulah, dia ingin membuat konstruksi 

hukum baru dalam perspektif dan kepentingan perempuan. Karena itulah, bukunya diberi 

judul: Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective, atau 

dalam bahasa Indonesianya: Quran Menurut Perempuan.  

Paham ‘kebencian’ 

 Jika ditelusuri,  ide “gender equality” (kesetaraan gender) yang dianut oleh 

Wadud dan kaum feminis lainnya, bersumber dari pengalaman Barat dengan pandangan 

hidup sekular-liberal. Menurut Ratna Megawangi, ide kesetaraan gender ini bersumber 

pada ideologi Marxis, yang menempatkan wanita sebagai kelas tertindas dan laki-laki 

sebagai kelas penindas. Paradigma Marxis melihat institusi keluarga sebagai “musuh” 

yang pertama-tama harus dihilangkan atau diperkecil perannya apabila masyarakat 

komunis ingin ditegakkan, yaitu masyarakat yang tidak ada kaya-miskin, dan tidak ada 

perbedaan peran antara laki-laki dan perempuan. Keluarga dianggap sebagai cikal-bakal 

segala ketimpangan sosial yang ada, terutama berawal dari hubungan yang timpang antara 

suami dan istri. Sehingga bahasa yang dipakai dalam gerakan feminisme mainstream 

adalah bahasa baku yang mirip dengan gerakan kekiri-kirian lainnya. Yaitu, bagaimana 

mewujudkan kesetaraan gender melalui proses penyadaran bagi yang tertindas, 

pemberdayaan kiaum tertindas, dan sebagainya. 3  

 Menurut Ratna, agenda feminis mainstream, semenjak awal abad ke-20, adalah 

bagaimana mewujudkan kesetaraan gender secara kuantitatif, yaitu pria dan wanita harus 

sama-sama (fifty-fifty) berperan baik di luar maupun di dalam rumah. Untuk mewujudkan 

kesetaraan seperti itu, para feminis sampai sekarang masih percaya bahwa perbedaan 

peran berdasarkan gender adalah karena produk budaya, bukan karena adanya perbedaan 

biologis, atau perbedaan nature, atau genetis. Para feminis yakin dapat mewujudkannya 

melalui perubahan budaya, legislasi, atau pun praktik-praktik pengasuhan anak. 4 

 Perspektif Marxis inilah yang senantiasa melihat laki-laki dalam nuansa 

kecurigaan. Di kalangan Muslim, ini bisa dilihat dalam cara pandang kaum feminis yang 

 
Majelis Tarjih dan Pengembangan Pemikiran Islam PP Muhammadiyah Yogyakarta dan 

Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka Jakarta, 2005), hal. 22) 

 
3 Ratna Megawangi, Membiarkan Berbeda? (Bandung: Mizan, 1999), hal. 11.  

 
4 Ibid, hal. 9-10. 

 



Bagian Kempat 
 

442 
 

senantiasa melihat para mufassir atau fuqaha dalam kacamata kecurigaan, bahwa mereka 

menafsirkan ayat-ayat al-Quran atau hadits dalam kerangka melestarikan hegemoni atau 

kepentingan laki-laki atas wanita. Para pendukung ide gender equality menolak 

penafsiran yang bersifat tafadul, yang memberikan kelebihan kepada laki-laki atas dasar 

jenis kelamin. Pada tahun 2003, sekelompok aktivis dan ulama yang tergabung dalam 

Forum Kajian Kitab Kuning telah menerbitkan satu buku bertajuk “Wajah Baru Relasi 

Suami-Istri: Telaah Kitab ‘Uqud al-Lujayn”  yang memperjuangkan gender equality dan 

menolak segala macam hukum yang mereka anggap bersifat diskriminatif terhadap 

wanita.  Menurut mereka, QS an-Nisa:34, harus diartikan, bahwa kelebihan itu bukanlah 

karena jenis kelamin, tetapi karena prestasi yang dicapai oleh setiap orang tanpa melihat 

jenis kelamin, apakah laki-laki atau wanita. Menurut para pendukung ide kesetaraan 

gender ini, banyak ajaran agama yang selama ini ditafsirkan berdasarkan kepentingan 

laki-laki, sehingga merugikan wanita. 5 

Semangat kebencian terhadap laki-laki juga tampak ditanamkan, misalnya,  pada 

buku yang diterbitkan oleh Pusat Studi Wanita UIN Yogyakarta, berjudul Isu-Isu Gender 

dalam Kurikulum Pendidikan Dasar dan Menengah (2004).  Pada sampul belakang buku 

ini ditulis: 

“Sudah menjadi keprihatinan bersama bahwa kedudukan kaum perempuan dalam 

sejarah peradaban dunia, secara umum, dan peradaban Islam secara khusus, telah 

dan sedang mengalami penindasan. Mereka tertindas oleh sebuah rezim laki-laki: 

sebuah rezim yang memproduksi pandangan dan praktik patriakhisme dunia 

hingga saat ini. Rezim ini masih terus bertahan hingga kini lantaran ia seakan-

akan didukung oleh ayat-ayat suci. Sebab itu, sebuah pembacaan yang mampu 

mendobrak kemapanan rezim laki-laki ini merupakan kebutuhan yang sangat 

mendesak saat ini untuk dilakukan.”  

  Karena berangkat dari semangat ’kebencian’ dan ’dendam’ inilah maka para 

pengusung dan pengasong paham kesetaraan gender ini terkadang menjadi gelap mata 

dan membabi buta dalam upaya merombak hukum-hukum Islam.  Mereka memandang 

hukum-hukum Islam yang membeda-bedakan antara laki-laki dan wanita perlu ditinjau 

kembali, karena hal itu termasuk dalam kategori ”bias gender” dan menindas perempuan.  

Seperti sedang melampiaskan ’dendamnya’ buku Isu-Isu Gender dalam Kurikulum 

Pendidikan Dasar dan Menengah terbitan PSW UIN Yogya ini pun lalu membongkar 

 
5 M. Idrus Ramli (ed.), Menguak Kebatilan dan Kebohongan Sekte FK3, Rabithah Ma’ahid 

Islamiyah Cabang Pasuruan, Pasuruan, 2004. Buku yang ditulis para kyai muda NU Jawa Timur 

ini dengan serius membongkar berbagai kekeliruan dan kepalsuan pendapat aktivis “Kesetaraan 

Gender” yang tergabung dalam forum FK3.  

 



 

 443 
 

ajaran-ajaran Islam yang sudah final dan selama ini sudah diterima oleh kaum Muslimin 

sebagai satu Ijma’ dari generasi ke generasi. Hampir tidak ada aspek hukum yang luput 

dari gugatan kaum aktivis gender dari UIN Yogya. Dalam aspek ibadah misalnya, 

dipersoalkan: mengapa azan harus dilakukan oleh laki-laki; mengapa wanita tidak boleh 

menjadi imam shalat bagi laki-laki; mengapa dibedakan cara mengingatkan imam yang 

salah bagi makmum laki-laki dan makmum wanita; mengapa shaf wanita harus di 

belakang; mengapa imam dan khatib shalat Jumat harus laki-laki. 

Masih dalam aspek ibadah, digugat juga persoalan pembedaan jumlah kambing 

aqidah bagi anak laki-laki dan wanita. Dalam masalah haji, digugat keharusan wanita 

ditemani oleh mahramnya, sedangkan laki-laki tidak. Juga, dipersoalkan pembedaan 

pakaian ihram bagi jamaah haji laki-laki dan wanita. Dalam urusan rumah tangga, digugat 

keharusan istri untuk meminta izin suami jika hendak keluar rumah. Dalam masalah 

pernikahan, misalnya, digugat juga ketiadaan hak talak bagi wanita. ”Talak seharusnya 

merupakan hak suami dan istri, artinya kalau memang suami berbuat salah (selingkuh), 

istri punya hak mentalak suami.” (hal. 175).  Tak hanya itu, buku ini juga menggugat 

tugas seorang Ibu untuk menyusui dan mengasuh anak-anaknya. Ditulis dalam buku ini:  

”Seorang Ibu hanya wajib melakukan hal-hal yang sifatnya kodrati seperti 

mengandung dan melahirkan. Sedangkan hal-hal yang bersifat diluar qodrati  itu 

dapat dilakukan oleh seorang Bapak. Seperti mengasuh, menyusui (dapat diganti 

dengan botol), membimbing, merawat dan membesarkan, memberi makan dan 

minum dan menjaga keselamatan keluarga.” (hal. 42-43).  

Beginilah cara berpikir kaum gender di lingkungan UIN Yogya. Kita bisa 

bertanya kepada kaum gender itu, jika menyusui anak bukan tugas wanita, lalu untuk apa 

Allah mengaruniai wanita dengan sepasang payudara?  Bukankah sudah begitu banyak 

penelitian yang menyebutkan manfaat Air Susu Ibu (ASI) bagi si bayi, bagi si ibu, dan 

juga bagi hubungan psikologis antara bayi dan ibunya. Tapi, dengan alasan ’kesetaraan 

gender’, tugas menyusui bagi wanita itu ditolak dan dinyatakan sebagai kewajiban 

bersama antara bapak dan ibu. Jika perlu, anak disusui dengan botol.  

Fenomena Barat dan Kristen 

Di dalam buku berjudul Pengantar Kajian Gender  terbitan PSW-UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta (2003) dikutip sejumlah definisi gender:  

”Di dalam Women’s Studies Encyclopedia dijelaskan bahwa gender adalah suatu 

konsep kultural yang berupaya membuat perbedaan (distinctition) dalam hal 

peran, perilaku, mentalitas, dan karakteristik emosional antara laki-laki dan 

perempuan yang berkembang di dalam masyarakat. Ini senada dengan apa yang 

diungkapkan oleh Hillary M. Lips dalam bukunya yang terkenal Sex and Gender: 



Bagian Kempat 
 

444 
 

An Introduction sebagaimana dikutip Nasaruddin Umar (1999), gender adalah 

harapan-harapan budaya terhadap laki-laki dan perempuan (cultural expectations 

for women and men).” (hal. 54).  

Para pegiat gender ini biasanya menggugat apa yang mereka sebut sebagai budaya 

patriarki dalam masyarakat, sebagaimana ditulis dalam buku terbitan PSW-UIN Jakarta: 

”Di dalam budaya patriarki ini, bidang-bidang politik, ekonomi, pendidikan, hukum, 

agama, dan juga di ranah domestik senantiasa dikuasai laki-laki. Sebaliknya, pada waktu  

yang sama, perempuan terpinggirkan karena perempuan dianggap atau diputuskan tidak 

layak dan tidak mampu untuk bergelut di bidang-bidang tersebut.” (hal. 60).  

Jika ditelaah, sebenarnya, cara pandang ‘gender equality’ tidak terlepas dari latar 

belakang sejarah peradaban Barat yang di masa lalu berlaku sangat kejam terhadap 

wanita. Belakangan, mereka kemudian bergerak dari satu kutub ekstrim ke kutub ekstrim 

lain dalam memperlakukan wanita. Philip J. Adler, dari East Carolina University, dalam 

bukunya World Civilizations, (terbit tahun 2000), menggambarkan bagaimana kekejaman 

Barat dalam memandang dan memperlakukan wanita. Sampai abad ke-17, di Eropa, 

wanita masih dianggap sebagai jelmaan setan atau alat bagi setan untuk menggoda 

manusia. (Mungkin ini terpengaruh oleh konsep Kristen tentang Eva yang digoda oleh 

Setan sehingga menjerumuskan Adam) Sejak awal penciptaannya, wanita memang sudah 

tidak sempurna. Mengutip seorang penulis Jerman abad ke-17, Adler menulis: It is a fact 

that women has only a weaker faith (In God). Adalah fakta bahwa wanita itu lemah dalam 

kepercayaannya kepada Tuhan. Dan itu, kata mereka, sesuai dengan konsep etimologis 

mereka tentang wanita, yang dalam bahasa mereka disebut ‘female’ berasal dari bahasa 

Yunani ‘femina’. Kata ‘femina’ berasal dari kata ‘fe’  dan ‘minus’. ‘Fe’ artinya ‘fides’, 

‘faith’ (kepercayaan atau iman). Sedangkan ‘mina’ berasal dari kata ‘minus’, artinya 

‘kurang’. Jadi ‘femina’ artinya ‘seseorang yang imannya kurang’ (one with less faith). 

Karena itu, kata penulis Jerman abad ke-17 itu: Therefore, the female is evil by nature. 

(Karena itu, wanita memang secara alami merupakan makhluk jahat). 6 

 Masyarakat Barat seperti terjebak dalam berbagai titik ekstrim dan lingkaran 

setan yang tiada ujung pangkal dalam soal nilai.  Mereka berangkat dari satu titik ekstrim 

ke titik ekstrim lainnya. Dalam kasus homoseksual, dulu mereka memperlakukan mereka 

dengan sangat kejam dan sadis. Robert Held, dalam bukunya, Inquisition, (Florence: 

Bilingual publishers, 1985), memuat foto-foto dan lukisan-lukisan yang sangat 

mengerikan tentang kejahatan Inquisisi yang dilakukan tokoh-tokoh Gereja ketika itu. Dia 

paparkan lebih dari 50 jenis dan model alat-alat  siksaan yang sangat brutal, seperti 

 
6  Philip J. Adler, World Civilization, (Belmont: Wasworth, 2000), hal. 289.   

 



 

 445 
 

pembakaran hidup-hidup, pencungkilan mata, gergaji pembelah tubuh manusia, 

pemotongan lidah, alat penghancur kepala, pengebor vagina, dan berbagai alat dan model 

siksaan lain yang sangat brutal. Ironisnya lagi, sekitar 85 persen korban penyiksaan dan 

pembunuhan adalah wanita. Antara tahun 1450-1800, diperkirakan antara dua-empat juta 

wanita dibakar hidup-hidup di dataran Katolik maupun Protestan Eropa. Dalam buku ini 

juga digambarkan, bahwa pelaku homoseksual digergaji hidup-hidup. Dalam kasus 

gerakan feminisme Barat juga terjebak ke dalam titik-titik ekstrim. Jika dulu mereka 

menindas wanita habis-habisan, maka kemudian mereka memberikan kebebasan tanpa 

batas kepada wanita.  

 Kaum feminis juga berusaha keras bagaimana agar gerakan mereka mendapatkan 

legitimasi dari Bible. Mereka tidak lagi menulis God, tetapi juga Goddes. Sebab, 

gambaran Tuhan dalam agama mereka adalah Tuhan maskulin. Mereka ingin Tuhan yang 

perempuan. Dalam buku “Feminist Aproaches to The Bible”, seorang aktivis perempuan, 

Tivka Frymer-Kensky,  menulis makalah dengan judul: “Goddesses: Biblical Echoes”.  

Aktivis lain, Pamela J. Milne, mencatat, bahwa dalam tradisi Barat, Bible manjadi sumber 

terpenting bagi penindasan terhadap perempuan. Tahun 1895, Elizabeth Cady Stanton 

menerbitkan buku The Women’s Bible, dimana ia mengkaji seluruh teks Bible yang 

berkaitan dengan perempuan. Kesimpulannya, Bible mengandung ajaran yang 

menghinakan perempuan, dan dari ajaran inilah terbentuk dasar-dasar pandangan Kristen 

terhadap perempuan. Berikutnya, Stanton berusaha meyakinkan, bahwa Bible bukanlah 

kata-kata Tuhan, tetapi sekedar koleksi tentang sejarah dan mitologi yang ditulis oleh 

kaum laki-laki. Sebab itu, perempuan tidak memiliki kewajiban moral untuk mengikuti 

ajaran Bible. Para tokoh agama Kristen kemudian memandang karya Elizabeth C. Stanton 

sebagai karya setan. 7  

 Pemberontakan besar dalam soal posisi dan peran wanita dalam Kristen dilakukan 

oleh Dan Brown melalui novelnya “The Da Vinci Code”. Novel ini menggugat asas ajaran 

Kristen, yakni persepsi tentang Jesus sebagai Tuhan. Brown berusaha meyakinkan jutaan 

pembaca novel ini, bahwa Jesus telah menikahi Mary Magdalena dan mempunyai 

keturunan. Bukan hanya itu, Jesus juga mewariskan Gerejanya kepada Magdalena dan 

bukan kepada St. Peter, seperti dipercayai kaum Kristen saat ini. Brown menyodorkan 

data dari Injil Philip, bahwa Jesus memang mengawini Mary Magdalena dan mempunyai 

anak keturunan. Di Gospel of Philip tertulis: “And the companion of the Saviour is Mary 

Magdalene. Christ loved her more than all the disciples and used to kiss her often on her 

mouth. The rest of the disciples were offended by it and expressed disapproval. They said 

to him, “Why do you love her more than all of us?”    

 
7 Phyllis Trible (et.al.), Feminist Aproaches to The Bible, (Washington: Biblical Archeology 

Society, 1995).  

 



Bagian Kempat 
 

446 
 

 Jadi, kata Bible ini, Jesus mempunyai pasangan bernama Mary Magdalena 

dan terbiasa mencium Magdalena di bibirnya. Jesus mencintai Magdalena lebih 

dari pengikutnya yang lain, sehingga menyulut rasa iri hati. Itulah yang akhirnya 

memicu pelarian Mary Magdalena dari Jerusalem ke Perancis dengan bantuan 

orang-orang Yahudi. Martin Lunn, melalui bukunya, Da Vinci Code Decoded 

(diterjemahkan ke bahasa Indonesia oleh Isma B. Koesalamwardi), mengungkap 

sejumlah bukti tambahan tentang perkawinan Jesus dengan Mary Magdalena.  

 Dalam diskursus “gender equality” saat ini, wacana tentang pewarisan 

Gereja oleh Jesus kepada seorang wanita tentu saja sangat menarik. Sebab, hingga 

kini, Gereja Katolik tetap tidak mengizinkan wanita ditahbiskan menjadi pelayan 

gereja. Hingga kini, wanita menjadi warga ‘kelas dua’ dalam Gereja Katolik. 

Menyusul perdebatan sengit masalah ini, tahun 1994, Paus Yohannes Paulus II 

mengeluarkan deklarasi “Ordinatio Sacerdotalis” yang menegaskan: “Gereja tidak 

mempunyai otoritas untuk memberi tahbisan imam kepada wanita dan bahwa 

keputusan ini harus ditaati oleh semua umat beriman.”  

 Begitu juga dengan doktrin “larangan menikah bagi pastor” (celibacy), 

masih tetap dipertahankan, meskipun sekarang mulai banyak teolog Katolik yang 

menggugat larangan kawin ini. Prof. Hans Kung, misalnya, melalui bukunya, The 

Catholic Church: A Short HIstory (New York: Modern Library, 2003), menyebut 

doktrin celibacy bertentangan dengan Bible (Matius, 19:12, 1 Timotius, 3:2). 

Doktrin ini, katanya, juga menjadi salah satu sumber penyelewengan seksual di 

kalangan pastor. Pendukung novel Dan Brown tentu akan setuju dengan gagasan 

Prof. Hans Kung dan ide bolehnya wanita menjadi pastor. Logikanya, jika Jesus 

saja kawin dan mewariskan Gerejanya kepada wanita, maka mengapa pengikutnya 

dilarang kawin dan melarang wanita menjadi pastor. 

Hermeneutika feminis 

 Sebagaimana disebutkan sebelumnya, salah satu cara pemberontakan kaum 

feminis terhadap doktrin-doktrin Kristen yang dinilai menindas wanita adalah dengan 

merombak metode penafsiran Bible, yang dikenal sebagai metode hermeneutika feminis. 

Kaum feminis Kristen menggunakan metode ini untuk mengubah ketentuan-ketentuan 

agama Kristen yang mereka pandag menindas kaum wanita. Sebuah buku berjudul 

Metode Penafsiran Alkitab, yang ditulis Dr. A.A. Sitompul dan Dr. Ulrich Beyer,  

menjelaskan masalah hermeneutika kaum feminis ini.  



 

 447 
 

 Berikut ini ringkasan hermeneutika feminis yang disarikan dalam buku tersebut. 

Dijelaskan, bahwa metode penafsiran ala feminisme memang belakangan ini berkembang 

di kalangan Kristen. Asumsi utama yang muncul disebabkan teks Alkitab yang ditulis 

dalam konteks budaya patriarkal yang diterjemahkan dan ditafsirkan dalam budaya 

patriarkal pula. Konteks patriarkal ini telah menyebabkan wanita menjadi 

terdehumanisasi dan menjadi terpinggirkan, serta memperlakukan mereka sebagai warga 

kelas dua yang inferior. Semua penafsiran feminis berusaha mengurangi sistem patriarkal 

tidak saja teks Alkitabiah tetapi juga tradisi teologi yang didasarkan pada teks patriarkal.  

 Prinsip hermeneutika feminis: (1) Semua kritik feminis menempatkan 

kepentingan ekstrim terhadap kesadaran feminis, termasuk di dalamnya pengalaman unik 

sebagai suatu cara memahami kitab suci. Kesadaran mendalam adalah tentang kesamaan 

dan keseimbangan, serta tuntutan memperlakukan wanita sama dengan pria, (2) Semua 

wanita adalah manusia seutuhnya, (3) Karena wanita telah menemukan penafsiran 

tradisional mengenai identitas mereka dengan teratur bertentangan dengan kesadaran 

identitas mereka dan pengalaman sendiri, kriteria dasar untuk menghakimi wanita adalah 

pengalaman wanita itu sendiri.  

 Dalam analisis Fiorenza, yang terjadi selama ini adalah pelecehan terhadap 

wanita dengan memakai teks Alkitab sebagai alat untuk menghadang perjuangan wanita 

menuju kebebasan. Karena itu, suatu hermeneutika feminis menentang kuasa teks 

patriarkal dan pemakaian mereka sebagai alat menentang perjuangan wanita. Dia lalu 

mengusulkan lima unsur kunci dalam hermeneutika feminis: (1) Kritik feminis harus 

menerima suatu bentuk kecurigaan penerimaan wibawa Alkitab; (2) Kritik feminis harus 

mengevaluasi lebih daripada koreksi. Artinya, banyak teks dan penafsiran harus ditolak 

jika teks-teks tersebut diabadikan dan mensahkan struktur patriarkal; (3) Penafsiran 

adalah terpisah dari proklamasi atau pemberitaan Firman Tuhan. Teks atau tradisi yang 

mengabadikan struktur penindasan patriarkal dilarang diproklamasikan sebagai “firman 

Allah” untuk bangsa-bangsa pada masa kini. Sebelum teks diterjemahkan dengan bahasa 

yang inklusif, suatu proses seleksi yang cermat harus dilakukan; (4) Teks yang 

mengabadikan dan mengesahkan struktur patriarkal akan penindasan harus diubah. 

Hermeneutika ini bertujuan untuk merekonstruksi kemurnian dan sejarah Kristen mula-

mula dari perspektif wanita; (5) Penafsiran harus meliputi perayaan dan ritus, 

mengaktualisasikan teks kepada situasi masa kini. Cerita Alkitab diceritakan kembali dari 

perspektif imajinasi feminis, khususnya sisa-sisa non-patriarkal.   

 Jadi, yang penting dalam penafsiran feminisme adalah bagaimana teks Alkitab 

ditafsirkan secara benar tanpa melupakan nilai kemanusiaan seutuhnya. Untuk itu 



Bagian Kempat 
 

448 
 

diperlukan studi kritis secara sastra Alkitab maupun dari perspektif yang lain agar 

penafsiran itu berlangsung secara tepat. 8 

Menjiplak Metode Bibel  

 Jika ditelaah, banyak metode penafsiran kaum feminis terhadap al-Quran 

sebenarnya merupakan jiplakan terhadap metodologi serupa kaum feminis dalam Kristen 

dalam menafsirkan Bibel. Di sini ada dua masalah yang perlu ditelaah dengan cermat. 

Pertama, validitas dan kebenaran konsep ‘gender equality’ itu sendiri. Kedua, perbedaan 

sifat antara teks Al-Quran dan teks Bible.  

 PERTAMA, masalah konsep ‘gender equality’ yang digagas kaum feminis 

dalam masyarakat Islam – seperti Amina Wadud, Musdah Mulia, dan sebagainya – saat 

ini sudah terbukti merupakan konsep yang kebablasan dan membubarkan syariat Islam. 

Konsep ini berangkat dari ideologi Marxis yang tidak menerima perbedaan fithri dan 

jasadiah antara  laki-laki dan wanita.  Padahal, jika ditelaah, kaum feminis itu sendiri tidak 

konsisten dalam menyikapi pembedaan (diskriminasi) antara pria dan wanita.  

Dalam lapangan olah raga, misalnya, kaum feminis tidak memprotes diskriminasi 

gender. Tetapi, dalam lapangan ibadah, mereka menolak. Olah raga merupakan contoh   

yang jelas, bahwa pria dan wanita memang berbeda. Cabang olah raga tinju, sepakbola, 

gulat, bulun tangkis, dan sebagainya, membedakan antara kelompok wanita dan kelompok 

pria. Wanita ditempatkan dalam kelas yang lebih rendah dari kelas pria. Kaum feminis 

tidak protes dan meminta agar dalam cabang-cabang olah raga itu mereka disejajarkan 

dengan pria. Mereka tidak merasa terhina dengan diskriminasi semacam itu. Tetapi, orang 

seperti Amina Wadud, merasa terhina karena tidak boleh khutbah Jumat dan dalam shaf 

shalat harus berada di belakang laki-laki.  

 Jika konsep ‘gender equality’ dijadikan sebagai standar berpikir dalam 

menafsirkan teks al-Quran, maka akan terjadi perombakan hukum Islam secara besar-

besaran. Itulah, misalnya, yang dilakukan oleh Musdah Mulia dan kawan-kawan. Tahun 

2004,  Tim Pengarusutamaan Gender Departemen Agama Republik Indonesia 

menerbitkan sebuah buku bertajuk “Pembaruan Hukum Islam: Counter Legal Draft 

Kompilasi Hukum Islam”. Buku ini telah menjadi perdebatan hebat di Indonesia, sebab 

untuk pertama kali dalam sejarah Indonesia, sekelompok cendekiawan dari kalangan 

Muslim yang concern terhadap masalah gender equality dan berada di bawah naungan 

Departemen Agama mengeluarkan legal draft yang sangat kontroversial. Diantara pijakan 

pembuatan buku ini ialah paham Pluralisme Agama, disamping konsep gender equality. 

 
8 A.A. Sitompul dan Ulrich Beyer,  Metode Penafsiran Alkitab, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2005), hal. 337-340. 



 

 449 
 

 Beberapa pasal yang menimbulkan kontroversi hebat diantaranya: Pertama, 

bahwa asas perkawinan adalah monogami (pasal 3 ayat 1), dan perkawinan di luar ayat 1 

(poligami) adalah tidak sah dan harus dinyatakan batal secara hukum (pasal 3 ayat 2). 

Kedua, batas umur calon suami atau calon istri minimal 19 tahun (pasal 7 ayat 1). Artinya, 

perkawinan yang dilakukan oleh laki-laki dan wanita di bawah usia tersebut – meskipun 

keduanya sudah baligh – tetap dinyatakan tidak sah. Ketiga, perkawinan beda agama 

antara muslim atau muslimah dengan orang non muslim disahkan (pasal 54). Keempat, 

calon suami atau istri dapat mengawinkan dirinya sendiri (tanpa wali), asalkan calon 

suami atau istri itu berumur 21 tahun, berakal sehat,  dan rasyid/rasyidah. (pasal 7 ayat 

2).  Kelima, ijab-qabul boleh dilakukan oleh istri-suami atau sebaliknya suami-istri. 

(pasal 9). Keenam, masa iddah bukan hanya dimiliki oleh wanita tetapi juga untuk laki-

laki. Masa iddah bagi laki-laki adalah seratus tiga puluh hari (pasal  88 ayat 7(a)). 

Ketujuh, talak tidak dijatuhkan oleh pihak laki-laki, tetapi boleh dilakukan oleh suami 

atau istri di depan Sidang Pengadilan Agama (pasal 59). Kedelapan, bagian waris anak 

laki-laki dan wanita adalah sama (pasal 8 ayat 3, bagian Kewarisan). 

 Konsep kesetaraan gender adalah salah satu agenda penting dari Liberalisasi 

Islam. Seperti ditulis Budhy Munawar-Rachman, aganda-agenda Islam Liberal dalam 

masalah kesetaraan gender adalah: (1) Menciptakan kondisi perempuan yang memiliki 

kebebasan memilih (freedom of choice) atas dasar hak-haknya yang sama dengan laki-

laki, (2) Perempuan  tidak dipaksa melulu menjadi ibu rumah tangga, dimana ditekankan 

bahwa inilah tugas utamanya (bahkan kodrat) sebagai perempuan. 9 

 KEDUA, masalah perbedaan sifat antara teks al-Quran dan teks Bible. Perbedaan 

sifat yang mendasar antara teks al-Quran dan Bibel ini biasanya diabaikan oleh kaum 

feminis.  Metode kontekstualisasi yang mengabaikan teks biasa dilakukan dalam tradisi 

Bible, karena teks Bible memang bukan merupakan teks wahyu. Dalam buku berjudul 

Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, karya David J. Hesselgrave dan Edward 

Rommen (terj. Stephen Suleeman), yang diterbitkan oleh penerbit Kristen, BPK, 

dijelaskan tentang perbedaan antara karakter teks Bible dengan teks al-Quran. Ditulis 

dalam buku ini: 

“Para pelaku kontekstualisasi Islam diperhadapkan dengan serangkaian masalah 

yang unik. Apakah yang dapat dilakukan terhadap kitab yang “dibuat di sorga” 

dalam bahasa Allah dan tidak mengakui unsur manusia sedikit pun? Kitab itu 

boleh disampaikan, ditafsirkan, dikhotbahkan, diajarkan, dihafalkan, namun tidak 

 
9 Budhy Munawar Rachman, “Penafsiran Islam Liberal atas Isu-isu Gender dan Feminisme di 

Indonesia”, dalam Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam Islam, (PSW 

IAIN Sunan Kalijaga, McGill-ICIHEP, Pustaka Pelajar, 2002), hal. 75.   

 



Bagian Kempat 
 

450 
 

boleh diterjemahkan. Orang Islam berkata bahwa Quran yang diterjemahkan ke 

dalam bahasa lain bukanlah Quran yang sesungguhnya.” 10  

 Dalam keyakinan kaum Muslim, al-Quran – lafadz dan maknanya – adalah dari 

Allah. Tidak ada campur tangan manusia. Termasuk dari Nabi Muhammad saw sendiri. 

Karena Rasulullah saw senantiasa memisahkan, mana yang merupakan teks al-Quran 

yang berasal dari wahyu, dan mana yang ucapan beliau sendiri (hadits Nabi). Dalam buku 

Kontekstualisasi itu juga disimpulkan keyakinan kaum Muslimin seperti itu: 

“Memang Allah telah berbicara melalui sejumlah nabi, tetapi dalam menyatakan 

firman-Nya kepada Nabi Muhammad, Ia memberikan firkman-Nya yang terakhir. 

Firman itu adalah firman Allah, Nabi Muhammad hanyalah penerima atau 

pencatat yang pasif. Pikiran, hati, perasaannya – tak satu pun dari semua ini yang 

masuk ke dalam pencatatan kata-kata al-Quran. Al-Quran adalah firman Allah 

yang kekal dan tidak dibuat, yang telah ada sepanjang masa sebagai ungkapan 

kehendak-Nya. Lebih lanjut, mengingat kerusakan yang dialami pernyataan-

pernyataan sebelumnya, Allah berusaha menjamin bahwa pernyataan akhir ini 

tidak akan rusak sampai selamanya.” 11 

 Dalam kondisi al-Quran sebagai teks wahyu, maka hampir menutup 

kemungkinan adanya kontekstualisasi. Di kalangan Kristen, menurut buku ini, hampir 

tidak ada orang Kristen yang yang berpikiran mirip dengan orang Islam, yakni bahwa teks 

Bible adalah sepenuhnya merupakan teks wahyu. Hills (1956), misalnya, berpikir tentang 

pelestarian Alkitab oleh Allah melalui Gereja Yunani, dengan menjadikan teks Byzantium 

sebagai ‘Textus Receptus’ (Teks yang umumnya diterima), dan kemudian terjemahannya 

ke dalam bahasa Inggris dikenal sebagai King James Version (1611). Karena itu, Bible 

King James Version dianggap sebagai satu-satunya terjemahan dalam bahasa Inggris yang 

berwibawa. 12 

 Tentang klaim Hills semacam itu, buku ini memberi komentar: 

“Meskipun motivasi Hills baik, jelas bahwa pandangannya jauh melampaui 

tuntutan Alkitab dan kekristenan historis tentang kewibawaan Alkitab. 

 
10 David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), hal. 169. 
11 Ibid, hal. 168. 
12 King James di sini adalah Raja Inggris yang dikenal dengan nama Stuart King James VI of 

Scotland, dan menjadi King James I of England. Dia seorang yang kontroversial. Pada satu sisi, 

atas jasanya memelopori penulisan Bible “King James Version”, ia sangat dihormati dan 

mendapatkan julukan yang sangat mulia sebagai “Defender of Faith”, “Sang Pembela Agama”.  

Namun, sejarawan Barat, seperti Philip J. Adler, menyebutnya sebagai seorang yang arogan dan 

pelaku homoseks yang terang-terangan (blatant homosexual).  

 



 

 451 
 

Pandangannya sangat terbuka terhadap kritik dari dalam dan dari luar tradisi 

Kristen. Lagi pula pandangan ini hampir menutup kemungkinan untuk 

kontekstualisasi.’’ 13 

 Berbeda dengan al-Quran, Bible memang ditulis oleh para penulis Bible, yang 

menurut konsep Kristen, mendapat inspirasi dari Tuhan. Meskipun demikian, diakui, 

bahwa unsur-unsur personal dan budaya berpengaruh terhadap para penulis Bible. Karena 

yang dianggap merupakan wahyu Tuhan adalah makna dan inspirasi dalam Bible – dan 

bukan teks Bible itu sendiri – maka kaum Kristen tetap menganggap terjemahan Bible 

dalam bahasa apa pun adalah firman Tuhan (dei verbum). Dalam tradisi penafsiran Bible, 

sebagian teolog melalukan kontekstualisasi yang ekstrim, seperti Bultmann, yang 

menganggap Bible sebagai mitos. Dengan ini, hampir setiap bentuk kontekstualisasi 

adalah mungkin, karena ada banyak cara untuk memahami sejarah. 14 

 Dengan karakter Bible semacam itu, maka para pengaplikasi hermeneutika untuk 

al-Quran senantiasa -- baik secara terbuka atau tidak -- berusaha menempatkan posisi dan 

sifat teks  al-Quran sebagaimana halnya teks Bible. Bahwa, teks al-Quran adalah teks 

budaya, teks yang sudah memanusiawi, dan sebagainya. Salah satu pelopor usaha ini 

adalah Nasr Hamid Abu Zayd, yang terkenal dengan pendapatnya bahwa al-Quran adalah 

‘produk budaya’ (muntaj tsaqafi/cultural product). 15 

 
13 David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, hal. 

174-175. 
14 Tentang perbedaan antara al-Quran dan Bible, Dr. C. Groenen OFM membuat deskripsi menarik: 

Bahwa Bible (yang diperkirakan ditulis antara kurun waktu sekitar tahun 40-120 M) merupakan 

kitab suci yang diinspirasikan oleh Allah.  “Kadang-kadang “inspirasi” itu diartikan seolah-olah 

Allah “berbisik-bisik “ kepada penulis. Seolah-olah Allah mendiktekan apa yang harus ditulis. Lalu 

orang berkata bahwa Kitab Suci mirip dengan “suatu rekaman”. Boleh jadi saudara-saudara 

muslimin dapat memahami kiasan macam itu sehubungan dengan Al-Quran. Tetapi ucapan itu 

kurang tepat kalau dipakai sehubungan dengan Alkitab umat Kristen. Sejarah terbentuknya Alkitab 

memustahilkan kiasan macam itu. Adakalanya orang sampai menyebut Kitab Suci sebagai “surat 

Allah kepada umat-Nya”. Tetapi pikiran itu sedikit kekanak-kanakan dan tidak sesuai dengan 

kenyataan. Tidak dapat dikatakan bahwa (semua) penulis suci “mendengar suara Allah yang 

mendiktekan” sesuatu. Mereka malah tidak sadar bahwa sedang menulis Kitab Suci!” (C. Groenen, 

Pengantar ke dalam Perjanjian Baru, (Yogyakarta: Kanisius, 1984), hal. 19-37. 
15 Michael Cook, dalam bukunya, The Koran: A Very Short Introduction, (2000:44), mengutip 

pendapat Nasr Hamid – yang dia tulis sebagai “a Muslim secularist” – tentang al-Quran sebagai 

produk budaya: “If the text was a message sent to the Arabs of the seven century, then of necessity  

it was formulated in a manner which took for granted historically specific aspects of their language 

and culture. The Koran thus took shape in human setting. It was a ‘ cultural product’ – a phrase 

Abu Zayd used several times, and which was highlighted by the Court of Cassation when it 

determined him to be an unbeliever. (Pendapat Lester dan Cook dikutip dari buku The History of 

the Qur’anic Text, From Revelation to Compilation: A Comparative Study with the Old and New 

Testament, karya MusÏafa A’zhami (Leicester: UK Islamic Academy, 2003),  hal. 8-9. 

 



Bagian Kempat 
 

452 
 

 Dengan menempatkan posisi teks al-Quran setara dengan teks Bible, dan 

memasukkan unsur konteks budaya dan sosial dalam penafsiran teks al-Quran, maka yang 

terjadi adalah pembuangan makna asal teks itu sendiri. Jika al-Quran diakui sebagai teks 

wahyu, maka makna yang dikandungnya adalah makna universal. Dan penafsiran al-

Quran harus berangkat dari pemahaman terhadap makna teks itu sendiri. Sebaliknya, 

metodologi kontekstualisasi yang dilakukan para pengaplikasi hermeneutika al-Quran, 

justru akhirnya lebih berpegang pada konteks dengan meninggalkan teks wahyu itu 

sendiri.  

 Sebagai contoh, larangan pernikahan wanita muslimah dengan pria non-Muslim 

dalam QS Mumtahanah:10, yang dengan tegas menyatakan:  

“Hai orang-orang yang beriman, apabila datang berhijrah 

kepadamu perempuan-perempuan beriman, maka hendaklah kamu uji 

(keimanan) mereka. Allah lebih mengetahui tentang keimanan mereka; 

maka jika kami telah mengetahui bahwa mereka (benar-benar) beriman, 

maka janganlah kamu mengembalikan mereka kepada (suami-suami 

mereka) orang-orang kafir. Mereka tiada halal bagi orang-orang kafir itu 

dan orang-orang kafir itu tiada halal pula bagi mereka.”  

Tetapi, dengan pendekatan kontekstualisasi, makna ayat tersebut bisa berubah 

total. Aktivis gender dan Pluralisme Agama, Musdah Mulia, menulis tentang ayat ini: 

  “Jika kita memahami konteks waktu turunnya ayat itu, larangan ini sangat wajar 

mengingat kaum kafir Quraisy sangat memusuhi Nabi dan pengikutnya. 

Waktu itu konteksnya adalah peperangan antara kaum Mukmin dan kaum 

kafir. Larangan melanggengkan hubungan dimaksudkan agar dapat 

diidentifikasi secara jelas mana musuh dan mana kawan. Karena itu, ayat 

ini harus dipahami secara kontekstual. Jika kondisi peperangan itu tidak 

ada lagi, maka larangan dimaksud tercabut dengan dengan sendirinya." 16 

 Argumentasi “kontekstual” itu sangatlah lemah dan keliru. Dengan logika 

semacam itu, maka ketika damai, seorang  Muslimah halal menikah dengan laki-

laki kafir. Lalu, ketika perang, nikahnya jadi haram. Dan jika damai lagi, maka 

nikahnya halal lagi. Bayangkan, nikahnya Yuni Shara dengan Henry Siahaan, atau 

Deddy Corbuzier dengan Kalina. Kedua istri itu mengaku berAgama Islam. Ketika 

Perang Muslim-Kristen meletus di Maluku, pada waktu pagi hari, maka 

 
 
16 Musdah Mulia, Muslimah Reformis, (Bandung: Mizan, 2005), hal. 63. 



 

 453 
 

pernikahan mereka haram. Jika sore harinya sudah damai, maka pernikahan 

mereka jadi halal. Sebab, halal-haramnya tergantung konteks, bukan tergantung 

teks.  

 Argumentasi “kontekstual” semacam ini juga bisa menjadi pemikiran yang 

“liar”. Contoh: “Mengapa daging babi diharamkan?” Maka, harus dilihat 

konteksnya, bukan hanya teksnya. Secara sosio-ekonomis, daging babi haram, 

karena babi adalah binatang langka di Arab ketika ayat itu diturunkan. Padahal, 

babi saat ini adalah binatang yang paling menguntungkan jika diternakkan. Karena 

itu, secara “kontekstual” sosio-ekonomis, ternak babi adalah halal saat ini, karena 

sangat maslahat bagi umat Islam. Mengapa khamr haram? Secara kontekstual, 

Arab adalah daerah panas. Maka, wajar khamr diharamkan. Jika konteksnya 

berubah (udara dingin), khamr bisa saja halal.  

 Sepanjang sejarah Islam, banyak kondisi dimana kaum Muslim tidak 

berperang dengan kaum kafir. Bahkan, selama 1200 tahun lebih, kaum Yahudi 

hidup damai di dalam wilayah Islam. Tetapi, selama itu pula para ulama tidak 

pernah berpikir, bahwa QS 60:10 itu ada kaitannya dengan peperangan, sehingga 

halal saja muslimah menikah dengan laki-laki Yahudi, karena tidak ada 

peperangan antara Yahudi dengan Muslim.  

 Contoh lain yang sangat fatal dalam penafsiran model konteks-sejarah 

semacam ini dilakukan oleh seorang dosen Fakultas Syariah IAIN Semarang 

dalam soal mahar. Rokhmadi, M.Ag., dosen Syariah IAIN Semarang itu, ditanya 

tentang kasus perkawinan seorang laki-laki dengan wanita Minang, yang menurut 

si penanya, maharnya justru diberikan oleh pihak wanita, bukan pihak laki-laki. 

Maka dosen itu menjawab: 

“Wajarlah mahar menjadi kewajiban pihak perempuan karena posisinya di 

atas laki-laki dalam bersikap dan martabat keluarga. Maka saudara MH 

Tidak perlu risau, susah, dan gelisah. Justru saudara beruntung tidak 

dibebani Mahar. Terimalah, sebab ketentuan al-Quran (al-Nisa ayat 4) 

tidak bersifat mutlak karena semata-mata dipengaruhi budaya di mana 

Islam diturunkan.17  

 

Fakultas Syariah IAIN Semarang, Edisi 28 Th.XIII/2005. Justisia Jurnal Lihat,  17 

 



Bagian Kempat 
 

454 
 

 

Penutup 

 Dari paparan terdahulu tampak bagaimana kecerobohan kaum feminis di 

kalangan Muslim dalam menjiplak – sadar atau tidak – metodologi penafsiran 

Bible di kalangan feminis Kristen. Mereka tidak menyadari akan hakekat 

perbedaan sifat antara teks Bible dan teks al-Quran sehingga menyamakan begitu 

saja metodologi penafsirannya. Kedua, mereka sendiri terjebak dalam ‘pra-

pemahaman’ subjektif dari konsep ‘gender equality’ sekular-liberal yang jelas-

jelas bukan merupakan produk peradaban Islam.  ‘Keadilan’ menurut Islam, 

misalnya, bukanlah sama-rata sama-rasa. Laki-laki dan wanita, bagaimana pun, 

tidak sama.  

 Para pengusung paham kesetaraan gender ini mungkin lupa, bahwa syariat 

Islam bersifat universal, yang bersifat lintas zaman dan lintas budaya, karena Nabi 

Muhammad saw adalah Nabi yang diutus untuk seluruh manusia, bukan untuk 

kaum atau bangsa tertentu sebagaimana Nabi Musa a.s. dan Nabi Isa a.s. 

‘’Dan tidaklah Kami mengutus kamu (Muhammad) kecuali kepada seluruh 

manusia, sebagai pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, tetapi 

sebagian besar manusia tidak mengetahuinya.’’ (QS 34 :28). 

 Karena sifatnya yang universal inilah, maka akan sangat keliru jika dalam 

penafsiran al-Quran justru dikedepankan metode kontekstual sejarah, 

sebagaimana yang diterapkan oleh kaum Yahudi dan Kristen liberal. Harusnya, 

para feminis itu membangun kerangka berfikirnya dari pandangan hidup Islam 

(Islamic worldview), yang tersusun atas konsep-kosep dasar Islam tentang Tuhan, 

manusia, kebenaran, ilmu, kenabian, wahyu, dan sebagainya. Jika worldview para 

feminis itu sudah terkooptasi oleh ‘worldview’ bukan Islam, maka dia otomatis 

akan meletakkan Islam dan al-Quran dalam kerangka pikir yang bukan Islam. Dan 

itulah akibatnya. Mereka akhirnya berani meninggalkan dan membuat hukum-

hukum baru yang bertentangan dengan makna sebenarnya dari nash-nash al-Quran 

dan Sunnah Rasul.  

Para feminis menuduh para mufassir dan ulama fiqih laki-laki telah 

menyusun tafsir dan kitab fiqih yang bias gender. Tuduhan itu tentu saja sangat 

tidak benar. Bisa saja sebagian pendapat mereka keliru. Tetapi menuduh mereka 

memiliki motif jahat untuk meindas wanita dan melestarikan hegemoni laki-laki 



 

 455 
 

atas wanita, merupakan kecurigaan yang bias gender. Lagi pula, sepanjang sejarah, 

telah lahir ulama-ulama wanita dalam berbagai bidang. Pendapat mereka tidak 

berbeda dengan pendapat ulama laki-laki.  

Sebagai contoh, ulama fiqih wanita terbesar, yakni Siti Aisyah r.a., tidak 

berbeda pendapatnya dengan pendapat para sahabat laki-laki dalam berbagai 

masalah hukum yang kini digugat kaum feminis. Belum lama ini telah terbit 

sebuah buku karya Sa’id Fayiz al-Dukhayyil, Mawsu’ah Fiqh ‘Aisyah Umm al-

Mu’minin, HayÉtihÉ wa FiqhihÉ, (Dar al-Nafes, Beirut, 1993), yang menghimpun 

pendapat-pendapat Siti Aisyah r.a. tentang masalah fiqih. Hingga kini, ribuan 

ulama dan cendekiawan wanita Muslimah tetap masih aktif menentang ide-ide 

ekstrim dari para feminis dari kalangan Muslim, yang terinspirasi atau 

terhegemoni oleh pandangan hidup sekular-liberal atau Marxisme.  

Yang diperlukan adalah satu perspektif yang benar dan ikhlas dalam 

menerima pembagian peran yang diberikan oleh Allah SWT. Jika wanita diberikan 

peran utama sebagai ‘rabbatul bayt’ (pengelola rumah tangga) dan laki-laki 

sebagai pencari nafkah, hal itu bukanlah suatu penistaan terhadap wanita. Sebab, 

dunia ini hanyalah satu ‘panggung sandiwara’. Setiap kita mengambil satu peranan 

yang nantinya akan sama-sama dipertanggungjawabkan di Hari Kiamat. Maka, 

ada baiknya, kita renungkan lagu berjudul ‘Dunia Ini Panggung Sandiwara’, yang 

ditulis Taufiq Ismail tahun 1976, dan kemudian dipopulerkan oleh Ahmad Albar : 

 

Dunia ini panggung sandiwara 

Ceritanya mudah berubah 

Kisah Mahabrata atau tragedi dari Yunani 

 

Setiap insan dapat satu peranan 

Yang harus kita mainkan 

Ada peran yang wajar dan ada peran berpura-pura 

Mengapa kita bersandiwara? 

 

Peran yang kocak bikin kita terbahak-bahak 



Bagian Kempat 
 

456 
 

Peran bercinta bikin kita mabuk kepayang  

Dunia ini penuh peranan 

Dunia ini bagaikan jembatan kehidupan 

Mengapa kita bersandiwara?  

Ya... Dunia ini adalah panggung sandiwara. Allah yang mengatur semuanya. 

Setiap kita, laki-laki atau perempuan, mendapatkan peranan sesuai dengan 

fitrahnya. Bahkan, ada manusia yang dulu diberi peranan sebagai budak. Ada yang 

berperan sebagai manusia merdeka. Ada yang berperan sebagai manusia cacat, 

bisu, dan tuli. Ada yang berperan sebagai orang pintar dan kaya. Allah SWT lebih 

tahu apa fitrah manusia. Jika perempuan dipoligami, bukan dia sedang ditindas 

oleh laki-laki. Karena di akhirat nanti, dia akan bertanggung jawab bagi dirinya 

sendiri. Jika laki-laki berpoligami, maka tanggung jawabnya akan semakin berat 

di dunia dan akhirat. Ia harus melaporkan tanggung jawabnya atas semua istrinya.  

Jika perempuan menjadi ibu rumah tangga, bukan berarti dia lebih rendah 

derajatnya dibandingkan perempuan yang menjadi menteri atau Presiden. Di 

akhirat, perempuan yang menjadi menteri akan lebih berat tanggung jawabnya. 

Dia bukan hanya harus melaporkan kepada Allah atas kehidupan rumah 

tangganya, tetapi juga tanggung jawabnya sebagai menteri. Sebagai menteri, 

belum tentu dia bahagia di dunia. Lihatlah, kadangkala, kita lihat untuk tersenyum 

pun sudah sulit, karena dibelit berbagai permasalahan pekerjaan. Di akhirat, tentu 

saja tanggung jawabnya semakin berat.  

Karena itu, jika Allah tidak mewajibkan perempuan mencari nafkah, tidak 

wajib shalat Jumat, dan sebagainya, bukan berarti Allah menghinakan perempuan. 

Justru, Allah sayang kepada perempuan. Dengan diberikan beban yang sedikit, 

perempuan sudah dapat menggapai pintu sorga. Jika kesaksian perempuan 

dihargai setengah laki-laki dalam urusan kriminal, justru itu lebih meringankan 

perempuan. Sebab, menjadi saksi bukanlah pekerjaan yang mengenakkan. 

Tanggung jawabnya berat. Salah-salah sedikit bisa terseret menjadi tersangka.   

Perspektif akhirat inilah yang harus digunakan dalam melihat berbagai 

masalah, agar hati menjadi tenang dan bahagia. Jika tidak, maka seorang 

perempuan dapat merasa terhina karena menyediakan minuman bagi suaminya. 

Dia bisa berpikir, ”Mengapa bukan dia yang melayani saya, padahal gaji saya lebih 

besar dari dia?”  Jika dia akan keluar rumah, dia merasa dibebani karena 



 

 457 
 

diharuskan meminta izin kepada suaminya. Dia bisa berkata: ”Mengapa harus saya 

meminta izin. Mengapa bukan suami yang minta izin?”  

Gugatan-gugatan semacam ini akan semakin panjang untik dilontarkan. 

Ketika konsep ”kesetaraan” ala Barat diyakini dan dijadikan sebagai ”framework”  

dalam melihat segala aspek hubungan laki-laki dan perempuan, maka akan 

bubarlah konsep keluarga dan sosial dalam Islam. Atau, apakah ini yang memang 

dimaui oleh kaum Marxis dan kaum feminis liberal?   

Harusnya para aktivis organisasi Islam bertanya pada hatinya yang paling 

dalam, ”Mengapa AS dan sekutu-sekutunya begitu royal memberikan bantuan 

untuk merombak pemikiran dan tatanan keluarga kaum Muslim?” Apakah mereka 

begitu sayang kepada umat Islam dan secara tulus ikhlas menginginkan kemajuan 

umat Islam?    

  



Bagian Kempat 
 

458 
 

Dr. Sofyan Anif 

Wakil Bendahara Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

& Rektor Universitas Muhammadiyah Surakarta (UMS) 

  

Pendahuluan 

Undang-Undang Nomor  39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia (HAM) 

pada Pasal 1 disebutkan bahwa Hak Asasi Manusia adalah seperangkat hak yang 

melekat pada hakekat dan keberadaan manusia sebagai makhluk Tuhan Yang 

Maha Esa dan merupakan anugerah-Nya yang wajib dihormati, dijunjung tinggi, 

dan dilindugi oleh negara, hukum, pemerintah dan setiap orang demi kehormatan 

dan harkat dan martabat manusia.  

Secara etimologi, hak merupakan unsur normatif yang berfungsi sebagai 

pedoman perilaku melindungi kebebasan, kekebalan serta menjamin adanya 

peluang bagi manusia untuk memperolah harkat dan martabatnya. Sedangkan 

asasi memilikii makna “yang paling mendasar” yang dimiliki manusia sebagai 

fitrah, sehingga tidak satupun makhluk yang dapat mengintervensinya (Nasution 

& Effendi, 1987). 

Pengertian HAM menurut komisi HAM PBB, dalam Teaching Human 

Rights, United Nation sebagaimana yang dikemukakan oleh Jan Materson yang 

dikutip oleh Baharuddin Lopa bahwa HAM adalah hak-hak yang melekat pada 

setiap manusia, yang tanpa hak tersebut mustahil manusia dapat hidup sebagai 

manusia. Sedangkan John Locke menyatakan bahwa HAM adalah hak-hak yang 

langsung diberikan oleh Tuhan Yang Maha Esa dan bersifat kodrati (Hadiansyah, 

2011) 

Setiap manusia dalam hidup bermasyarakat, berbangsa dan bernegara harus 

memahami terlebih dahulu hak-hak dasar yang melekat pada dirinya seperti 

kebebasan, persamaan hak, perlindungan, keadilan, dan lain sebagainya. Tanpa 

memahami hak-hak tersebut, seorang warga negara kurang dapat menjalankan 

tugas dan kewajibannya sebagai warga negara maupun sebagai khalifah di muka 

bumi. Rendahnya tingkat pendidikan atau sistem sosial politik dan budaya di suatu 

tempat yang kurang kondusif menjadi penyebab rendahnya pemahaman akan hak-



 

 459 
 

hak kemanusiaan (HAM) yang melekat pada diri setiap manusia, sehingga 

menjadi sasaran korban atas pelanggaran HAM oleh orang atau institusi lain. 

Masalah HAM sekarang ini menjadi bahan pembicaraan banyak kalangan, 

terutama oleh kelompok masyarakat yang concern memperjuangkan keadilan dan 

kemanusian yang menjadi bagian penting dalam ranah HAM tersebut. Masalah 

HAM ini semakin ramai dibicarakan terutama dimulai pada era reformasi, yang 

didasarkan pada berbagai masalah HAM yang muncul terutama dalam menyikapi 

fenomena terorisme baik yang terjadi di Indonesia maupun di negara lain. 

Munculnya permasalahan HAM yang semakin gencar tersebut disebabkan 

oleh adanya perbedaan standar konsep HAM yang digunakan sehingga 

menimbulkan perbedaan persepsi dan implementasi dalam kehidupan masyarakat, 

berbangsa dan bernegara,  termasuk dalam merespon kasus-kasus yang terkait 

dengan pelanggaran HAM.  

Kita sebagai warga negara Indonesia yang mayoritas beragama Islam, pada 

umumnya mengenal konsepsi HAM yang berasal dari Barat. Hal tersebut 

dikarenakan pola pendidikan kita yang cenderung ala Barat dan telah berkembang 

semenjak zaman penjajahan Belanda hingga sekarang. 

Berdasarkan sejarah munculnya konsep HAM, secara normatif nilai-nilai 

HAM dirumuskan oleh PBB dalam sebuah deklarasi yang kemudian dikenal 

sebagai Deklarasi Hak Asasi Manusia Universal (Universal Declaration of Human 

Rights)  pada 10 Desember 1948. Deklarasi ini disepakati oleh 48 negara dan 

dimaksudkan untuk menjadi standar umum yang universal dari hak asasi manusia 

bagi seluruh negara di dunia. Deklarasi ini menyebutkan seluruh hak dan 

kebebasan yang dapat dinikmati oleh setiap individu tanpa memandang ras, warna 

kulit, jenis kelamin, bahasa, agama, opini politik, asal-usul kebangsaan atau sosial, 

status kekayaan, kelahiran, dan status lainnya. 

Dalam deklarasi HAM Universal terdapat 30 pasal yang secara umum pasal-

pasal tersebut mengatur hak-hak yang menjunjung tinggi martabat manusia baik 

sebagai pribadi, anggota masyarakat suatu bangsa maupun masyarakat 

internasional. Nilai-nilai dalam pasal-pasal HAM  tersebut bersifat universal yang 

bertujuan mengangkat harkat dan martabat manusia tanpa melihat perbedaan ras, 

warna kulit, agama, dan perbedaan lainnya yang dalam konteks ajaran Islam 

diakui sebagai sunnatullah. Islam sangat mengajarkan penghormatan, keadilan 

dan kerjasama yang merupakan elemen-elemen penting dalam HAM. Nilai 



Bagian Kempat 
 

460 
 

elemen-elemen tersebut terdapat dalam syariah yang bersumber pada Qur’an dan 

Hadis. Qur’an tidak spesifik berbicara tentang HAM, tetapi Qur’an lebih bicara 

pada tataran prinsip nilai keadilan, persamaan hak, musyawarah, kejujuran, 

kemanusiaan, tolong menolong, menentang diskriminasi, dan lain sebagainya. 

Oleh karena itu, nilai-nilai yang terkandung dalam HAM merupakan 

pengejawantahan dari prinsip-prinsip ajaran Islam, sehingga secara prinsipal tidak 

ada masalah. 

Islam sebagai agama yang universal dan komprehensif di dalamnya 

mengandung konsep aqidah, ibadah, dan muamalah, yang masing-masing memuat 

ajaran keimanan. Aqidah, ibadah, dan muamalah juga mencakup dimensi ajaran 

yang dilandasi oleh ketentuan-ketentuan berupa syari’at atau fikih.  Menurut Abu 

A’Ala Al-Maududi, di dalam ajaran Islam terdapat dua (2) konsep tentang hak, 

yaitu hak manusia atau huquq al-insan al-dhururiyyah, dan hak Allah atau huquq 

Allah. Kedua hak tersebut bersifat komprehensif,  tidak bisa dipisahkan. Dan inilah 

yang menjadi perbedaan antara konsep HAM menurut Islam dan HAM menurut 

perspektif  Barat. Di satu sisi HAM perspektif  Barat bersifat parsial, tidak ada 

hubungannya dengan hak Allah, sementara itu HAM menurut perspektif Islam 

antara hak asasi manusia dengan hak Allah adalah berkaitan, holistik dan 

komprehensif. 

Inti dari HAM adalah egalitarianisme, demokrasi, persamaan hak di depan 

hukum, keadilan sosial, ekonomi, dan budaya. Artinya, inti HAM adalah 

persamaan hak (keadilan) dan mengakui perbedaan. Tentang perbedaan dalam 

pandangan Islam itu adalah kehendak Allah, oleh karena itu segala upaya yang 

memaksa manusia itu sama, tidak ada perbedaan (satu agama, satu bangsa, satu 

warna kulit, satu orientasi politik) adalah merupakan penyangkalan terhadap 

sunnatullah. Sebagaimana firman Allah dalam Qur’an Surah Yunus: 99: 

يعًا   نييَ  وَلَوْ شَاءَ ربَُّكَ لََمَنَ مَن فِي الَْْرْضي كُلُّهُمْ جَيَ ٰ يَكُونوُا مُؤْمي  أَفأَنَتَ تُكْريهُ النَّاسَ حَتََّّ
Dan Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka 

bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka 

menjadi orang-orang yang beriman semuanya? (QS. Yunus:99) 

Perbedaan  HAM Menurut Perspektif Islam dan Barat 



 

 461 
 

Perbedaan yang cukup mendasar antara konsep HAM menurut perspektif 

Islam dan HAM dalam perspektif  Barat adalah sumber nilai yang digunakan.  

HAM dalam Islam bersumber pada  wahyu Ilahiyah yang memberikan tugas 

manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi untuk mengelola alam semesta ini 

sehingga manusia dapat memanfaatkan seluruh sumber daya alam yang ada untuk 

mencapai kesejahteraannya, termasuk untuk mencapai hak akan harkat dan 

martabatya. Hal inilah yang mendasari bahwa Islam adalah agama yang dapat 

membawa Rahmatan lil ‘alamin. 

Sementara, HAM menurut pandangan Barat, lebih didasarkan pada nilai-

nilai kemanusiaan yang berkembang dalam masyarakat yang kemudian menjadi 

konsensus bersama untuk dijadikan hukum dalam memperjuangkan, menegakkan, 

dan melindungi hak-hak kemanusiaan yang berada dalam setiap warga negara. 

Meskipun, hak-hak kemanusian tersebut juga menjadi komitmen besar yang ada 

dalam wahyu Ilahiyah, namun HAM pandangan Barat sama sekali terlepas dari 

nilai-nilai agama. 

Dalam perkembangannya, perbedaan konsep HAM tersebut di atas telah 

menimbulkan perbedaan cara pandang terhadap konsep HAM itu sendiri. Di dunia 

Barat, umumnya dalam memberikan perhatian kepada individu-individu di 

dasarkan pada nilai yang menjadi konsensus bersama dan menjadi hukum-hukum 

negara atau sejumlah otoritas untuk tercapainya aturan-aturan publik sehingga 

harus ditegakkan. Cara pandang HAM yang semata-mata didasarkan pada nilai 

kepentingan individu inilah yang dinamakan anthroposentris, dimana manusia 

merupakan ukuran terhadap gejala tertentu. Cara pandang yang  anthroposentris 

tersebut, akan menimbulkan nilai-nilai utama dari kebudayaan Barat seperti 

demokrasi, lembaga sosial dan kesejahteran ekonomi sebagai perangkat yang 

mendukung tegaknya HAM itu hanya berorientasi pada penghargaan terhadap 

manusia. Dengan demikian, manusia menjadi tujuan akhir dari pelaksanaan HAM 

tersebut. 

Sedangkan HAM dalam padangan Islam lebih bersifat theosentris, yang 

mengedepankan nilai pengabdian kepada Al-Kholiq, Tuhan yang menciptakan 

alam semesta ini, sehingga manusia hanya bertugas untuk mengabdi kepada-Nya. 

Cara pandang seperti ini akan menimbulkan kesadaran penuh dalam diri manusia 

yang beriman kepada Allah SWT unuk melaksanakan larangan dan perintah-

perintah-Nya semata-mata sebagai bentuk kepatuhannya kepada Sang Pencita. 

Mengakui hak-hak kemanusiaan, menciptakan perdamaian, membangun keadilan, 



Bagian Kempat 
 

462 
 

saling tolong menolong menghargai persamaan hak tanpa melihat perbedaan ras, 

agama, warna kulit, status sosial ekonomi adalah sebagai sebuah kewajiban yang 

harus djalankan sebagai bentuk kepatuhannya kepada Allah SWT. Dengan 

demikian, melaksanakan HAM menurut konsep Islam, tidak hanya sekedar 

melaksanakan kepatuhan atas kewajiban yang harus dilaksanakan tetapi 

merupakan bagian dari ibadah kepada Allah SWT. 

HAM dalam Islam 

Berdasarkan syariat Islam, manusia adalah makhluk Tuhan yang diberi tugas 

dan tanggung jawab, oleh karena itu manusia mempunyai hak dan kebebasan. 

Manusia dalam menjalankan kebebasan harus di dasarkan pada nilai keadilan yang 

ditegakkan atas dasar persamaan atau egaliter, tanpa melihat perbedaan ras, 

agama, warna kulit, golongan, status sosial ekonomi, dan lain sebagainya. Dalam 

ajaran Islam, manusia ditempatkan sebagai makhluk yang memiliki kemuliaan dan 

keutamaan serta mempunyai harkat dan martabat yang tinggi. Pernyataan ini 

tersirat dalam Surah Al-Isra’ ayat 70: 

وَفَضَّلْنَاهُمْ   الطَّيريبَاتي  نَ  مري وَرَزقَْ نَاهُم  وَالْبَحْري  الْبَري  فِي  وَحََلَْنَاهُمْ  آدَمَ  بَنِي  َّنْ  وَلَقَدْ كَرَّمْنَا  مّري عَلَىٰ كَثييٍر 
يلً   خَلَقْنَا تَ فْضي

Dan Sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut mereka 

di daratan dan di lautan Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan Kami 

lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan makhluk yang 

telah Kami ciptakan (QS. Al-Isra’:70). 

Ada beberapa nilai yang menjadi prinsip dasar dalam HAM menurut 

pandangan Islam, yaitu  (1) persamaan hak,  (2) kebebasan, dan (3) penghormatan 

terhadap sesama manusia (Delizar Putra, 1995). Persamaan hak, artinya bahwa 

Islam memandang semua manusia sama dan memiliki kedudukan yang sama, dan 

tingkat kemuliaan yang dicapai hanya ditentukan oleh tingkat ketakwaannya 

kepada Allah SWT. 

ن ذكََرٍ وَأنُثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًً وَقَ بَائيلَ ليتَ عَارَفُوا ۚ إي  ندَ اللََّّي يََ أيَ ُّهَا النَّاسُ إينََّّ خَلَقْنَاكُم مري نَّ أَكْرَمَكُمْ عي
 أتَْ قَاكُمْ ۚ إينَّ اللَََّّ عَلييمٌ خَبييرٌ 



 

 463 
 

Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku 

supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal (QS Al Hujurat:13). 

Prinsip kedua tentang kebebasan, bahwa Islam memberikan semangat tinggi 

untuk menjunjung nilai kebebasan, bahkan  memberi jaminan pada kebebasan 

manusia agar terhindar dari tekanan dan paksaan baik yang berhubungan dengan 

agama, politik, dan idiologi. Namun kebebasan yang dimaksud bukan kebebasan 

dalam arti mutlak tetapi dalam kebebasan tersebut mengandung makna hak dan 

kepentingan orang lain juga harus dihormati. 

Prinsip ketiga adalah penghormatan terhadap manusia lain, yang artinya 

bahwa semua manusia dalam Islam berhak mendapatkan kehormatan yang sama. 

Semangat memberikan kehormatan atas sesama dilakukan berdasarkan prinsip 

solidaritas persamaan secara mutlak. Semua manusia adalah keturunan Adam, jika 

Adam tercipta dari tanah dan mendapat kehormatan disisi Allah, maka seluruh 

anak cucu Adam juga mendapat kehormatan yang sama, tanpa melihat perbedaan 

ras, agama, warna kulit, golongan, status sosial ekonomi, dan lain-lain.  

Selain tiga prinsip nilai HAM dalam pandangan Islam di atas, ada tiga lagi 

prinsip yang harus dihormati seara universal. Tiga prinsip nilai tersebut adalah (1) 

Hak untuk hidup atau Hifdzu al-nafs wa al-ird (Q.S. Al-An’am: 151), (2) Hak 

memperoleh keadilan atau Hifdzu al-nasl (Q.S. al-Maidah: 2), dan (3) Hak 

perlindungan harta atau Hifdzu al-mal (Q.S. Al-Baqarah: 188). 

Dalam sejarah peradaban Islam, sebenarnya prinsip-prinsip HAM telah 

diimplementasikan oleh Rasulullah Muhammad SAW pada saat kepemimpinan 

beliau di kota Madinah Al-Munawaroh. Di samping sebagai Rasul, Muhammad 

juga sebagai kepala negara yang penduduknya cukup heterogen, terdiri dari 

banyak suku, bahkan tidak saja muslim tetapi juga non muslim (kaum kafir). 

Dalam rangka mempesatukan penduduk yang plural tersebut diperlukan adanya 

suatu konsensus/kesepakatan bersama yang semua pihak diwajibkan tunduk pada 

konsensus tersebut. 

Prinsip-prinsip HAM seperti keadilan, kebebasan beragama, persamaan 

derajat tanpa diskriminasi atas dasar ras, jenis kelamin, warna kulit, agama telah 

menjadi konsensus bersama meski nilai-nilai yang menjadi prinsip tersebut 



Bagian Kempat 
 

464 
 

bersumber dari Al-Qur’an. Dalam perkembangan berikutnya, prinsip-prinsip 

HAM tersebut mengalami perkembangan secara konsisten dan komprehensif, 

yang kemudian menghasilkan ilmu fiqih dan teologia yang oleh para ulama dan 

sarjana Islam mulai dipertentangkan antara perbedaan HAM perspektif Barat dan 

HAM Islam. Di sinilah menjadi titik tonggak awal penolakan terhadap HAM 

universal yang diangap bias dan memiliki kepentingan Barat. Bersamaan dengan 

itu, kemudian diajukan prinsip HAM versi Islam dan merupakan formulasi paling 

modern yaitu “Al-Bayan al-alami’an huquq al-insan fil Islam” atau deklarasi 

internasional tentang Hak-Hak Asasi Manusia dalam Islam, yang dideklarasikan 

pada tahun 1981 di Paris (Luqman Hakim, 1993) 

Islam sebagai agama samawi, telah meletakkan dasar-dasar teologia yang 

berhasil dilaksanakan oleh Nabi, sehingga dalam masa yang cukup singkat Nabi 

Muhammad telah mampu membangun pengalaman sosial yang menjunjung tinggi 

prinsip-prinsip kemanusiaan dan hak-hak asasi manusia di tengah kehidupan 

masyarakat yang majemuk. Penerapan prinsip-prinsip HAM dalam pluralisme 

agama, Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW memberikan bimbingan 

dan teladan kepada para pengikutya, mulai dari kehidupan berkeluarga hingga 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Bahkan negara yang pertama kali didirikan 

oleh Nabi dan pengikutnya di Madinah adalah sebuah negara dengan keragaman 

suku dan agama. 

Islam sebagai agama Samawi telah menyadari sepenuhnya bahwa mengakui 

perbedaan adalah sikap yang terpuji. Hal ini dtegaskan dalam Qur’an Surat Al-

Baqarah ayat 272: 

كُمْ ۚ وَمَا تنُفيقُونَ إيلََّّ  لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ  نَفُسي نْ خَيْرٍ فَلِي ي مَن يَشَاءُ ۗ وَمَا تنُفيقُوا مي  وَلَٰكينَّ اللَََّّ يَ هْدي
نْ خَيْرٍ يُ وَفَّ إيليَْكُمْ وَأنَتُمْ لََّ تُظْلَمُونَ   ابتْيغَاءَ وَجْهي اللََّّي ۚ وَمَا تنُفيقُوا مي

Bukanlah kewajibanmu menjadikan mereka mendapat petunjuk, akan tetapi 

Allah-lah yang memberi petunjuk (memberi taufiq) siapa yang dikehendaki-Nya. 

dan apa saja harta yang baik yang kamu nafkahkan (di jalan Allah), Maka 

pahalanya itu untuk kamu sendiri. dan janganlah kamu membelanjakan sesuatu 

melainkan karena mencari keridhaan Allah. dan apa saja harta yang baik yang 

kamu nafkahkan, niscaya kamu akan diberi pahalanya dengan cukup sedang kamu 

sedikitpun tidak akan dianiaya (dirugikan) (QS. Al-Baqarah:272). 



 

 465 
 

Di samping itu, sikap menghargai perbedaan juga ditegaskan Allah SWT 

dalam Surah Al-Kafirun ayat 1-6. 

وَلََّ أَنََّ عَابيدٌ مَّا   (3) وَلََّ أنَتُمْ عَابيدُونَ مَا أَعْبُدُ  (2) لََّ أَعْبُدُ مَا تَ عْبُدُونَ  (1قُلْ يََ أَي ُّهَا الْكَافيرُونَ)
يني  (5) وَلََّ أنَتُمْ عَابيدُونَ مَا أَعْبُدُ  (4) عَبَدتُّّْ  َ دي ينُكُمْ وَلِي  (6) لَكُمْ دي

 (1) Katakanlah: "Hai orang-orang kafir, (2) Aku tidak akan menyembah apa yang 

kamu sembah, (3) Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah, (4) Dan 

aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah, (5) Dan kamu tidak 

pernah (pula) menjadi penyembah Tuhan yang aku sembah, (6) Untukmu 

agamamu, dan untukkulah, agamaku (QS. Al-Kafirun:1-6). 

Ayat 272 Surah Al-Baqarah dan Surah Al-Kafirun ayat 1 – 6 di atas 

merupakan prinsip HAM dalam beragama dan dalam menghormati perbedaan. 

Ayat ini juga menganjurkan agar setiap orang beriman agar tetap teguh  dalam 

beragama tanpa terpengaruh dengan ajaran lainnya.  

Prinsip-prinsip HAM lainnya yang menjunjung tinggi harkat dan martabat 

manusia adalah ajaran Islam yang melarang diskriminatif, ketidakadilan dan 

ketimpangan sosial. Al-Qur’an komitmen terhadap ketidak-adilan ekonomi seperti 

yang ditegaskan dalam Surah Al-Hashr ayat 7 dan Surah At-Taubah ayat 60. Dua 

ayat tersebut melarang kekayaan hanya dimiliki oleh orang-orang yang kaya saja. 

Hal tersebut mengandung makna bahwa Islam sangat peduli pada orang-orang 

yang tertindas yang perlu ditolong untuk meningkatkan harkat dan martabatnya. 

Dengan kata lain, melakukan pembiaran atas nasib orang-orang miskin dan 

terlantar adalah termasuk katagori melanggar HAM. 

Pada konteks sosial, Islam juga memiliki semagat untuk membangun harkat 

dan martabat manusia melalui nilai-nilai kekeluargaan yang terimplementasi 

dalam kehidupan keluarga maupun antar keluarga sehingga terbentuk 

keharmonisan yang abadi, yang di dalamnya memancar nilai gotong royong, 

kerjasama, saling menghormati, dan lain sebagainya.  Keharmonisan dan 

kekeluargaan yang menjadi aspek dalam meningkatan harkat dan martabat 

manusia dapat ditemukan dalam Q.S. 2:83, 4:36, dan 6:161. Ayat-ayat tersebut 

juga mengisyaratkan bahwa peningkatan harkat dan martabat manusia hanya bisa 

dicapai jika dikaitkan dengan aspek keadilan ekonomi, sosial, dan politik.  

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya2.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya2.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya3.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya3.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya5.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya5.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya6.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya6.html


Bagian Kempat 
 

466 
 

Beberapa prinsip HAM dalam Islam tersebut di atas sangatlah jelas sehingga 

segala bentuk pemaksaan kehendak, penindasan, diskriminasi, intoleransi, 

terorisme dan hal-hal lain yang menyalahi sunnatullah bukanlah ajaran Islam. 

Penegasan ini perlu,karena selama ini semua pelanggaran HAM yang terjadi baik 

di Indonesia maupun di luar negeri, terutama pelanggaran dalam bentuk terorisme 

dan penindasan kaum wanita selalu dialamatkan kepada umat Islam. Terorisme 

bukan ajaran agama karena bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan 

sunnatullah. Terorisme sebenarnya lebih kepada persoalan politik dan terdapat 

pada agama manapun. Namun, tidak ada satupun agama yang menganjurkan 

kekerasan, kekejaman, dan pelagaran hak-hak asasi manusia. 

Dalam konteks ajaran Islam, justru Al-Qur’an lebih banyak menawarkan 

konsep bagaimana membangun harkat dan martabat dengan mengedepankan nilai-

nilai kemanusiaan seperti kerjasama, keadilan, persaudaraan dan saling 

menghormati. Masalah perbedaan agama adalah masalah keyakinan, yang 

manusia sendiri tidak memiliki kuasa, manusia hanya diberi tugas untuk 

menyampaikan kebenaran (berdakwah). Hal tersebut ditegaskan dalam Surah An-

Nahl ayat 125: 

لْْمُ   ظَةي الَْْسَنَةي ۖ وَجَادي لْيْكْمَةي وَالْمَوْعي يَ أَحْسَنُ ۚ إينَّ ربََّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِيَن ادعُْ إيلََٰ سَبييلي ربَريكَ بًي لَّتِي هي بًي
ينَ  لْمُهْتَدي  ضَلَّ عَن سَبييليهي ۖ وَهُوَ أَعْلَمُ بًي

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang 

baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu 

Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan 

Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk (QS. An-

Nahl:125). 

Prinsip Al-Qur’an tersebut menginspirasi umat Islam agar menjadi pelopor 

dalam toleransi dan penegakan hak asasi manusia. Perbedaan keyakinan jangan 

menjadi penghalang untuk saling bekerja sama dan saling menghormati satu 

dengan yang lainnya. 

 

Penutup 



 

 467 
 

Hak Asasi Manusia adalah seperangkat hak yang melekat pada hakekat dan 

keberadaan manusia sebagai makhluk Tuhan Yang Maha Esa dan merupakan 

anugerahNya yang wajib dihormati, dijunjung tinggi, dan dilindugi oleh nagara, 

hukum, pemerintah dan setiap orang demi kehormatan dan harkat dan martabat 

manusia.  

Pasal-Pasal dalam deklarasi HAM Universal (HAM Barat) secara umum 

mengatur hak-hak yang menjunjung tinggi martabat manusia baik sebagai pribadi, 

anggota masyarakat suatu bangsa maupun masyarakat internasional. Nilai-nilai  

tersebut bersifat universal yang bertujuan mengangkat harkat dan martabat 

manusia tanpa melihat perbedaan ras, warna kulit, agama, dan perbedaan lainnya 

yang dalam kontek ajaran Islam diakui sebagai sunnatullah. Islam talah 

mengajarkan penghormatan, keadilan dan kerjasama yang merupakan elemen-

elemen penting dalam HAM. Elemen-elemen tersebut menjadi sebuah prinsip 

HAM Islam yang secara praktis diwujudkan dalam bentuk nilai keadilan, 

persamaan hak, musyawarah, kejujuran, kemanusiaan, tolong menolong, 

menentang diskriminatif,  dan lain sebagainya. Oleh karena itu, nilai-nilai yang 

terkandung dalam HAM merupakan pengejawantahan dari prinsip-prinsip ajaran 

Islam, sehingga secara prinsipal tidak ada masalah. 

Perbedaan yang cukup mendasar antara konsep HAM menurut perspektif 

Islam dan HAM dalam perspektif Barat adalah sumber nilai yang digunakan.  

HAM dalam Islam bersumber pada  wahyu Ilahiyah yang memberikan tugas 

manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi untuk mengelola alam semesta ini 

untuk mencapai kesejahteraan, harkat dan martaba manusia. Sementara, HAM 

menurut pandangan Barat, lebih di dasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan yang 

berkembang dalam masyarakat yang kemudian menjadi konsensus bersama untuk 

dijadikan hukum dalam memperjuangkan, menegakkan, dan melindungi hak-hak 

kemanusiaan yang berada dalam setiap warga negara. Meskipun, hak-hak 

kemanusian tessebut juga menjadi komitmen besar yang ada dalam wahyu 

Ilahiyah, namun HAM pandangan Barat sama sekali terlepas dari nilai-nilai 

agama. 

Cara pandang HAM Barat yang semata-mata didasarkan pada nilai 

kepentingan individu (anthroposentris) sehingga manusia menjadi tujuan akhir 

dari pelaksanaan HAM tersebut.Sedangkan HAM dalam padangan Islam lebih 

bersifat theosentris, yang mengedepankan nilai pengabdian kepada Al-

Kholiq,melaksanakan HAM tidak hanya sekedar melaksanakan kepatuhan atas 



Bagian Kempat 
 

468 
 

kewajiban yang harus dilaksanakan tetapi merupakan bagian dari ibadah kepada 

Allah SWT. 

Ada beberapa nilai yang menjadi prinsip dasar dalam HAM menurut 

pandangan Islam, yaitu  (1) persamaan hak,  (2) kebebasan,  (3) penghormatan 

terhadap sesama manusia.  (4) hak unuk hidup,(5) hak memperoleh keadilan dan 

(6) hak perlindungan. 

 

Daftar pustaka 

Dalizar putra. 1995. Hak Asasi Manusia Menurut Al-Quran, Jakarta: PT. Al-

Husna  Zikra  

 

Harun Nasution dan Bahtiar Effendi. 1987. Hak Asasi Manusia Dalam Islam. 

Jakarta : Yayasan Obor Indonesia  

 

Luqman Hakim. 1993. Deklarasi Islam Tentang HAM. Surabaya : Risalah Gusti  

http://www.diyanshintaweecaihadiansyah.blogspot.co.id/2011/12hak-asasi-

manusia-dalam-perspektif-islam-html. 

http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-

islam (dikutip tgl 30 April, pukul 15:43) 

   

 

 

  

http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-islam
http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-islam


 

 469 
 

Fathurrahman Kamal 

 

A. Prolog 

Beberapa pekan terakhir masyarakat muslim di Republik ini mengalami 

“turbulensi” sosial, sekaligus teologis terkait maraknya propaganda LGBT 

(lesbian, gay, biseksual dan transgender) mengenai hubungan sesama jenis dan 

liberalisasi moral generasi muda, bahkan di tingkat pendidikan tinggi pada 

lembaga yang “bersyahadat”. Tentu saja, sebagai gejala psikologis yang 

terukur, terlepas dari penyimpangannya yang kasat mata, kita berempati dan 

berusaha menawarkan solusi alternatif, bahkan advokasi sekalipun.  

Namun demikian, propaganda yang sedemikian massif dan terstruktur, 

bahkan mengatasnamakan kebebasan mimbar akademik, propaganda LGBT 

sudah menembus batas-batas kewajaran ilmiah, dan pada tataran tertentu ia 

lebih merepresentasikan ideologi dan agenda politik tertentu yang mempunyai 

hajat dan orientasi jauh ke depan di negeri muslim terbesar ini. Apalagi selain 

merusak generasi bangsa yang saat ini rata-rata berusia sangat belia : 15-20-an 

tahun; di mana nanti pada tahun 2035-2040 mereka akan menjadi orang tua, 

bahkan tokoh-tokoh besar, pigur publik, justeru pada saat bangsa ini 

menikmati apa yang disebut sebagai bonus demografis. Dapat dibayangkan 

warna Republik ini 20-30 tahun mendatang, jika penyimpangan ini tak segera 

ditangani. Nah, salahsatu permasalahan mendasar dalam wacana hubungan 

sejenis ialah pembenarannya dengan “mantra” HAM (Hak Asasi Manusia) 

yang bersumber pada Deklarasi Universal HAM Persyarikatan Bangsa-Bangsa 

yang disahkan pada Rapat Umum PBB, 10 Desember 1948. Dokumen ini 

memiliki dasar-dasar filosofis yang sekuler, yang tak terpisahkan dari nilai-

nilai humanisme, individualisme dan liberalisme era modern Barat. 

B. Beberapa Catatan Kritis 

Kritik terhadap sekularisme bukanlah sesuatu yang baru di kalangan 

Ulama dan pemikir muslim dunia. Prof. Dr. Naquib Al-Attas, umpamanya, 

memberikan kritikan yang tajam terhadap implikasi paradigma sekularisme. 

Sekularisme, lanjutnya, memberikan dampak dan malapetaka yang sangat 

serius dalam kehidupan muslim; 1) menegasikan dan memutuskan relasi dan 



Bagian Kempat 
 

470 
 

mata rantai alam semesta, termasuk manusia dari unsur-unsur 

transensden/alam metafisik; 2) melahirkan Dualisme, manusia terjebak pada 

dua hal yang selalu dikotomis dan tak dapat dipersatukan, dunia-akherat, 

agama-sains, tekstual-kontekstual, akal-wahyu, dunia-akherat dan seterusnya. 

Ini mengakibatkan manusia sebagai makhluq yang terbelah jiwanya (split 

personality). Nilai-nilai kehidupan dan religius menjadi serba nisbi atau relatif, 

manusia tak pernah mendapatkan kepastian dalam hidupnya; dan 3) 

desakralisasi politik dan manusia menjadi pusat dari segalanya 

(antroposentrisme) dan manusiapun didewakan yang berkuasa mutlak atas 

alam dan kehidupan ini tanpa melibatkan Tuhan.385 

Worldview, paradigma atau falsafah hidup Barat terbaca di atas menjadi 

basis bagi konseptualisasi DUHAM (Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia) 

. Wajarlah jika kemudian melahirkan domino permasalahan di internal 

masyarakat muslim di seluruh dunia. Karena memang, paradigma/worldview 

yang sekularistik hanyalah tepat dan kompatibel bagi warga masyarakat dan 

warga dunia yang menganut falsafah hidup Sekularisme itu sendiri. 

Sebagaimana umat Islam, yang menganut pandangan hidup yang tauhidik, 

menjunjung tinggi Al-Qur’an dan Sunnah. 

Berikut ini penulis paparkan beberapa permasalahan krusial dan 

problematis dalam rumusan Declaration of Human Right versi  Persyarikatan 

Bangsa-Bangsa yang disandingkan dengan Cairo Declaration on Human 

Rights in Islam (إعلن القاهرة حول حقوق الإنسان فِ الإسلم) yang merupakan “tandingan” 

penyeimbang yang dirumuskan oleh bangsa-bangsa muslim yang tergabung 

dalam Organisasi Konferensi Islam (OKI) pada 5 Agustus 1990. 

a) Sumber Hukum/Nilai Sekularistik 

Sebagaimana kritikan para ahli dalam bidang Human Right Law, 

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia versi PBB, penghormatan terhadap 

hak-hak kemanusiaan tidak dihubungkan samasekali dengan unsur-unsur 

Ketuhanan. Ini merupakan konsekuensi logis dari worldview Sekularisme 

yang memang menafikan relasi transenden dengan kehidupan manusia. 

 
385 Baca, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme (Bandung : Penerbit Pustaka, 

1981), hal. 17 dst. Bandingkan dengan, Dr. Adnan Ali Ridla al-Nahwi, al-Muslimun bayna al-

‘Almaniyah wa Huquq al-Insan al-Wadl’iyah (Riyadl: Dar al-Nahwi, 1418), hal. 143-173 



 

 471 
 

Berikut ini rumusan pembukaan Universal Declaration of Human Right386 

: 

Whereas recognition of the inherent dignity and of the equal and 

inalienable rights of all members of the human family is the foundation 

of freedom, justice and peace in the world, (Menimbang bahwa 

pengakuan atas martabat alamiah serta atas hak-hak yang sama dan 

tidak dapat dicabut dari seluruh anggota umat manusia merupakan 

landasan bagi kebebasan, keadilan dan perdamaian di dunia.) 

Whereas disregard and contempt for human rights have resulted 

in barbarous acts which have outraged the conscience of mankind, and 

the advent of a world in which human beings shall enjoy freedom of 

speech and belief and freedom from fear and want has been proclaimed 

as the highest aspiration of the common people, (Menimbang bahwa 

pengabaian dan pelecehan terhadap hak asasi manusia telah 

menimbulkan tindakan-tindakan biadab yang memperkosa naluri 

kemanusiaan, dan lahirnya suatu dunia dimana umat manusia akan 

menikmati kebebasan berbicara dan berkeyakinan serta kebebasan dari 

ketakutan dan kemiskinan telah diikrarkan sebagai aspirasi tertinggi 

manusia). 

Whereas it is essential, if man is not to be compelled to have 

recourse, as a last resort, to rebellion against tyranny and oppression, 

that human rights should be protected by the rule of law, (Menimbang 

bahwa hak asasi manusia harus dilindungi pemerintahan yang 

berdasarkan hukum merupakan suatu hal yang esensial, agar orang tidak 

terpaksa mengambil jalan lain, sebagai upaya terakhir, dengan berontak 

melawan tirani dan opresi). 

Whereas it is essential to promote the development of friendly 

relations between nations, (Menimbang bahwa esensial untuk 

mengembangkan pembentukan hubungan persahabatan di kalangan 

bangsa-bangsa). 

Whereas the peoples of the United Nations have in the Charter 

reaffirmed their faith in fundamental human rights, in the dignity and 

worth of the human person and in the equal rights of men and women 

and have determined to promote social progress and better standards 

 
386 http://www.un.org/Overview/rights.html 

 

http://www.un.org/Overview/rights.html


Bagian Kempat 
 

472 
 

of life in larger freedom, (Menimbang bahwa bangsa-bangsa di 

Perserikatan Bangsa-Bangsa menegaskan keyakinan mereka akan hak 

manusia yang mendasar, dalam martabat dan harkat pribadi manusia 

serta dalam hak-hak yang sama bagi laki-laki dan perempuan, dan telah 

memutuskan untuk memperjuangkan kemajuan masyarakat serta 

standar-standar kehidupan yang lebih baik dalam kebebasan yang labih 

besar). 

Whereas Member States have pledged themselves to achieve, in 

co-operation with the United Nations, the promotion of universal 

respect for and observance of human rights and fundamental freedoms, 

(Menimbang bahwa Negara-Negara peserta telah mengikrarkan diri 

untuk mencapai, dalam kerjasama dengan Perserikatan Bangsa-Bangsa, 

peningkatan penghargaan bagi dan kepatuhan terhadap hak asasi 

manusia serta kebebasan-kebebasan yang mendasar di seluruh dunia). 

Whereas a common understanding of these rights and freedoms is 

of the greatest importance for the full realization of this pledge,…( 

Menimbang bahwa suatu pengertian bersama mengenai hak-hak dan 

kebebasan-kebebasan ini memiliki signifikansi tertinggi bagi realisasi 

sepenuhnya ikrar ini). 

Dalam preambule tersebut samasekali tidak terbaca pengkaitan HAM 

dengan unsur-unsur Ilahiyah sebagaimana yang telah disebutkan. Barat 

berpandangan, ukuran sesuatu mesti diselaraskan dengan keberadaan 

manusia, sehingga watak yang berkembang lebih pada penghargaan 

individu-individu semata (antroposentrisme). Berbeda dengan Islam yang 

berpandangan bahwa HAM mesti dijiwai oleh Al-Qur’an dan Sunnah. Al-

Qur’an sebagai transformasi dari kualitas kesadaran manusia. Manusia 

diperintah untuk hidup dan bekerja sesuai dengan kesadaran dan kepatuhan 

terhadap Allah s.w.t387 dan Rasul-Nya.  

Kekosongan DUHAM dari unsur-unsur Ilahiyah tadi dikoreksi dan 

dinyatakan secara eksplisit dalam Cairo Declaration on Human Rights in 

Islam (إعلان القاهرة حول حقوق الإنسان في الإسلام) berikut ini : 

 
387 Eggi Sudjana, HAM Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Nuansa Madani, 2002), hal. 9 



 

 473 
 

التِ   والتاريَي للَمة الْسلامية  للدور الحضاري  البشرية   جعلها اللتَكيدا  أورثت  أمة  خي 
، وما يرجى أن تقوم به  ربطت الدنيا بالْخرة وجعت بين العلم والْيمانحضارة عالمية متوازنة 

هذه الأمة اليوم لهداية البشرية الحائرة بين التيارات والمذاهب المتناقضة وتقديَ الحلول لمشكلات 
  388الحضارة المادية المزمنة.

Deklarasi Kairo terbaca di atas mengikrarkan relasi transenden yang 

sedemikian kuat antara peran strategis sejarah dan peradaban umat dengan 

Allah s.w.t. sebagai Penciptanya; relasi integral antara dunia dan akherat; 

dimensi sains dan iman. Relasi transenden yang fundamental inilah 

diharapkan menyelamatkan kemanusiaan dari berbagai arus pemikiran atau 

aliran yang saling bertentangan, sekaligus dapat menjadi solusi atas 

problema peradaban materialistis yang akut. 

Tentang kesatuan manusia dan kemuliaannya secara universal 

bertumpu pada “penghambaan” kepada Allah s.w.t. dan “kenabian” Adam 

a.s. Oleh karenanya dalam konteks melaksanakan kewajiban manusia 

adalah sama, tanpa diskriminasi ras, warna kulit, bahasa, jenis kelamin, 

keyakinan agama, orientasi politik ataupun kondisi sosial tertentu, dan 

bahwa “akidah yang shahih”lah  menjadi garansi tumbuhnya kemuliaan ini 

sepanjang jalan menuju kesempurnaan manusia. Semua makhluq adalah 

ciptaan Allah s.w.t., dan yang paling dicintaiNya ialah orang yang paling 

bermanfaat bagi makhluqNya, dan tiada kemuliaan bagi seseorang di antara 

mereka keculai dengan takwa dan amal shalih. Demikian ditegaskan pada 

artikel ke-1, point a dan b : 

  :1لمادة ا

البشر جيعا أسرة واحدة جعت بينهم العبودية لله والنبوة لْدم وجيع الناس متساوون في   -أ
ة وفي أصل التكليف والمسؤولية دون تَييز بينهم بسبب العرق أو اللون أصل الكرامة الْنساني

أو اللغة أو الْنس أو المعتقد الدينِ أو الَنتماء السياسي أو الوضع الَجتماعي أو غي ذلك 

 
388 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 

http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm


Bagian Kempat 
 

474 
 

وأن العقيدة الصحيحة هي الضمان لنمو هذه الكرامة علي طريق تكامل من الَعتبارات.  
 . الْنسان

أن الخلق كلهم عيال الل وأن أحبهم إليه أنفعهم لعياله وأنه لَ فضل لأحد منهم علي   -ب
 389.إلَ بالتقوى والعمل الصالحالْخر 

Pasal ke-24 menegaskan, semua hak asasi manusia yang tertera pada 

deklarasi ini terikat dengan ketentuan hukum Syariat Islam. 

الْعلان  : ك  24المادة   هذا  في  المقررة  والحريَت  الحقوق  بِحكامل  الشريعة   مقيدة 

 390.الإسلامية

Demikian pula pada pasl ke-25 pada Deklarasi Kairo dinyatakan 

sebagai berikut, “Syari’at Islam adalah satu-satunya refernsi yang absah 

untuk penjelasan dan klarifikasi atas artikel tertentu dari artikel-artikel 

termuat dalam deklarasi ini.” 

 : الشريعة الْسلامية هي المرجع الوحيد لتفسي أو توضيح أي مادة من مواد هذه  25المادة  
 391.الوثيقة

Indonesia sebagai bagian dari persyarikatan Bangsa-Bangsa, 

berkewajiban untuk tunduk terhadap DUHAM yang telah diumumkan oleh 

Majelis Umum PBB pada tanggal, 10 Desember 1948. Namun demikian, 

bangsa Indonesia, sebagai bangsa beragama dengan mayoritas umat Islam, 

tetap menegaskan jati dirinya. Artinya DUHAM, tidak dapat diterima 

‘mentah-mentah’ sebagai sesuatu yang taken for granted. Hal ini dapat kita 

cermati pada Ketetapan MPR Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi 

Manusia. Pada “Pembukaan” piagam HAM tersebut terbaca sebagai berikut 

:  

“Bahwa manusia adalah makhluk Tuhan Yang Maha Esa yang berperan 

sebagai pengelola dan pemelihara alam secara seimbang dan serasi dalam 

ketaatan kepada-Nya. Manusia dianugerahi hak asasi dan memiliki 

 
389 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 
390 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 
391 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 

http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm
http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm
http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm


 

 475 
 

tanggungjawab serta kewajiban untuk menjamin keberadaan, harkat, dan 

martabat kemuliaan kemanusiaan, serta menjaga keharmonisan 

kehidupan.” 

“Bahwa hak asasi manusia adalah hak-hak dasar yang melekat pada 

diri manusia secara kodrati, universal, dan abadi sebagai anugerah Tuhan 

Yang Maha Esa meliputi hak….Bahwa didorong oleh jiwa dan semangat 

Proklamasi Kemerdekaan Republik Indonesia, bangsa Indonesia 

mempunyai pandangan mengenai hak asasi dan kewajiban manusia, yang 

bersumber dari ajaran agama, nilai moral universal, dan nilai luhur budaya 

bangsa, serta berdasarkan pada Pancasila dan Undang-Undang Dasar 

1945…Atas berkat rahmat Tuhan Yang Maha Esa, demi terwujudnya 

masyarakat Indonesia yang menjunjung tinggi hak asasi manusia, maka 

bangsa Indonesia menyatakan Piagam Hak Asasi Manusia.”392 

b) Kebebasan Mutlak Tanpa Relasi Transenden 

Kebebasan dalam kajian hak asasi manusia sudah menjadi kata kunci 

yang diperbincangkan para ahli. Kebebasan adalah ruh bagi Liberalisme, 

dan itu dibuat berdasarkan konvenan-konvenan atau kesepakatan-

kesepakatan yang bersumber dari kesetaraan (equality) dan rasionalitas. 

Sedangkan beragama merupakan konvenan dengan Tuhan tanpa transaksi 

rasionalitas, karena dalam pandangan agama: manusia dipandang sebagai 

makhluk yang subordinat berhadapan dengan Tuhan.393 Dalam kata lain, 

HAM dalam paradigma Barat yang sekuler, menempatkan manusia dalam 

setting yang terpisah dengan Tuhan (devided God).394Kekebasan dalam 

perspektif ini, juga menegasikan unsur-unsur transenden.  

Duham pasal 2 dan 3 berbunyi : 

Everyone is entitled to all the rights and freedoms set forth in this 

Declaration, without distinction of any kind, such as race, colour, sex, 

language, religion, political or other opinion, national or social origin, 

property, birth or other status. Furthermore, no distinction shall be made 

on the basis of the political, jurisdictional or international status of the 

country or territory to which a person belongs, whether it be independent, 

trust, non-self-governing or under any other limitation of sovereignty. 

 
392 CST Kansil, Sekitar Hak Asasi Manusia..., hal. 52-53 
393 Sarasdewi Dhamantra, Keniscayaan Liberalisme Beragama. Lihat, 

http://islamlib.com/id/artikel/keniscayaan-liberalisme-beragama/. Ekses, 22-12-2008 
394 Eggi Sudjana, HAM…hal. 10 

http://islamlib.com/id/artikel/keniscayaan-liberalisme-beragama/


Bagian Kempat 
 

476 
 

(Setiap orang berhak atas semua hak dan kebebasan yang dicanangkan 

dalam Deklarasi, tanpa pembedaan apa pun, seperti ras, warna kulit, jenis 

kelamin, bahasa, agama, opini politik atau opini lain, kewarganegaraan atau 

asal-usul sosial, kekayaan, keturunan atau status lainnya.Selanjutnya, tidak 

boleh ada pembedaan orang berdasarkan status politik, yurisdiksional, atau 

internasional yang dimiliki negara asalnya, yang independen, yang berada 

dibawah pemerintahan perwalian, atau yang berada dibawah pembatasan 

kedaulatan lainnya.) 

Everyone has the right to life, liberty and security of person. (Setiap 

orang berhak atas kehidupan, kebebasan dan keamanan pribadi).395 

Berbeda dengan paradigma Islam. Bagi para fuqaha’, kebebasan itu 

secara teknis menggunakan terma hurriyah yang seringkali dikaitkan 

dengan perbudakan. Seorang budak dikatakan bebas (hurr) jika tidak lagi 

dikuasai oleh orang lain. Namun secara luas bebas dalam hukum Islam 

adalah kebebasan manusia dihadapan hukum Tuhan yang tidak hanya 

berkaitan dengan hubungan manusia dengan Tuhan tapi hubungan kita 

dengan alam, dengan manusia lain dan bahkan dengan diri kita sendiri. 

Sebab manusia tidak dapat bebas memperlakukan dirinya sendiri. Dalam 

Islam bunuh diri tidak dianggap sebagai hak individu, ia merupakan 

perbuatan dosa karena melampaui hak Tuhan. 

Menurut para teolog kebebasan manusia tidak mutlak dan karena itu 

apa yang dapat dilakukan manusia hanyalah sebatas apa yang mereka 

istilahkan sebagai ikhtiyar. Ikhtiyar memiliki akar kata yang sama dengan 

khayr (baik) artinya memilih yang baik “choosing what is better”. Istikaharah 

adalah shalat untuk memilih yang baik dari yang tidak baik. Jadi bebas 

dalam pengertian ini adalah bebas untuk memilih yang baik dari yang tidak 

baik. Sudah tentu disini kebebasan manusia terikat oleh batas 

pengetahuannya tentang kebaikan. Karena pengetahuan manusia tidak 

sempurna, maka Tuhan memberi pengetahuan melalui wahyuNya. Orang 

yang tidak mengetahui apa yang dipilih itu baik dan buruk tentu tidak bebas, 

ia bebas sebatas kemampuan dan pengetahuannya sebagai manusia yang 

serba terbatas.   

Para filosof tidak jauh beda dengan para teolog. Kebebasan dalam 

pengertian para filosof lebih dimaknai dari perspektif Islam dan bukan 

 
395 http://www.un.org/Overview/rights.html 

http://www.un.org/Overview/rights.html


 

 477 
 

dalam konteks humanisme sekuler. Para filosof juga memandang perlunya 

kebebasan manusia yang didorong oleh kehendak itu disesuaikan dengan 

Kehendak Tuhan yang menguasai kosmos dan masyarakat manusia, 

sehingga dapat menghindarkan diri dari keadaan terpenjara oleh pikiran 

yang sempit.396  

Pada mukaddimah Deklarasi Kairo kita terbaca sebagai berikut : 

التِ تُدف إلِ حْايته من الَستغلال  الْنسان  المتعلقة بِقوق  البشرية  ومساهُة في الْهود 
 .تتفق مع الشريعة الْسلاميةوالَضطهاد وتُدف إلِ تَكيد حريته وحقوقه في الحياة الكريمة التِ  

حد لَ يملك أ   بِن الحقوق الأساسية والحريَت العامة في الْسلام جزء من دين المسلمينوإيمانَ  
بشكل مبدئي تعطيلها كليا أو جزئيا، أو خرقها أو تِاهلها في أحكام إلهية تكليفية أنزل الل 
بَا كتبه، وبعث بَا خاتم رسله وتَم بَا ما جاءت به الرسالَت السماوية وأصبحت رعايتها 

العدوان عليها   الدينعبادة، وإهُالها أو  وكل إنسان مسؤول عنها بِفرده، والأمة   منكرا في 
مسؤولة عنها بالتضامن، وأن الدول الأعضاء في منظمة المؤتَر الْسلامي تَسيسا علي ذلك 

 397تعلن ما يلي:...
Eksplisit terbaca bahwa, Deklarasi Kairo didasari oleh tujuan luhur 

menyelamatkan kemanusiaan dari segala bentuk eksploitasi dan ancaman 

serta sebagai afirmasi atas segala hak-haknya yang selaras dengan “syariat 

Islam”. Hak-hak asasi yang dimaksud adalah bagian integral dari din Islam, 

yang tidak dapat diabaikan oleh siapapun, baik secara keseluruhan ataupun 

partikular tertentu. Dan bahwa, hal tersebut merupakan kewajiban yang 

dititahkan oleh Allah s.w.t. melalui Kitab-Kitab ataupun para Rasul-Nya. 

Dengan demikian, sikap mengabaikan dan meremehkan hak-hak tersebut 

adalah sebuah “kemunkaran” dalam perspekti agama (Islam). 

c) Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 

Paradigma sekuler-liberal meniscayakan kebebasan yang tak terbatas 

(free-will) seperti dikemukakan sebelumnya. Hal ini berimplikasi lebih jauh 

pada aspek beragama dan berkeyakinan. DUHAM pasal 18 menyatakan, 

 
396 Hamid Fahmi Zarkasyi, Hak dan Kebebasa...hal. 5 
397 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 

http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm


Bagian Kempat 
 

478 
 

Everyone has the right to freedom of thought, conscience and religion; 

this right includes freedom to change his religion or belief, and freedom, 

either alone or in community with others and in public or private, to manifest 

his religion or belief in teaching, practice, worship and observance.( Setiap 

orang berhak atas kebebasan berpikir, berkeyakinan, dan beragama ; hak ini 

meliputi kebebasan untuk mengubah agama atau keyakinannya, serta 

kebebasan secara pribadi atau bersama-sama dengan orang-orang lain dan 

secara terbuka atau pribadi, untuk menjalankan agama atau keyakinannya 

dalam pengajaran, praktek, ibadah dan ketaatan)398 

Penerapan pasal ini berakibat pada kebebasan seseorang untuk 

berpindah-pindah agama sesuai dengan selera dan kepentingan 

pragmatisnya; termasuk menodai ajaran-ajaran agama yang telah baku 

(tsawabit) dan diketahui secara pasti oleh umum (ma’lum min al-din bi al-

dlarurah). Oleh karena, Deklarasi Kairo meluruskannya pada pasal ke-10 : 

: الْسلام هو دين الفطرة، ولَ يُوز مِارسة أي لون من الْكراه علي الْنسان أو  10المادة  
 399.استغلال فقره أو جهله علي تغيي دينه إلِ دين آخر أو إلِ الْلحاد

(Islam adalah agama fitrah. Islam melarang adanya paksaan dalam bentuk 

apa pun untuk mengeksploitasi kemiskinan atau kebodohan seseorang untuk 

mengganti agamanya ke agama lain atau ke atheisme). 

Ulama Muhammadiyah terkenal, Prof. Dr. Hamka telah membuat 

kajian khusus tentang DUHAM, dalam satu makalah bertajuk 

“Perbandingan antara Hak-Hak Azasi Manusia Deklarasi PBB dan 

Islam”.  Terhadap pasal 18 DUHAM, Hamka memberikan kritik yang 

sangat tajam. Mengutip QS al-Baqarah ayat 217, beliau menyatakan:  

“Kalau ada orang-orang yang mengaku Islam menerima hak pindah agama 

ini buat diterapkan di Indonesia, peringatkanlah kepadanya bahwa ia telah 

turut dengan sengaja menghancurkan ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an. 

Dengan demikian Islamnya sudah diragukan. Bagi umat Islam sendiri, 

kalau mereka biarkan program penghancuran Islam yang diselundupkan di 

dalam bungkusan (kemasan) Hak-hak Azasi Manusia ini lolos, berhentilah 

jadi muslim dan naikkanlah bendera putih, serahkanlah ‘aqidah dan 

 
398 http://www.un.org/Overview/rights.html 
399 http://www.un.org/Overview/rights.html 

http://www.un.org/Overview/rights.html
http://www.un.org/Overview/rights.html


 

 479 
 

keyakinan kepada golongan yang telah disinyalemen oleh ayat 217 Surat al-

Baqarah itu; bahwa mereka akan selalu memerangi kamu, kalau mereka 

sanggup, selama kamu belum juga murtad dari Agama Islam.”400 

Secara prinsip DUHAM yang memberi kebebasan tak terbatas dalam 

beragama dan berkeyakinan tampak tidak kompatibel dengan sistem hukum 

dan religiusitas bangsa Indonesia. Terbukti dengan langkah Pemerintah RI 

menerbitkan beberapa produk hukum yang mengatur tentang kebebasan 

beragama; pasal 156 KUHPid, UU No I PNPS 1965, SKB Mendagri dan 

Menag. No 1 tahun 1969 dan SK Menag No 70 tahun 1978 yang isinya 

sebagai berikut :   

a) Setiap orang berhak untuk memeluk suatu agama, yang berarti: 

▪ Setiap orang atas kesadaran dan keyakinannya sendiri, leluasa 

memeluk suatu agama tanpa tekanan, intimidasi atau paksaan. 

▪ Setiap orang hanya boleh menganut satu agama, tetapi tidak bebas 

menganut dua agama atau lebih sekaligus. 

▪ Setiap penganut suatu agama bebas mengembangkan dan 

menyebarkan ajaran agamanya, tetapi tidak bebas mengembangkan 

atau menyebarkan ajaran agamanya kepada orang yang telah 

menganut agama lain dengan paksaan atau cara lain yang tidak 

bersandarkan kepada keikhlasan/kesadaran murni. 

b) Setiap penganut agama bebas menjalankan ajaran agamanya, yang berarti 

▪ Bebas tanpa gangguan, halangan, pembatasan dari pihak manapun 

untuk beribadah menurut ajaran agamanya, tetapi tidak bebas 

menjalankan ibadah yang menimbulkan gangguan, ketidaknyamanan, 

apalagi yang bersifat penghinaan, penistaan atau penodaan terhadap 

penganut ajaran agama lain. 

▪ Bebas mengembangkan dan memelihara hakekat ajaran agama yang 

dianut, tetapi tidak bebas membuat penyimpangan, 

merusak/mengacak-acak ajaran agama/kepercayaan orang lain.  

c) Setiap penganut agama bebas mendirikan rumah ibadah masing-masing  

 
400Adian Husaini, Muhammadiyah dan HAM, dalam Catatan Akhir Pekan ke-147. 

http://www.hidayatullah.com 



Bagian Kempat 
 

480 
 

yang berarti : 

▪ Bebas membuat rancangan bangunan, model, eksterior dan interior, 

tapi tidak bebas membuat rancangan bangunan yang persis 

menyerupai bentuk rumah ibadah agama lain. 

▪ Bebas membangun di atas tanah/tempat yang sah dan patut , tetapi 

tidak bebas membangun rumah ibadah disembarang tempat  termasuk 

tempat ibadah  yang bertentangan dengan ketentuan perundang-

undangan. 

d) Mengabaikan Faktor Agama Dalam Perkawinan 

Pasal 16 Duham menyatakan : 

(1) Men and women of full age, without any limitation due to race, 

nationality or religion, have the right to marry and to found a family. 

They are entitled to equal rights as to marriage, during marriage and at 

its dissolution. (Laki-laki dan perempuan dewasa, tanpa pembatasan 

apapun menurut ras, kewarganegaran atau agama, berhak untuk menikah 

dan membentuk suatu keluarga. Mereka berhak atas hak-hak yang sama 

pada saat pernikahan, selama pernikahan dan pada saat perceraian) 

(2) Marriage shall be entered into only with the free and full consent of 

the intending spouses. (Pernikahan hanya boleh dilakukan dengan 

sukarela dan kesepakatan bulat dari kedua mempelai). 

Dalam konteks perkawinan sesama jenis (pasangan homo atau lesbi) 

pasal tersebut memberikan kesan abu-abu dan tak jelas. Sementara dalam 

pandangan Islam sangat jelas persyaratan perbedaan jenis kelamin (laki-laki 

dan perempuan) dalam membangun lembaga perkawinan. Perhatikan koreksi 

Deklarasi Kairo, pasal ke-5 (a) berikut ini : 

الأسرة هي الأساس في بناء المجتمع، والزواج أساس تكوينها وللرجال والنساء    -: أ5المادة  
 401الحق في الزواج ولَ تَول دون تَتعهم بَذا الحق قيود منشؤها العرق أو اللون أو الْنسية. 

(Keluarga adalah fondasi masyarakat, dan perkawinan adalah basis 

pembentukannya. Laki-laki dan wanita memiliki hak untuk menikah dan 

 
401 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm 

http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm


 

 481 
 

tidak boleh ada pembatasan dalam soal ras, warna kulit, dan kebangsaan 

yang menghalangi mereka untuk menikmati hak tersebut) 

Tentu saja bukan tanpa pertimbangan. Dalam Islam, pernikahan 

merupakan lembaga yang sakral, disamping secara fungsional untuk 

memenuhi kebutuhan dasar biologis manusia. Ikatan perkawinan dalam Islam 

dinyatakan sebagai “mitsaqan ghalidzan”, sebanding dengan penyebutan 

sumpah para Nabi di hadapan Allah s.w.t. untuk menyampaikan ajaran tauhid. 

Merespon pasal 16 DUHAM Buya Hamka mengatakan : 

“Tegasnya di sini bahwa Muslim yang sejati, yang dikendalikan oleh 

imannya, kalau hendak mendirikan rumah tangga hendaklah dijaga 

kesucian budi dan kesucian kepercayaan. Orang pezina jodohnya hanya 

pezina pula, orang musyrik, yaitu orang yang mempersekutukan yang lain 

dengan Tuhan Allah, jodohnya hanya sama-sama musyrik pula.”402 

Penolakan Buya Hamka, terhadap DUHAM, khususnya pasal ke-16 dan 

ke-18 ditegaskannya sebagai berikut : 

“Sebab saya orang Islam. Yang menyebabkan saya tidak  dapat 

menerimanya ialah karena saya jadi orang Islam, bukanlah Islam statistik. 

Saya seorang Islam yang sadar, dan Islam saya pelajari dari sumbernya; 

al-Qur’an dan al-Hadits. Dan saya berpendapat bahwa saya baru dapat 

menerimanya kalau Islam ini saya tinggalkan, atau saya akui saja sebagai 

orang Islam, tetapi syari’atnya tidak saya jalankan atau saya bekukan.”403  

Setelah memaparkan data-data dan berbagai penjelasan untuk menakar 

ulang kompatibilitas DUHAM yang berbasis pada worldview/paradigma 

sekularistik, sekaligus muatan-muatannya, penulis simpulkan bahwa, 

sesungguhnya DUHAM yang diklaim sebagai norma universal, secara faktual 

dalam kehidupan manusia belum mewujudkan hak-hak asasi manusia yang 

sesungguhnya. Tentunya, dengan segala hak manusia yang tercantum pada 

deklarasi tersebut, masih menyisakan masalah-masalah fundamental 

menyangkut aplikasi, batasan makna dan karekteristiknya. Oleh karena itulah 

deklarasi tersebut berlaku secara tidak seragam karena memang perbedaan 

karakter dan ideologi masing-masing bangsa dan negara. Bahkan, sering pula 

 
402 Adian Husaini, Muhammadiyah dan HAM, dalam Catatan Akhir Pekan ke-147. 

http://www.hidayatullah.com 
403 Ibid. 



Bagian Kempat 
 

482 
 

dilaksanakan untuk kepentingan negara-negara tertentu yang saling 

bersengketa. 

Lebih dari itu, akan muncul klaim sepihak bahwa hak asasi manusia 

merupakan anugerah yang diberikan oleh deklarasi tersebut. Tak heran 

kemudian, jika hak-hak yang tertera pada deklarasi tersebut sangatlah jauh 

dari risalah (visi-misi taransenden) manusia dalam kehidupannya. Hal 

sedemikian sangatlah logis, karena deklarasi tersebut disusun dan dirumuskan 

oleh sekelompok orang dan negara dengan latar belakang historis, agama, 

ideologi, sosial, budaya, politik tertentu yang tidak selaras dengan ajaran 

Islam. 

Deklarasi tersebut tidak mencantumkan secara tegas antara hak dan 

kewajiban. Dikotomi antara hak dan kewajiban melahirkan implikasi yang 

teramat serius dalam berbagai lini kehidupan manusia; ekonomi, sosial, 

politik dan seterusnya. Deklarasi hanyalah berhenti pada tataran simbolisme. 

Tanpa batasan makna yang jelas dan tegas, HAM (versi PBB) akhirnya 

menjadi justifikasi untuk melahirkan berbagai tindak kejahatan dan kriminal 

sosial dan teologis, sekaligus sebagai pembenar propaganda demoralisasi. 

Lalu, apakah DUHAM telah tepat dan benar bila dijadikan sebagai paradigma 

ataupun perspektif dalam memahami ajaran Islam? Wallâhu A’lam bish-

Shawâb. 

  



 

 483 
 

Dr. Bagus Riyono, M.A., Psikolog. 

Dosen Fakultas Psikologi UGM President of The International Association of Muslim 

Psychologists Anggota Dewan Pakar API Ketua Presidium Gerakan Indonesia 

Beradab 

 

Dewasa ini isu Hak Asasi Manusia (HAM) semakin marak dan menyentuh hampir semua 

aspek kehidupan kita. Ada hak perempuan, hak anak, hak murid, hak istri, hak untuk 

kebebasan berekspresi, dan bahkan belakangan ada yang menuntut hak untuk memilih 

jenis kelamin sendiri dan hak berzina. Bagi kita yang terbiasa berpikir logis tentu akan 

mengernyitkan dahi dan hampir tidak percaya hal ini bisa terjadi. Namun demikianlah 

kenyataannya. Mereka yang menuntut hak menentukan jenis kelamin sendiri dan hak 

berzina bahkan merasa benar dan bangga dengan “perjuangannya” itu.  

Apa sih sebenarnya “hak” itu? Banyak orang mengartikan hak itu sebagai sesuatu yang 

seharusnya kita terima atau kita miliki. Ada yang mengartikannya sebagai sesuatu yang 

seharusnya boleh kita lakukan. Pengertian seperti ini sangat problematik. Pertama, dalam 

pengertian tersebut ada nuansa menuntut dan cenderung ego-centris. Kedua, jika kita 

terapkan pengertian itu dalam kehidupan sehari-hari maka yang akan terjadi adalah 

konflik. Ketika sepasang suami-istri masing-masing memperjuangkan haknya maka 

mereka akan saling menuntut dan tidak saling memberi. Ketika seorang murid 

menerapkan pengertian itu maka dia akan melecehkan gurunya. Jika seorang anak 

menerapkan pengertian itu maka dia akan durhaka pada orangtuanya. Adapun mereka 

yang menuntut hak untuk menentukan jenis kelamin sendiri dan hak berzina maka mereka 

telah durhaka terhadap Tuhan Yang Maha Esa.  

Pemahaman tentang hak yang seperti itu adalah sebuah salah kaprah yang luar biasa 

menyesatkan. Kalaupun ada yang membantah pendapat itu tetapi tanpa pemahaman yang 

mendalam tentang makna sesungguhnya dari “hak”, maka yang akan terjadi hanyalah 

debat kusir. Misalnya satu pihak berkata “saya berhak berekspresi sebebas-bebasnya!”, 

lalu yang menentang akan berkata “saya juga punya hak untuk tidak suka dengan 

ekspresimu!”. Hal seperti ini adalah debat kusir yang tidak ada ujungnya kecuali konflik. 

Oleh karena itu setiap kali terjadi pembicaraan tentang hak asasi manusia selalu 

menimbulkan nuansa konflik yang panas dan bukan kedamaian yang adem.  

Hak dalam bahasa Inggris adalah “rights”. Dalam bahasa Inggris juga, “right” berarti 

“benar” dan bisa juga berarti “kanan”. Adakah makna-makna itu hanya kebetulan saja 



Bagian Kempat 
 

484 
 

atau ada keterkaitan satu sama lainnya? Seperti sudah kita ketahui bersama bahwa Bahasa 

Indonesia banyak terpengaruh bahasa Arab. Tidak banyak yang menyadari bahwa kata 

“hak” sebenarnya adalah kata yang berasal dari bahasa Arab “haq” yang berarti benar atau 

kebenaran. Jadi makna sesungguhnya dari hak atau “rights” itu adalah yang benar atau 

kebenaran. Berbeda dengan “truth” yang juga berarti kebenaran, “rights” adalah benar 

dalam arti proporsional dan adil, menempatkan sesuatu pada tempatnya secara beradab. 

Ketika seorang anak nakal menaruh kakinya di atas meja maka akan dikomentari “that is 

not right”, “nggak benar seperti itu”. Ketika seorang gadis berdandan dengan rapi cantik 

dan pas tidak berlebihan maka akan disebut “it is just right”, yang artinya pas, tepat, 

proporsional, serasi.  

Adapun hubungan antara “right” yang berarti benar dengan “right” yang berarti kanan itu 

apakah juga ada maknanya? Hubungan antara makna “benar” dan “kanan” ini bukanlah 

hanya sesuatu yang random. Di dalam Al Qur’an, surat Al Balad ayat 18-19 dinyatakan: 

“Mereka (orang-orang yang beriman dan saling berpesan itu) adalah golongan kanan. Dan 

orang-orang yang kafir kepada ayat-ayat Kami, mereka itu adalah golongan kiri.” Ayat 

tersebut mengatakan bahwa “kanan” itu adalah yang “benar”. Secara maknawiyah kanan 

itu berhubungan dengan sesuatu yang benar. Dengan demikian sekarang bisa kita fahami 

bagaimana hubungan antara hak, benar, dan kanan yang terkandung dalam satu kata 

“right”. Makna sentralnya adalah benar atau tepat. Dengan pengertian ini kita jadi lebih 

bisa memahami maksud dari artikel 1 dalam Universal Declaration of Human Rights.  

Dalam dokumen Universal Declaration of Human Rights, Artikel 1, tertulis: “All human 

beings are born free and equal in dignity and rights. They are endowed with reason and 

conscience and should act towards one another in a spirit of brotherhood”. Jika kita 

terjemahkan secara maknawiyah maka bagian pertama dari pernyataan itu maksudnya 

adalah: “Semua manusia terlahir bebas dari keburukan-keburukan yang dapat 

menghambat kehidupannya, dan memiliki kebebasan untuk melakukan pilihan-pilihan 

dalam kehidupannya, serta setara dalam kehormatan dan kebenaran”. Kebebasan, 

kehormatan, dan kebenaran ini harus dijaga dengan akal sehat dan hati nurani. 

Kehormatan manusia akan terjaga ketika dia diperlakukan sesuai haknya, diperlakukan 

dengan benar dan adil serta beradab.  

Hak asasi manusia adalah hak hidup dan mempertahankan kehidupannya. Hak ini harus 

dihormati dan dijaga bersama. Tidak boleh membunuh karena itu melanggar hak, 

melanggar kebenaran. Tidak boleh mentelantarkan orang lemah, miskin dan fakir, karena 

mereka juga berhak untuk hidup dan kehidupan yang layak. Mencaci maki orang lain 

adalah melanggar hak akan kehormatan orang tersebut. Menelantarkan anak yatim adalah 

melanggar hak, melanggar kebenaran, karena anak yatim juga memiliki hak untuk 

mendapat perhatian dari seorang figur ayah. Yang hak bagi setiap anak adalah 



 

 485 
 

mendapatkan pengasuhan dari ayah, yang laki-laki, dan ibu, yang perempuan. Secara hak, 

laki-laki dan perempuan adalah pasangan yang saling menyempurnakan, karena masing-

masing memiliki kelebihan dan kekurangan.  

Komnas HAM seharusnya adalah sebuah lembaga yang mulia, karena menjaga yang hak 

dan mengabdi pada yang hak. Komnas HAM adalah lembaga yang independen, terbebas 

dari kepentingan politik dan kepentingan ekonomi, yang bertugas melulu sebagai “majelis 

ulama” yang akan mengingatkan pihak-pihak yang melanggar hak asasi manusia. Komnas 

HAM adalah lembaga yang menjadi penjaga keadilan dan keberadaban kehidupan bangsa 

Indonesia. Adalah sebuah kesalahan besar ketika Komnas HAM membela mereka yang 

menuntut untuk dibolehkan melakukan apa saja tanpa hak. Hak bukanlah kebebasan untuk 

melakukan apa saja yang diinginkan. Karena pemahaman seperti itu merancukan antara 

kebebasan dan hak. Kerancuan ini terjadi karena pemaknaan itu didorong oleh hawa nafsu 

dan mengingkari akal sehat. Hak adalah sesuatu yang menjadi hakim atas perilaku, yang 

membedakan mana perilaku yang salah, melanggar hak, dan mana perilaku yang benar, 

perilaku yang hak.  

HAM bukanlah milik individu-individu. HAM adalah sebuah tatanan sosial yang menjaga 

keharmonisan kehidupan. Adalah hak bagi seorang anak untuk mendapatkan kasih sayang 

orangtua. Bersamaan dengan itu adalah sebuah hak pula bagi seorang anak untuk 

menghormati orangtuanya. Bagi seorang murid adalah hak untuk mendapatkan 

pendidikan, dan menghormati guru adalah sesuatu yang hak dalam proses pendidikan itu. 

Jadi hak adalah sebuah sistem yang didalamnya terkandung kewajiban, karena kewajiban 

adalah sebuah keniscayaan dalam kehidupan yang juga merupakan sebua kebenaran. 

Sudah pada tempatnya bahwa orangtua menyayangi anaknya dan anak menghormati 

orangtuanya. Sudah pada tempatnya bahwa seorang guru mendidik muridnya dan seorang 

murid menghormati gurunya. Guru atau orangtua tidak berhak untuk membiarkan murid 

atau anaknya tersesat dalam kehidupannya. Demikian pula dalam kehidupan suami-istri, 

yang hak adalah saling menyayangi, saling menghargai, dan saling menjaga diri dari 

sesuatu yang merusak hubungan keduanya.  

Mereka yang berteriak-teriak menuntut hak untuk berbuat semaunya sendiri adalah 

golongan yang justru melawan hak asasi manusia, karena mereka berbicara atas nama 

hawa nafsunya dan tidak peduli pada kehidupan yang mulia. Mereka yang menuntut hak 

untuk menentukan jenis kelamin sendiri, memilih orientasi seksual sendiri, adalah para 

pelanggar HAM yang membahayakan kehidupan bangsa di masa depan. Mereka yang 

menuntut hak untuk berzina adalah golongan yang membuat kerusakan dalam 

masyarakat. Bangsa Indonesia harus dicerahkan dari salah kaprah tentang HAM ini dan 

supaya setia pada kemanusiaan yang adil dan beradab, karena itu adalah hak bagi generasi 

bangsa Indonesia di masa depan. Hanya dengan menegakkan HAM yang benar bangsa 

Indonesia akan dapat membangun peradaban yang tinggi dan mulia.  



Bagian Kempat 
 

486 
 

  



 

 487 
 

404 

Oleh: Drs. Alfian Tanjung M.Pd
405 

   

Pernyataan Sudisman, CC-PKI, dalam sidang Mahmilub 1967: 

“Jika saya mati sudah tentu bukannya berarti PKI ikut mati bersama dengan 

kematian saya. Tidak samasekali tidak. Walaupun PKI sekarang sudah rusak 

berkeping-keping, saya yakin ini hanya bersifat sementara, dan dalam proses 

sejarah, nanti PKI akan tumbuh kembali sebab PKI adalah anak zaman, yang 

dilahirkan oleh zaman” 

 

A. Gerakan PKI Rentang 1920-1997 

 Dalam kurun 45 tahun keberadaan Partai Komunis Indonesia (PKI), ada 

dua peristiwa besar yang sangat mempengaruhi ingatan bangsa Indonesia, 

yakni Pemberontakan PKI 18-19 September 1948 diMadiun dengan tokoh 

utamanya Musso dan Gerakan 30 September 1965 atau Kudeta Dewan 

Revolusi 1 Oktober 1965 yang diotaki oleh DN Aidit sebagai Ketua atau 

Pimpinan CC PKI. Beberapa catatan tentang PKI dari awal berdirinya sampai 

berakhirnya rezim orde baru : 

 Pertama, kelahiran PKI tidak bisa dilepaskan dengan nama HJMF 

Sneevliet dkk yang nota bene mereka adalah orang-orang Belanda yang 

berpaham Komunisme, hal ini menjadi penting dipahami kenapa kader PKI 

tua maupun PKI muda kerap melakukan kegiatan di Belanda, selain di 

Inggris, Perancis juga di Cina, Rusia dan beberapa Negara lainnya yang 

memiliki ikatan dengan sejarah gerakan PKI atau komunisme Internasional.  

 Kedua, Gerakan PKI gemar melakukan KKM yakni Kerja di Kalangan 

Musuh yakni aktifitas infiltrasi, Sarekat Islam dirusak namanya dan 

kemuliannya dengan terbentuknya  Sarekat Rakyat, yang sebelumnya muncul 

 
404 Pemikiran sekitar upaya mensikapi gerakan PKI untuk stabilitas dan keutuhan NKRI 
405Penulis adalah pemerhati PKI dan Ketua Umum BPP Gerakan Nasional Patriot Indonesia 

(GNPI) 



Bagian Kempat 
 

488 
 

SI-Putih dan SI Merah. Hal yang sama juga mereka lakukan baik pada waktu 

orde lama, orde baru juga orde reformasi ( mereka PKI menyusup kekampus 

Islam dengan program Komunis Putihnya) 

 Ketiga, Aksi sepihak yang hampir selalu mengakibatkan korban nyawa 

terjadi sejak tahun 1927, 1946, 1948,  1962, 1964, 1965 bahkan sampai 1972, 

Oloan hutapea dkk di Blitar selatan masih melakukan gerakan bersenjata. 

Yang selanjutnya  Gerombolan PKI selalu menuduhkan apa yang 

dilakukannya pada orang lain atau lembaga lain sehingga bisa disebut lempar 

batu sembunyi tangan. Termasuk teror politik yang membuat bubarnya 

Masyumi dan PSI, 1960. 

 Keempat, Kaderisasi, dari indoktrinasi, pembuatan sel dan kerja-kerja 

operasi militer atau operasi bersenjata termasuk menyusup dan kerja-kerja 

merusak tatanan masyarakat dengan cara halus maupun dengan cara kasar 

bahkan sadis. Gerakan PKI selalu membuat kerusuhan dan keresahan 

dimasyarakat diseluruh daerah di Indonesia. Kader PKI memiliki militansi 

yang cukup kuat dengan idiologi mereka, yang tertanam dalam perkaderan 

dan peran berstruktur. 

 Kelima, Regenerasi, konsep Kritik auto Kritik bisa dibaca dari Muso ke 

DN Aidit dari DN Aidit ke Sudisman dari Sudisman ke generasi transisi 

seperti Begug sastro,  yang pada waktu era Reformasi dipegang oleh Mirah 

Mahardika (nama samaran), kepemimpinan PKI hasil kongres X adalah 

Wahyu Setiaji, Ketua Umum dan Teguh Karyadi (Wakil Ketua Umum), 

sementara  Kongres ke XI belum terlaksana, relatif masih dipegang oleh 

kader-kader besutan Imam Sarju (92 tahun) dari  hasil kerja Kongers PKI 

yang ke-10 yang dilaksanakan pada pertengahan Agustus 2010, tepatnya 

didesa ngabrak, Magelang Jawa Tengah. 

B. Gerakan  Palu  Arit Pasca Reformasi 1998 

 Keberadaan Partai Rakyat Demokratik (PRD), merupakan eksistensi 

keberadaan PKI selain gerakan bawah tanah yang dilakukan dalam negeri 

maupun disupport oleh jaringan Komunis Internasional (komintern), PRD 

dibentuk dengan nama Pergerakan Rakyat Demokratik, yang pada tanggal 31 

Mei 1996 berubah menjadi Partai Rakyat Demokratik. Pada Tanggal 24-26 

Maret 2015 PRD menyelenggarakan Kongresnya yang ke VIII di Hotel 



 

 489 
 

Acacia, Kramat Raya Jakarta Pusat. Sejak berdiri PRD merupakan 

reinkarnasai dari PKI,  sementara itu  PKI-nya sendiri tetap berjalan. 

 Kongres PKI dimasa orde lama merupakan kongres yang ke VII di Blitar 

pada tahun 1965, dimasa orde reformasi  sudah berlangsung beberapa 

Kongres PKI, yakni  Ke VIII di Sukabumi Selatan Jawa Barat, 2000 yang 

kesembilan di CIanjur selatan jawa Barat, 2006 dan yang ke 10 di Desa 

Ngabrak Magelang Jawa Tengah, 2010  berlangsung kongres  dengan cover 

Pelatihan Pembuatan Pupuk Organik. PKI  hasil kongres ke X dipimpin oleh  

Wahyu Setiaji (DN Aidit yunior) dan Teguh Karyadi ( Nyoto muda), 

sementara PRD hasil kongres VIII dipimpin oleh Agus Jabo, sebagai Ketua 

umum dan Dominggus Oktavianus sebagai Sekretaris jenderal PRD, Partai 

Rakyat Demokratik (PRD/PKI). 

 Menjelang reformasi kita mendapatkan data buku harian seorang kader 

Gerwani Muda, yang bernama Dita Indah sari tertanggal 16 April 1996 yang 

berisi : “Partai sudah berdiri, Well, 31 tahun terkubur, dibantai dihina, 

dibunuh, dilarang, diawasi dikhianati, sekarang dibangun lagi”. Kalimat 31 

tahun,… menyiratkan bahwa tahun 1965 adalah PKI. Peristiwa 27 Juli 1996 

merupakan aksi pertama yang monumental dari kader PRD/PKI untuk 

mengeksiskan dirinya sehingga mereka merasa percaya diri untuk ikut pemilu 

pada tahun 1999. Peluncuran buku : “Aku Bangga Jadi Anak PKI” digedung 

YTKI Jalan Gatot Subroto Jakarta, pada 1 Oktober 2002. Disusul dengan 

buku Anak PKI masuk  Parlemen, September 2005, dan menyusuri jalan 

perubahan/PKI  Juli 2012. 

 Beberapa catatan kegiatan PKI yang menjadi indikasi kuat akan 

keseriusan kaum PKI untuk hidup kembali baik secara idiologi maupun 

secara kelembagaan Partai Politik dengan nama PKI atau menunggangi partai 

tertentu untuk eksisnya idiologi dan kader PKI, adalah sebagai berikut : temu 

raya eks napol/tapol di cempaka putih 2003, Rapat tertutup dikawasan 

perkemahan wisata koppeng Kabupten semarang Jawa Tengah 24 Mei 2003, 

Amandemen UU Pemilu no 12 tahun 2003 pasal 60 G, Harian Sore Sinar 

Harapankamis 18 Maret 2004 Ribka Tjiptaning mengatakan hanya Front 

nasakom yang bisa keluarkan bangsa ini dari krisis, dibebaskannya 475 kader 

PKI dari Pulau Buru oleh SBY tahun 2005, Deklarasi Papernas (Partai 

Persatuan Nasional) 2007, Peristiwa Pakis ruyung hari kamis 10 Juni 2010, 

LKS Pkn di SMU Sukabumi 2012 : “Indonesia mengembangkan sendiri 



Bagian Kempat 
 

490 
 

Idiologi bangsa yang dinamakan Komunis”, Kostum Kotak-kotak yang 

digunakan oleh Jokowi merupakan seragam pemuda Partai Komunis Cina ( 

Lihat Koran Media Indonesia hari senin tanggal 17 September 2012 halaman 

12 pojok kanan atas), penetapan 1 Mei sebagai hari Libur Nasional 

merupakan kemenangan gerakan buruh Komunis,dalam masa kampanye 

pilpres 2014  ada slogan yang mirip dengan slogan Nasakom adalah Kita, 

Ayo Kerja-kerja-kerja ! Pembacaan susunan Kabinet Indonesia Hebat 

tanggal 26 Oktober 2014 bersamaan dengan tanggal revolusi Komunis Stalin 

tanggal 26 Oktober 1917, pemutaran film senyap diberbagai daerah diawal 

tahun 2015, dikenakannya kaos belambang Palu Arit oleh Puteri Indonesia 

2015, pertemuan kader PKI 24 Februari di solo dan pertemuan kader PKI 

yang dimotori oleh YPKP 65 dibukittinggi Sumatera Barat dan kongres 

PKI/PRD pada tanggal 24-26 Maret  2015 di Jakarta.Yang sangat 

mengejutkan adalah pada saat HUT RI ke 70 dibeberapa daerah seperti di 

Pamekasan Madura, di Jember Jawa Timur, di Payakumbuh Sumatera barat, 

di TMII Jakarta dan dibeberapa daerah dikibarkan bendera palu arit, foto-foto 

tokoh PKI serta graffiti ditembok-tembok diberbagai tempat, seperti 

ditembok kampus UNP (Universitas Negri Padang). 

 Gerakan mereka yang terus berjalan adalah rapat rutin, kaderisasi dan 

menata jaringan dan KKM yakni Kerja di-Kalangan Musuh termasuk 

penggalangan dana termasuk acara ceremonial seperti Kongres ke XI serta 

HUT PKI yang ke 95 bertepatan dengan tanggal 23 Mei 2015. Peringatan 

HUT PKI ke 95,hari Sabtu 23 Mei 2015 dari jam 10.00  s/d 13.00 di Gedung 

Aula Kantor Cabang NU Kabupaten Kendal, berlangsung acara diskusi 

kebangkitan Nasional dalam rangka peringatan HUT PKI yang ke 95 ( 23 Mei 

1920- 23 Mei 2015). Pada hari ahad tanggal 24 Mei 2015 dari jam 10.00 s/d 

13.00  di Parakan Temanggung berlangsung acara HUT PKI ke 90. Ada hal 

yang harus diperhatikan oleh kita semua dengan dipugar dan dijadikan cagar 

budaya Gedung sarekat Islam (SI)  di Jalan Gedong Semarang oleh Pemkot 

Semarang dan difasilitasinya pembuatan batu Nisan atau prasasti atau 

kuburan anggota PKI di Plumbon, Wonosari kecamatan ngliyan oleh Pemkot 

Semarang serta akan dijadikan situs yang diusulkan oleh Paguyuban 

Masyarkat Semarang untuk Hak Asai Manusia (PMS HAM), merupakan 

upaya dari kaum PKI untuk eksis kembali. Gerakan PKI semakin mewujud 

dan mereka melenggang tanpa respon yang berarti, bagaikan pepatah anjing 



 

 491 
 

menggonggong kafilah berlalu, atau anjing ompong yang  tidak bisa 

mengonggong kafilah berlalu, menari dan berlari gembira. 

 Gerakan Gerombolan PKI semakin berani, ditahun 2016 mereka memulai 

dengan Belok Kiri Fest, yang dimotori oleh Dolorosa Sinaga. Acara 

ber;langsung dari tanggal 28 Februari 2016 s/d 5 Maret 2016. Selanjutnya 

mereka (kalangan PKI) melakukan Provokasi lanjutan dengan adanya 

Pertemuan Nasional YPKP ’65 ( Yayasan Penelitian Korban Pembunuhan 

1965) yang dirancang tanggal 14-16 April 2016, dilanjutkan dengan 

Simposium PKI 1965 di Aryaduta tanggal 18-21 April. Mereka semakin 

agresif dan berani dalam membangun kekuatan PKI, selanjutnya mereka 

bergerak untuk mencabut Tap MPRS 25 tahun 1966 dan mengamandir UU 

no 27 tahun 1999. Yang dengan hal tersebut mereka akan muncul dalam 

Pemilu 2019. 

C.  Sikap Kaum Anti Pki 

 Sejak 1998, Gerakan yang membaca adanya aroma dan keterlibatan kader 

PKI, yang dilakukan oleh anak cucu PKI baik “anak-cucu”  idiologis, biologis 

dan akademis Sekuleris. Keberadaan HAMMAS Indonesia merupakan 

gerakan Mahasiswa yang spirit awalnya adalah merespon kader PKI yang 

muncul dalam bentuk KAMERAD, FORKOT, FIM, FAM, KAM, JARKOT, 

Juga keberadaan PINTAR, AAK, FAKCTA yang lebih wujud dengan 

keberadaan Gerakan Nasional Patriot Nasional (GNPI) yang langsung dibesut 

oleh Moch Husnie Thamrin (Ketua Umum KAPPI 1966). Gerakan lokal juga 

bermunculan di Surabaya yang dipimpin oleh Drs. Arukat  Tjaswadi, dengan 

CICS, FAK di DIY yang dipimpin oleh Pak Burhan, PERMAK di Bandung 

Jawa Barat, juga ada FAK Madiun dan gerakan lainnya. 

 Aksi mensikapi gerakan PKI dilakukan secara lokal, personal dan 

komunitas yang terbatas, secara kelembagaan hanya para senior baik 

angkatan 1966 maupun TNI AD. Sejak 2010-an sampai hari ini gerakan 

perlawanan nyaris tidak terdengar, tidak teroroganisir, apalagi dalam skala 

nasional. Keberadan gerakan perlawanan yangselama ini ada masih bersifat 

parsial dan hanya kegiatan diforum-forum terbatas atau malah tertutup, 

padahal gerakan PKI semakin terbuka dan terang-terangkan.  Disisi lain 

landasan konstitusi kita yang berkekuatan hukum tetap masih sangat kuat: 

UUD 1945, dalam pembukaannya jelas termaktub atas berkat Rahmat Allah 



Bagian Kempat 
 

492 
 

swt, Pancasila dan Pasal 29, Tap MPRS XXV tahun 1966 dan UU nomer 27 

tahun 1999 pasal 107 ayat a s/d f. 

 Sudah saatnya gerakan Pembasmian PKI segera dicanangkan, apapun 

namanya yang penting terjadi atau terbangunnya gerakan Pengganyangan dan 

pembasmian PKI secara nasional, dalam bentuk sistem kerja yang lincah, 

terukur dan memiliki beberapa prinsip: Menjaga keutuhan NKRI, Melibatkan 

semua elemen dan komponen anti PKI terutama ABRI/POLRI dan Umat 

Islam juga umat lainnya yang sepakat PKI sebagai musuh Negara, musuh 

kaum Beragama dan musuh kemanusiaan dalam perjalanan sejarah manusia. 

 Keberadaan GNPI, CICS Jawa Timur, AAK, FAK, BARAK Banten, 

PERMAK Jawa Barat, maupun kelembagaan resmi seperti TNI semua 

angkatan, POLRI, Kesbang secara nasional disemua tingkatan, ormas dan 

partai politik sangat berkepentingan bahkan berkewajiban dalam menggalang 

kekuatan untuk mengganyang atau membasmi PKI sampai keakar-akarnya, 

karena PKI adalah sejarah hitam Indonesia dan tanpa PKI adalah syarat 

kemajuan dan kedamaian Ibu Pertiwi. Melibatkan dan keterlibatan angkatan 

muda merupakan suatu keniscayaan maka organisasi yang dibentuk agar 

memberi ruang dan peluang yang luas dan jelas untuk generasi muda yang 

menghayati arti ketuhanan yang Maha Esa, dalam peran mereka 

melawan/membasmi PKI. 

D. Agenda Nasional Basmi PKI 

 Pembentukan dan terbentuknya kelembagaan yang berskala nasional  

dalam rangka menghadapi, melawan, mengganyang dan membasmi anasir 

PKI dalam bentuk apapun menuntut adanya kejelasan kerja-kerja untuk itu, 

yaitu : Pertama, Deklarasi atas keberadaan organisasi perlawanan secara 

nasional yang diikuti dengan pembentukan sayap gerakan di diberbagai 

daerah sebagai gerakan perlawanan rakyat terhadap kebangkitan dan 

keganasan PKI. 

 Kedua, Mencetak buku-buku yang menyadarkan akan bahaya dan 

keganasan PKI dengan  memutar kembali film G30S-PKI yang disutradarai 

oleh Arifin C Noer. 

 Ketiga, adanya forum yang menyadarkan dan menggalang perlawanan 

terhadap gerakan PKI diantaranya: workshop Guru sejarah sekitar gerakan 



 

 493 
 

PKI, pelatihan/ kuliah wawasan tentang gerakan PKI bagi kaum muda dan 

lainnya, serta kader khusus perlawanan terhadap PKI. 

 Keempat, mobilisasi massa dalam bentuk partisipasi yang menyadarkan 

akan bangkitnya PKI dan kesiapan untuk melawan gerakan PKI dengan 

segala bentuk. 

 Kelima, sosialisai secara massif dan terdesentarlisir secara swakarsa  dan 

tersentralisir dalam gerakan pembasmian dan pengganyangan PKI lama/baru. 

 Untuk ini diperlukan film-film documenter, seperi peristiwa penyerbuan 

PSM Takeran Madiun 1948, peristiwa cemetuk/cluring 1962& peristiwa 

kanigoro, 1965 peristiwa Bandar betsi, peristiwa jengkol, MMC, tiga selatan, 

dan lainnya. 

 Keenam, memasukkan pembahasan sekitar gerakan kejahatan PKI sejak 

awal berdirinya sampai dinyatakan bubar dalam Tap MPRS XXV tahun 1966, 

serta tanda-tanda kebangkitan mereka/PKI/PRD dalam waktu belakangan ini, 

kedalam buku sejarah sejak pelajaran ditingkat SD sampai di perguruan 

tinggi. 

 Ketujuh, kaderisasi untuk menghadapi berbagai situasi dari sekedar 

berdebat diberbagai forum sampai kemungkinan berhadapan secara pisik atau 

bentuk lain. 

 Kedelapan, adanya inisiasi berupa derivasi atau ketentuan hukum yang 

menguatkan atau mengaplikasikan aturan konstitusional yang sudah ada, 

misalnya adanya Juklak dam juknis dalam bentuk PP atau Kepmen berupa 

kebijakan yang berkekuatan hukum tetap, sebagai pelaksanaan dari UU 

nomer 27 tahun 1999.  

 Kesembilan, gerakan sambung generasi, secara alamiah dan ilmiah 

bahwa melawan dan membasmi PKI merupakan sikap patriot yang berjiwa 

Pancasila, dalam khasanah Islam merupakan jihad melawan kaum musyrikin. 

 Kesepuluh, Pertemuan nasional, dalam bentuk forum ilmiah diberbagai 

daerah dan dipuncaki dengan seminar nasional juga diadakan rapat akbar 

diseluruh daerah basis PKI yang puncaknya adalah peringatan kewaspadaan 

nasional terhadap gerakan PKI. Selanjutnya mari kita  kawal Indonesia tanpa 

PKI !!! 

E. Catatan Khusus 



Bagian Kempat 
 

494 
 

 Ada beberapa hal yang harus diperhatikan  terkait dengan kebangkitan 

PKI, karena pada saatnya kita akan kesulitan menghadapi mereka: 

 Pertama, Keberadaan Kader Muda mereka, baik yang PKI Malam 

maupun  PKI Siang, seperti sosok Wahyu Setiaji, Teguh Karyadi, Rudy HB 

Daman, Harry Sandi Ame dkk mereka lainnya. Harus dihentikan karena 

mereka seperti sel Kanker yang terus membelah, yang mereka kerjakan 

diantaranya : Menyusun kekuatan massa, Agitprop dan perlawanan bersenjata 

di semarang, temanggung, Malang dan Blitar Selatan, serta diluar jawa seperti 

di Sulawasi Tengah maupun di Sumatera utara. 

 Kedua, Penetapan 1 Mei sebagai Libur nasional sebagai unjuk kekuatan 

mereka dalam tiap tahunnya dan ini akan menjadi komando waktu untuk 

mereka pada tahun-tahun kedepan, karena pada tahun 2015 ini mereka telah 

menyusup dan mengibarkan bendera Palu Arit dalam bebeapa aksi di Jakarta 

maupun didaerah, 1 Mei Libur nasional merupakan program Partai Komunis 

Perancis 1916 sebagai bagian dari komunis Internasional (Komintern). 

 Ketiga, Hubungan Internasional, keberadaan Ibrarury Aidit (Perancis), 

Carmel Budiarjo (Inggris) secara berkala terkoneksi dengan kader komunis 

dari Eropa Timur, Korea Utara dan Cina dalam rangka membangun kekuatan 

PKI. 

 Keempat, Familiarisasi atau mengakrabkan dengan pola budaya, warna-

warna, lagu dan life style yang selaras dengan paham Komunisme, seperti 

KTP tanpa kolom Agama, pelarangan berdoa diawal kegiatan PBM 

disekolah, pembolehan menikah sesama jenis, mempermainkan langgam 

qiroati cara membaca quran dan cara-cara penyelesaian masalah secara 

anarkis, terutama yang dimainkan oleh Pasukan Nasi Bungkus (Cyber 

Sekuler Komunis), memecah kekuatan anti PKI kasus PPP dan Golkar, 

melindungi yang membahayakan keutuhan NKRI dan melecehkan otensitas 

ajaran Agama Islam seperti Syiah, Ahmadiyah, LDII, Bahai dan aliran 

menyimpang lainnya. 

 Kelima, upaya-upaya konstitusional, yang harus diikuti adalah RUU 

KKR Jilid 2 hal ini merupakan upaya yang menguntungkan PKI dan 

membahayan keutuhan NKRI dan kedamaian dalam menjalankan ajaran 

Agama sesuai ajarannya masing-masing. Selain membangun opini secara 

terencana dan terukur yang mengarahkan bahwa PKI bukanlah pelaku tetapi 



 

 495 
 

PKI adalah korban dari berbagai peristiwa yang telah dlakukan oleh PKI sejak 

berdirinya sampai kerusuhan 27 Juli 1996 (PKI berkolaborasi dengan Serikat 

Jesuit, Gerakan katolik Radikal didikan Pater Beek, di Pusat kader mereka di 

Roleano di Klender Jakarta Timur). 

F. Penutup 

 Demikianlah tulisan ini dibuat untuk ditindaklanjuti oleh kita semua. 

Sedemikan terencana dan terlaksana secara sistematis upaya mengeksiskan 

PKI di Indonesia. Adalah baik kepada semua pihak bahwa kita harus 

menghadapi mereka (Kaum PKI). Pembentukan satuan perlawanan seperti 

KAPPI, KAMI, KOKAM, BANSER dan Front Anti Komunis (FAK) 

Nasional. Seiring dengan workshop atau Pelatihan Kewaspadaan Nasional 

dari Kebangkitan PKI bisa menjadi kegiatan yang dilakukan secara intensif. 

 Dalam jangka menengah dan jangka panjang, mematikan PKI adalah 

dengan mensejahterakan masyarakat dan membangun sistem sosial yang 

berkeadilan dan berkemakmuran. Karena dengan situasi yang normal dan 

berkeadilanlah paham Komunisme akan mati dengan sendirinya dan PKI 

akan mati.  

 Yang paling bertanggung jawab dalam menghadapi gerakan kaum  PKI 

ini adalah : Pemerintah, karena mereka terikat dengan dasar konstitusi yang 

masih berlaku yakni Tap MPRSnomer 25 dan UU No. 27 tahun 1999 pasal 

107 ayat a-f, TNI-Polri, sebagai institusi pengawal Negara yang secara loyal 

harus membantu pemerintah dalam menghadapi bahaya makar ke-3 PKI dan 

Umat Beragama, terutama umat Islam sebagai warga mayoritas dan umat lain 

yang meyakini kalau PKI adalah musuh Negara dan musuh agama mereka. 

 Upaya menyehatkan seluruh organisasi kemasyarakatan dan partai politik 

yang berjiwa anti Komunis (baca: PKI) terutama partaiIslam : PPP, PKS dan 

PBB. Keberadaan dan aksi perlawanan yang terbuka membuat PKI berhitung 

ulang untuk memproklamirkan rencana mereka untuk mendeklarasikan 

sebagai sebuah kekuatan politik sabagaimana mimpi mereka pada tahun 

1955, Pemilu pertama. Karena peda pemilu pertama tersebut PKI menempati 

urutan ke-4. 

 Jangan biarkan mereka (baca PKI) menjadi tumbuh besar, meluas dan 

kuat, hal ini akan membuat kita mengulangi kelalaian masa lalu ketika mereka 

membuat aksi berdarah pada tahun 1948 dan 1965, tindakan deteksi dini, 



Bagian Kempat 
 

496 
 

sosialisasi rencana jahat dan kejam mereka (PKI), menjaga kekuatan 

konstitusi yang masih berlaku bahkan perlu diperkuat dengan UU yang 

terbarukan serta Fatwa MUI tentang Haramnya Idiologi Komunis (PKI) di 

bumi Nusantra. 

 Kelahiran Gerakan Bela Negara (GBN) pada awal bulan Juni 2015, 

merupakan darah segar sebagai penambah barisan dan upaya menata serta 

menggerakan perlawanan untuk menghadapi PKI; baik PKI konvensional 

(PKI 1920) komunis gaya baru pasca orde baru maupun gerakan yang 

bermuara atau berafiliasi dengan ideologi komunis. Bersama dengan gerakan 

yang sudah ada seperti Gerakan Nasional Patriot Indonesia (GNPI) yang 

didirikan pada tahun 2000, atas inisiatif Moch. Husnie Thamrin (Alm) 

sebagai ketua KAPPI 1966. 

 Seluruh Potensi perlawanan harus segera saling berinteraksi  dan 

bersinergi, keberadaan Barisan Ganyang PKI (BGPKI) menjadi salah satu 

jawaban untuk menghindari jatuhnya korban atau terjadinya huru-hara karena 

ulah dari kaum Anti Tuhan, pengusung dan pengasong teori Darwin. 

  



 

 497 
 

Dr. Adian Husaini, M.A. 

Anggota MTDK PP Muhammadiyah 

Periode 2005-2010 

 

 Suatu hari (Jumat, 28/3/2008), seorang wartawan salah satu harian di 

Jakarta mengirimkan SMS kepada saya. Dia tidak dikenal sebagai aktivis Islam 

atau pengurus salah satu organsisasi Islam. SMS itu bersejarah. Sebab, untuk 

pertama kali dia berkirim SMS kepada saya. Isinya, dia terkejut membaca berita 

di koran The Jakarta Post, edisi pagi itu, bahwa Prof. Dr. Musdah Mulia, dosen di 

UIN Jakarta,  sudah berani menghalalkan homoseksual.  

 Segera saya melacak situs koran the Jakarta Post. Ternyata benar. Berita 

itu memang ada. Judulnya ”Islam recognizes homosexuality'  (Islam mengakui 

homoseksualitas).  Dalam jurnalistik, tentu saja ini sebuah berita. Logika umum 

akan menyatakan, bahwa homoseksual adalah haram dan menjijikkan. Tapi, 

seorang profesor bidang keislaman sudah ada yang berani menghalakannya. 

”Anjing menggigit manusia bukan berita, tetapi manusia menggigit anjing itu baru 

berita,” begitu jargon lama yang dipegang dalam dunia jurnalistik. Jika yang 

menghalalkan perkawinan sejenis (homo dan lesbi) adalah aktivis homoseksual, 

maka tidak aneh, dan bukan berita. Tapi, ini lain! Yang menghalalkannya adalah 

seorang profesor,  berjilbab pula. Jadilah ini sebuah berita yang patut dikonsumsi 

publik. Mengapa aneh? Karena ini untuk pertama kalinya ada seorang yang 

dikenal sebagai ahli agama secara terbuka menghalalkan perkawinan sesama jenis.   

  Menurut berita The Jakarta Post, Mudah Mulia menyatakan, bahwa 

homoseksual dan homoseksualitas adalah alami dan diciptakan oleh Tuhan, karena 

itu dihalalkan dalam Islam. (Homosexuals and homosexuality are natural and 

created by God, thus permissible within Islam).  

 Menurut Musdah, para sarjana Muslim moderat berpendapat, bahwa tidak 

ada alasan untuk menolak homoseksual. Dan bahwasanya pengecaman terhadap 

homoseksual atau homoseksualitas oleh kalangan ulama arus utama dan kalangan 

Muslim lainnya hanyalah didasarkan pada penafsiran sempit terhadap ajaran 

Islam. Tepatnya, ditulis oleh Koran ini: “Moderate Muslim scholars said there 



Bagian Kempat 
 

498 
 

were no reasons to reject homosexuals under Islam, and that the condemnation of 

homosexuals and homosexuality by mainstream ulema and many other Muslims 

was based on narrow-minded interpretations of Islamic teachings.”  

 Mengutip QS 49 ayat 3, Musdah menyatakan, salah satu berkah Tuhan 

adalah bahwasanya semua manusia, baik laki-laki atau wanita, adalah sederajat, 

tanpa memandang etnis, kekayaan, posisi social atau pun orientasi seksual. Karena 

itu, aktivis liberal dan kebebasan beragama dari ICRP (Indonesia Conference of 

Religions and Peace) ini, “Tidak ada perbedaan antara lesbian dengan non-lesbian. 

Dalam pandangan Tuhan, manusia dihargai hanya berdasarkan ketaatannya.” 

(There is no difference between lesbians and nonlesbians. In the eyes of God, 

people are valued based on their piety).  

  Ketika berita di The Jakarta Post itu saya angkat sebagai Catatan Akhir Pekan 

(CAP) di Radio Dakta dan www.hidayatullah.com, muncul kontroversi yang sangat luas. 

Seorang wartawan menelepon saya, apa memang benar Musdah mengatakan seperti itu. 

Ada juga yang menuduh saya menyebarkan fitnah untuk menjelek-jelekkan UIN Jakarta. Saya 

jawab, semua itu ada di berita Jakarta Post. Jika tidak percaya, silakan baca sendiri. Majalah 

Tabligh, terbitan Majelis Tabligh dan Dakwah Khusus PP Muhammadiyah,  edisi Mei 2008 

juga membuat laporan khusus tentang Musdah dan homoseksual. Dalam pelacakannya, 

wartawan Tabligh menemukan makalah Musdah berjudul ‘Islam Agama Rahmat bagi Alam 

Semesta’, yang secara terang-terangan memang mendukung perkawinan sesama jenis.  

Pemikiran yang menghalalkan perkawinan sejenis, jelas bukan sekedar wacana. 

Ini sebuah kemunkaran, karena disebarkan secara sistematis melalui berbagai media. Lebih 

penting lagi, pemikiran  itu dijadikan legitimasi untuk gerakan dukungan praktik 

homoseksual dan lesbianisme. Sebagai sebuah perguruan tinggi yang menyandang label 

Islam, seharusnya UIN Jakarta mengklarifikasi secara ilmiah pandangan salah seorang 

dosennya. Sebab, itu membawa citra buruk bagi institusi tersebut. Gara-gara nila setitik 

rusak susu sebelanga. Banyak profesor dan pakar syariah di UIN yang mampu menjawab 

logika-logika Musdah Mulia. Dalam pandangan Islam, dosa ilmu jauh lebih berat timbangan 

dosanya ketimbang dosa amal. Orang yang berzina dihukumi dosa besar. Orang yang 

menghalalkan perzinahan terkena hukum riddah (kemurtadan). Semua ulama bersepakat 

bahwa hukuman bagi pelaku homoseksual/lesbi adalah hukuman mati. Lalu, bagaimana 

dengan orang yang menghalalkan praktik homoseksual tersebut?  

 Pemikiran-pemikiran Musdah Mulia sangat merusak konsep dan citra 

pendidikan Islam. Katanya, pendidikan Islam bertujuan mencetak manusia-manusia yang 

bertaqwa dan beramal shaleh. Di kampus Islam ditekankan pentingnya dakwah, sehingga 

http://www.hidayatullah.com/


 

 499 
 

didirikan Fakultas Dakwah. Tentu tujuannya untuk melaksanakan dakwah, amar makruf nahi 

munkar. Di kampus, korupsi dianggap munkar, sehingga dilarang. Zina juga dilarang. Narkoba 

dilarang. Pornografi pun dilarang. Bagaimana dengan dosen yang secara terbuka mendukung 

perkawinan sejenis? Apakah itu bukan hal yang munkar? Mana yang lebih berat dosanya, 

korupsi atau zina? Mana yang lebih jahat, menghalalkan zina atau berzina?  

Bagaimana jika seorang kepala perampok diangkat sebagai intruktur di 

Perguruan Tinggi Ilmu Kepolisian? Bagaimana jika seorang aktivis gerakan separatis Papua 

diangkat sebagai instruktur di Lemhanas, dengan alasan untuk berbagi wacana?   

 Relativisme tafsir dan kontekstualisasi  

Logika sederhana yang sering  dijadikan sebagai dasar perombakan hukum Islam 

adalah metode kontekstualisasi. Bahwa, Islam adalah produk sejarah. Al-Quran adalah 

produk sejarah. Al-Quran tidak turun di ruang hampa. Ayat-ayatnya  turun dalam konteks 

budaya Arab yang patriarkhi. Karena itu, hukum-hukum Islam harus dilihat dalam konteks 

sosio-historisnya. Inilah salah satu metode favorit yang banyak digunakan oleh kaum liberal. 

Mereka mengadopsi mentah-mentah tradisi Yahudi-Kristen yang membagi secara diametral 

antara metode tekstual dan kontekstual dalam penafsiran Bibel. Pihak yang menerapkan 

metode tekstual dicap sebagai fundamentalis, dan yang menerapkan metode kontekstual 

dalam penafsiran kitab suci disebut sebagai kaum liberal.  

Salah satu dampak jelas dalam penggunaan ’metode kontekstualisasi’ dan 

hermeneutika adalah munculnya kerelativan dalam produk tafsir. Tidak ada hukum yang 

dianggap mutlak benar. Semua bisa berubah. Semua relatif. Padahal, sebagai Kitab Suci 

terakhir yang diperuntukkan bagi semua manusia, hukum Islam memiliki karakter universal. 

Inilah perbedaan hukum Islam dengan hukum para Nabi sebelum Nabi Muhammad saw yang 

diperuntukkan bagi satu kaum dan masa tertentu.  

 Para pengaplikasi hermeneutika berpandangan bahwa tidak ada tafsir yang 

tetap dan mutlak. Semua tafsir dipandang sebagai produk akal manusia yang relatif, 

kontekstual, temporal, dan personal. Prof. Amin Abdullah, rektor UIN Yogya,  

menggambarkan fungsi hermeneutika sebagai berikut : 

“Dengan sangat intensif hermeneutika mencoba membongkar kenyataan 

bahwa siapa pun orangnya, kelompok apapun namanya, kalau masih 

pada level manusia, pastilah “terbatas”, “parsial-kontekstual 

pemahamannya”, serta “bisa saja keliru”.  Hal ini tentu berseberangan 

dengan keinginan egois hampir semua orang  untuk “Selalu Benar”. (Lihat, 



Bagian Kempat 
 

500 
 

Pengantar M. Amin Abdullah untuk buku Hermeneutika al-Quran: Tema-

tema Kontoversial, karya Fahrudin Faiz, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005) 

 Dengan demikian, maka penggunaan hermeneutika sebagai satu metode tafsir 

al-Quran bisa sangat berbahaya, karena berpotensi besar membubarkan ajaran-ajaran 

Islam yang sudah final. Dan itu sama artinya dengan membubarkan Islam itu sendiri. 

Karena itu, para akademisi Muslim  seyogyanya sadar benar akan bahaya besar ini, dan 

bukan hanya  bersikap tidak peduli atau bahkan sekedar mengikuti ‘tradisi’ Barat dalam 

memperlakukan agama Yahudi dan Kristen.  

Dengan hermeneutika, hukum Islam memang menjadi tidak ada yang pasti. 

Contoh yang paling jelas dan banyak digugat oleh para hermeneut (pengaplikasi 

hermeneutika) adalah hukum tentang perkawinan antar-agama. Dalam Islam, jelas 

muslimah diharamkan menikah dengan laki-laki non-Muslim. Tapi, karena hukum ini 

dipandang bertentangan dengan Universal Declaration of Human Right, pasal 16, 

sehingga dianggap harus diubah. Agama tidak boleh menjadi faktor penghalang bagi 

perkawinan. Maka kaum liberal menggunakan metode tafsir ‘kontekstual historis’ untuk 

mengubah hukum ini. Dalam bukunya, Muslimah Reformis, (Bandung: Mizan, 2005), 

Musdah menguraikan metode kontekstualisasi untuk QS 60:10, yang menjadi landasan 

pengharaman pernikahan Muslimah dengan pria non-Muslim. Katanya:   

“Jika kita memahami konteks waktu turunnya ayat itu,  larangan  ini sangat wajar 

mengingat kaum kafir Quraisy sangat memusuhi Nabi dan pengikutnya. Waktu 

itu konteksnya adalah peperangan antara kaum Mukmin dan kaum kafir. 

Larangan melanggengkan hubungan dimaksudkan agar dapat diidentifikasi 

secara jelas mana musuh dan mana kawan. Karena itu, ayat ini harus dipahami 

secara kontekstual. Jika kondisi peperangan itu tidak ada lagi, maka larangan 

dimaksud tercabut dengan dengan sendirinya."  

Tapi, dalam soal pembongkaran hukum perkawinan antar-agama, metode tafsir 

kontekstual historis ala Musdah Mulia berbeda dengan yang digunakan para penulis 

buku Fiqih Lintas Agama (Paramadina, 2004):  

“Soal pernikahan laki-laki non-Muslim dengan wanita Muslim merupakan 

wilayah ijtihadi dan terikat dengan konteks tertentu, diantaranya konteks 

dakwah Islam pada saat itu. Yang mana jumlah umat Islam tidak sebesar saat 

ini, sehingga pernikahan antar agama merupakan sesuatu yang terlarang. 

Karena kedudukannya sebagai hukum yang lahir atas proses ijtihad, maka amat 

dimungkinkan bila dicetuskan pendapat baru, bahwa wanita Muslim boleh 



 

 501 
 

menikah dengan laki-laki non-Muslim, atau pernikahan beda agama secara 

lebih luas amat diperbolehkan, apapun agama dan aliran kepercayaannya.”   

Dari hasil penelitian Litbang Depag tentang paham liberal keagamaan di 

lingkungan UIN Jakarta, diteliti tentang satu organisasi mahasiswa UIN Jakarta (Formaci) 

yang berpaham liberal yang pernah menolak kewajiban jilbab di UIN, mendukung 

sekularisasi,  menolak penerapan syariat Islam di berbagai daerah, dan mendukung 

perkawinan beda agama. Dengan berpegang kepada paham kebebasan berpikir dan atas 

dasar kemanusiaan, anggota Formaci sering menjadi saksi pernikahan beda agama. 

Ditulis dalam laporan penelitian ini: “Seseorang yang sudah pacaran 5 tahun kemudian 

mau menikah terhalang oleh perbedaan agama, memberi arti bahwa agama hanyalah 

sebagai penghalang bagi terlaksananya niat baik dua insan untuk membangun rumah 

tangga.”  

Dari contoh ini bisa dilihat, bagaimana metodologi kontekstual historis yang 

digunakan sangat sembarangan dan menjadikan satu hukum menjadi relatif dan tidak 

tetap. Padahal, dalam pandangan Islam, masalah agama adalah hal pinsip dalam 

perkawinan. Dengan model tafsir hermeneutis ala kontekstual historis semacam itu, 

hukum Islam bisa diubah sesuai dengan kemauan siapa saja yang mau mengubahnya, 

karena tidak ada standar dan metodologi yang baku.  

   Cara seperti ini tidak bisa diterapkan dalam penafsiran al-Quran, sebab al-Quran 

adalah wahyu yang lafaz dan maknanya dari Allah, bukan ditulis oleh manusia. Karena 

itu, ketika ayat-ayat al-Quran berbicara tentang perkawinan, khamr, aurat wanita, dan 

sebagainya, al-Quran tidak berbicara untuk orang Arab. Maka, dalam penafsiran al-

Quran, memang tidak mungkin lepas dari makna teks, karena al-Quran memiliki teks 

yang final dan tetap. Teks al-Quran tidak berubah sepanjang masa, dan maknanya tetap 

terjaga, sejak diturunkan sampai sekarang dan nanti. Jadi, meskipun ayat tentang khamr 

diturunkan di Arab, dan dalam bahasa Arab, ayat itu berbicara kepada semua manusia, 

bukan hanya ditujukan kepada orang Arab yang hidup di daerah panas dan sudah 

kecanduan khamr. Maka, khamr haram bagi semua manusia, sedikit atau banyak, baik 

untuk orang Arab atau tidak.  

      Begitu pula dengan kewajiban menutup aurat bagi wanita. Ayat tentang 

kewajiban menutup aurat bagi wanita (QS 24:31 dan 33:59), sudah dipahami seluruh 

ulama sepanjang sejarah Islam, bahwa wanita muslimah wajib menutup tubuhnya, 

kecuali muka dan telapak tangan. Karena ayat al-Quran bersifat universal, maka perintah 

menutup aurat itu berlaku untuk semua wanita, dan sepanjang zaman, bukan hanya 

untuk wanita Arab. Sebab, anatomi tubuh seluruh wanita adalah sama, baik Arab, Eropa, 



Bagian Kempat 
 

502 
 

Cina, atau Jawa. Hingga kini, para perancang mode tetap memperlakukan bagian-bagian 

khusus pada tubuh wanita sebagai daya tarik bagi laki-laki normal. Kontes-kontes ratu 

kecantikan pun masih tetap menonjolkan dan mengukur bagian-bagian tertentu dari 

tubuh wanita. Oleh karena itu, sepanjang sejarah Islam, para ulama hanya berbeda 

pendapat dalam soal kewajiban menutup wajah (cadar) dan batasan tangan. Tidak ada 

yang berpendapat bahwa wanita boleh memperlihatkan perut atau punggungnya. 

Apalagi yang berpendapat, bahwa batasan aurat wanita tergantung situasi dan kondisi.  

 Maka, aneh, misalnya, dalam Jurnal An-Nisa’a, terbitan Pusat Studi Gender IAIN 

Raden Patah, Palembang, seorang dosen menulis, bahwa aurat adalah konsep budaya, 

dan tidak perlu didasarkan pada nash.   

”Apabila disetujui bahwa “kesulitan” dan “keperluan” merupakan penentu 

dalam menginterpretasikan teks-teks aurat, maka aurat adalah bukan 

terminologi agama, artinya batasannya bukan ditentukan oleh teks-teks agama. 

Dalam hal ini, kata aurat sama halnya dengan kata-kata yang lain seperti aib dan 

memalukan atau sebaliknya wajar dan sopan, adalah bukan terminologi agama 

tetapi terminologi sosial budaya yang sangat relatif berbeda dari satu tempat ke 

tempat yang lain.” (Vol. 2, Nomor 1, Juni 2006, hal. 66).  

 Cara memandang Islam sebagai ”produk budaya” menjadi akar dari pola pikir 

dekontsruksi syariah. Padahal, Islam adalah agama wahyu, yang final.    Konsep finalitas 

dan universalitas teks al-Quran inilah yang patut disyukuri oleh umat Islam, sehingga 

umat Islam seluruh dunia, sampai saat ini memiliki sikap yang sama berbagai masalah 

mendasar dalam Islam. Hal ini sangat berbeda dengan apa yang terjadi dalam tradisi 

Kristen yang sangat mudah mengubah hukum, karena teks Bibel sendiri memang 

senantiasa berubah dan tidak ada teks yang final yang bisa dijadikan rujukan. Contoh 

yang mudah, bisa dilihat dalam hal ayat tentang babi, jika dilihat sejumlah versi teks 

Kitab Imamat 11:7-8. Dalam Alkitab versi Lembaga Alkitab Indonesia (LAI), tahun 1968 

ditulis: “dan lagi babi, karena sungguh pun kukunya terbelah dua, ia itu  bersiratan 

kukunya, tetapi dia tiada memamah biak, maka haramlah ia kepadamu. Djanganlah 

kamu makan daripada dagingnya dan djangan pula kamu mendjamah bangkainya, 

maka haramlah ia kepadamu.”  Tetapi, dalam Alkitab versi LAI tahun 2004, kata babi 

sudah berubah menjadi babi hutan: “Demikian juga babi hutan, karena memang 

berkuku belah, yaitu kukunya bersela panjang, tetapi tidak memamah biak, haram itu 

bagimu. Daging binatang-binatang itu janganlah kamu makan dan bangkainya 

janganlah kamu sentuh; haram semuanya itu bagimu.”   



 

 503 
 

      Dalam Bibel, wanita pun sebenarnya diharuskan menutup kepalanya dengan 

tudung. Korintus, 11:5-6, menyebutkan:    

•  ”(5) Tetapi tiap-tiap perempuan yang berdoa atau bernubuat dengan kepala 

yang tidak bertudung, menghina kepalanya, sebab ia sama dengan perempuan 

yang dicukur rambutnya. (6). Sebab jika perempuan tidak mau menudungi 

kepalanya, maka haruslah ia juga menggunting rambutnya. Tetapi jika bagi 

perempuan adalah penghinaan, bahwa rambutnya digunting atau dicukur, maka 

haruslah ia menudungi kepalanya.  

Apa yang dimaksud sebagai “tudung kepala bagi wanita”? Daniel B. Wallace, dari 

Dallas Theological Seminary memberikan paparan tentang berbagai penafsiran tentang 

hal itu. (Lihat www.bible.org). Diantaranya, ada penafsir yang menyatakan, teks itu tidak 

ada lagi hubungannya dengan kondisi modern sekarang. (The text has no applicability 

to us today. Paul is speaking about a ‘tradition’ that he has handed on. Hence, since this 

is not the tradition of the modern church, we hardly need to consider this text). Ada lagi 

yang menyatakan, bahwa yang dimaksud tudung kepala adalah rambut itu sendiri. (The 

head covering is the hair. Hence, the applicability today is that women should wear 

(relatively) long hair). Ada lagi yang memandang bahwa ayat itu hanya wajib diterapkan 

dalam upacara di Geraja. Dan sebagainya.  

Ketidakpastian hukum ini bisa juga dilihat dalam kasus homoseksual. Meskipun 

selama ribuan tahun para tokoh Gereja berpegang teguh pada keharaman homoseksual 

dan lesbianisme, tetapi terpaan nilai-nilai modernitas mulai menggoyahkan tembok 

Kekristenan. Kaum Kristen selama ribuan tahun pada umumnya tetap berpegang pada 

ketentuan hukum pada Kitab Kejadian 19:4-29, Imamat 18 dan 21, dan sebagainya yang 

mengecam keras praktik homoseksual. Tetapi, mulai abad ke-20, bermunculan para 

teolog yang menerapkan metode baru dalam penafsiran Bibel, yang memungkinkan 

pengesahan perkawinan sejenis. Maka, kini, banyak sekali Gereja Kristen yang secara 

resmi menerima perkawinan sejenis dalam Geraja mereka. Bahkan, mereka juga 

mengizinkan kaum homo dan lesbi menduduki jabatan-jabatan penting dalam gereja, 

seperti yang terjadi pada Gereja Anglikan, United Church of Canada, the Methodist 

Church of Great Britain, dan sebagainya.  

Apakah umat Islam mau mengikuti jejak kaum Yahudi dan Kristen dalam 

merusak agamanya semacam itu?  

Bibel memiliki karakter yang berbeda dengan al-Quran, sebab al-Quran sangat 

ketat dalam memegang otentisitas dan finalitas tekstualnya. Mereka yang menafsirkan 

secara tekstual disebut Kristen fundamentalis, dan banyak dikecam oleh kaum Kristen. 

http://www.bible.org/
http://en.wikipedia.org/wiki/United_Church_of_Canada
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain


Bagian Kempat 
 

504 
 

Tentu ini sangat berbeda kondisinya dengan al-Quran dan cara menafsirkannya. Umat 

Islam, dalam mengharamkan babi, berpegang kepada teks yang jelas, final, dan tetap, 

tidak berubah sampai kiamat. Karena ada kondisi yang berbeda antara teks Bibel dan al-

Quran inilah, maka tidak bisa begitu saja, kaum Muslim menjiplak metodologi Bibel 

untuk menafsirkan al-Quran.  

. Tanpa memahami hakekat perbedaan antara teks al-Quran dan Bibel dan 

metode penafsirannya, banyak sarjana yang latah menjiplak istilah-istilah yang 

digunakan dalam studi Bibel, seperti menggunakan istilah ‘Islam fundamentalis’, ‘Islam 

Eksklusif’ atau ‘Islam radikal’ dan sebagainya, yang didefinisikan sebagai ‘orang-orang 

yang menafsirkan al-Quran secara tekstual/literal’. Sedangkan yang liberal, inklusif, atau 

pluralis, kata mereka, adalah yang menafsirkan al-Quran secara kontekstual.  

  Seyogyanya, para ilmuwan agama jangan bermain-main dengan aspek 

metodologis (epistemologis) ini. Jika satu metode dirombak, hanya untuk mengubah 

satu dua hukum tertentu dalam Islam, maka dampaknya akan sangat besar, karena 

sudah membuka pintu untuk merombak seluruh hukum yang lain, dengan alasan 

semata-mata, karena dianggap tidak sesuai dengan nilai-nilai demokrasi dan HAM 

sekular. Maka diantara pengguna hermeneutika, saat ini, sudah bisa dijumpai upaya 

merombak berbagai hukum Islam yang selama ini dipandang sebagai hal yang qath’iy. 

Logika homoseksual 

Kita bisa menyimak logika-logika Musdah Mulia dan lain-lain dalam 

menghalalkan perkawinan sesama jenis  sebenarnya sangat naif. Dalam makalah ringkasnya 

yang berjudul “Islam Agama Rahmat bagi Alam Semesta”, dia menulis:    

“Menurut hemat saya, yang dilarang dalam teks-teks suci tersebut lebih tertuju kepada 

perilaku seksualnya, bukan pada orientasi seksualnya. Mengapa? Sebab, menjadi 

heteroseksual, homoseksual (gay dan lesbi), dan biseksual adalah kodrati, sesuatu yang 

“given” atau dalam bahasa fikih disebut sunnatullah. Sementara perilaku seksual bersifat 

konstruksi manusia… Jika hubungan sejenis atau homo, baik gay atau lesbi sungguh-

sungguh menjamin kepada pencapaian-pencapaian tujuan dasar tadi maka hubungan 

demikian dapat diterima.” (Uraian lebih jauh, lihat, Majalah Tabligh MTDK PP 

Muhammadiyah, Mei 2008) 

 Hanya dengan logika ”Islam sebagai agama rahmat” maka dilakukanlah suatu 

pembongkaran besar-besaran dalam hukum Islam. Tidak ada metodologi yang 

dipakainya. Ini sama dengan dalil yang digunakan sejumlah mahasiswa syariah IAIN 



 

 505 
 

Walisongo Semarang, melalui Jurnal Justisia,  yang dengan semena-mena menghalalkan 

homoseksual karena praktik itu memberikan manfaat bagi pelakunya.  

 Pandangan Musdah bisa disimak lebih jauh di Jurnal Perempuan edisi Maret 

2008  yang menurunkan edisi khusus tentang seksualitas lesbian. Di sini, Prof. Musdah 

mendapat julukan sebagai “tokoh feminis muslimah yang progresif”. Dalam 

wawancaranya, ia secara jelas dan gamblang menyetujui perkawinan sesama jenis. Judul 

wawancaranya pun sangat provokatif: “Allah hanya Melihat Taqwa, bukan Orientasi 

Seksual Manusia”.  

 Menurut Profesor Musdah, definisi perkawinan adalah: “Akad yang sangat 

kuat (mitsaaqan ghaliidzan) yang dilakukan secara sadar oleh dua orang untuk 

membentuk keluarga yang pelaksanaannya didasarkan pada kerelaan dan 

kesepakatan kedua belah pihak.”   Definisi semacam ini biasa kita dengar. Tetapi, 

bedanya, menurut Musdah Mulia, pasangan dalam perkawinan tidak harus 

berlainan jenis kelaminnya. Boleh saja sesama jenis.  

 Simaklah kata-kata dia berikutnya, setelah mendefinisikan makna 

perkawinan menurut Al-Qur’an:  

“Bahkan, menarik sekali membaca ayat-ayat Al-Qur’an soal hidup 

berpasangan (Ar-Rum, 21; Az-Zariyat 49 dan Yasin 36) di sana tidak 

dijelaskan soal jenis kelamin biologis, yang ada hanyalah soal gender 

(jenis kelamin sosial). Artinya, berpasangan itu tidak mesti dalam konteks 

hetero, melainkan bisa homo, dan bisa lesbian. Maha Suci Allah yang 

menciptakan manusia dengan orientasi seksual yang beragam.”   

Selanjutnya, dia katakan:  

“Esensi ajaran agama adalah memanusiakan manusia, menghormati manusia 

dan memuliakannya. Tidak peduli apa pun ras, suku, warna kulit, jenis kelamin, 

status sosial dan orientasi seksualnya. Bahkan, tidak peduli apa pun agamanya.”   

Prof. Dr. Siti Musdah Mulia pun merasa geram dengan masyarakat yang hanya 

mengakui perkawinan berlainan jenis kelamin (heteroseksual). Menurutnya, agama 

yang hidup di masyarakat sama sekali tidak memberikan pilihan kepada manusia.  

“Dalam hal orientasi seksual misalnya, hanya ada satu pilihan, heteroseksual. 

Homoseksual, lesbian, biseksual dan orientasi seksual lainnya dinilai 

menyimpang dan distigma sebagai dosa. Perkawinan pun hanya dibangun untuk 

pasangan lawan jenis, tidak ada koridor bagi pasangan sejenis. Perkawinan 



Bagian Kempat 
 

506 
 

lawan jenis meski penuh diwarnai kekerasan, eksploitasi, dan kemunafikan lebih 

dihargai ketimbang perkawinan sejenis walaupun penuh dilimpahi cinta, kasih 

sayang dan kebahagiaan,” gerutu sang Profesor yang (menurut Jurnal 

Perempuan) pernah dinobatkan oleh UIN Jakarta sebagai Doktor Terbaik IAIN 

Syarif Hidayatullah 1996/1997.  

Yang jelas, selama 1400 tahun, tidak ada ulama yang berpikir seperti Musdah 

Mulia, padahal selama itu pula kaum homo dan lesbi selalu ada. Padahal, dalam Al-

Qur’an dan hadits begitu jelas gambaran tentang kisah Luth.  

“Dan (Kami juga telah mengutus) Luth (kepada kaumnya). (Ingatlah) tatkala dia 

berkata kepada kaumnya: “Mengapa kalian mengerjakan perbuatan keji, yang 

belum pernah dikerjakan oleh seorang pun sebelum kalian. Sesungguhnya kalian 

mendatangi laki-laki untuk melepaskan syahwat, bukan kepada wanita; malah 

kalian ini kaum yang melampaui batas. Jawab kaumnya tidak lain hanya 

mengatakan: “Usirlah mereka dari kotamu ini, sesungguhnya mereka adalah 

orang-orang yang berpura-pura mensucikan diri. Kemudian Kami selamatkan 

dia dan pengikut-pengikutnya kecuali istrinya; dia termasuk orang-orang yang 

tertinggal (dibinasakan). Dan Kami turunkan kepada mereka hujan (batu); maka 

perhatikanlah bagaimana kesudahan orang-orang yang berdosa itu.” (QS Al-

A’raf:80-84). 

Di dalam surat Hud ayat 82 dikisahkan (artinya): 

“Maka tatkala datang azab Kami, Kami jadikan negeri kaum Luth itu yang di atas 

ke bawah (Kami balikkan), dan Kami hujani mereka dengan batu dari tanah-

tanah yang terbakar dengan bertubi-tubi.”  

Kebejatan perilaku seksual kaum Luth ini juga ditegaskan oleh Rasulullah saw.:  

“Sesungguhnya hal yang paling aku takutkan menimpa umatku adalah 

perbuatan kaum Luth.” (HR at-Tirmidzi, al-Hakim, Ibn Majah).  

 

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menjelaskan, bagaimana sangat merusaknya 

penyakit ’kaum Luth’, sehingga mereka diazab dengan sangat keras oleh Allah SWT. 

Hamka sampai menyebut bahwa perilaku seksual antar sesama jenis ini lebih rendah 

martabatnya dibandingkan binatang. Binatang saja, kata Hamka, masih tahu mana lawan 

jenisnya. Hamka mengutip  sebuah hadits Rasulullah saw.: “… dan apabila telah banyak 

kejadian laki-laki ’mendatangi’ laki-laki, maka Allah akan mencabut tangan-Nya dari 



 

 507 
 

makhluk, sehingga Allah tidak mempedulikan di lembah mana mereka akan binasa.”  (HR 

at-Tirmidzi, al-Hakim,  dan at-Tabhrani).  

Hamka menulis dalam Tafsirnya tentang pasangan homoseksual yang 

tertangkap tangan: “Sahabat-sahabat Rasulullah saw. yang diminta pertimbangannya 

oleh Sayyidina Abu Bakar seketika beliau jadi Khalifah, apa hukuman bagi kedua orang 

yang mendatangi dan didatangi itu, karena pernah ada yang tertangkap basah, 

semuanya memutuskan wajib kedua orang itu dibunuh.” (Lihat, Tafsir al-Azhar, Juzu’ 8).  

Tapi, berbeda dengan pemahaman umat Islam yang normal, justru di akhir 

wawancaranya, Prof. Musdah pun menegaskan:  

“Islam mengajarkan bahwa seorang lesbian sebagaimana manusia lainnya sangat 

berpotensi menjadi orang yang salah atau taqwa selama dia menjunjung tinggi nilai-nilai 

agama, yaitu tidak menduakan Tuhan (syirik), meyakini kerasulan Muhammad Saw serta 

menjalankan ibadah yang diperintahkan. Dia tidak menyakiti pasangannya dan berbuat 

baik kepada sesama manusia, baik kepada sesama makhluk dan peduli pada 

lingkungannya. Seorang lesbian yang bertaqwa akan mulia di sisi Allah, saya yakin ini.”  

Logika-logika yang dipakai Musdah Mulia semacam ini sama sekali tidak dapat 

dikatakan sebagai ”ijtihad”, karena dilakukan dengan semena-mena dan merusak 

tatanan hukum Islam. Dia tidak menggunakan metode yang dapat diuji oleh para 

ilmuwan di bidang hukum Islam.  Di dalam Hermenetika Kristen saja, ada atata aturan 

yang harus dipenuhi oleh seorang penafsir. Tidak bebas begitu saja menafsirkan Bibel 

menurut kehendak masing-masing. Sebuah buku berjudul Hermeneutik: Prinsip dan 

Metode Penafsiran Alkitab karya Pdt. Hasan Sutanto, M.Th., (Malang: Seminari Alkitab 

Asia Tenggara, 1998), menyebutkan banyak syarat dalam pemberlakukan metode 

analisa konteks.  

Jika metodeologi pengambilan hukum Islam dihancurkan, maka akan muncullah 

penafsiran yang serampangan dan asal bunyi. Sebagai contoh, untuk menghalalkan 

pekawinan sesama jenis, Jurnal Justisia Fakultas Syariah IAIN Semarang edisi 25, Th XI, 

2004, yang membuat laporan utama Indahnya Kawin Sesama Jenis, membuat 

pengantar redaksi:  

“Hanya orang primitif saja yang melihat perkawinan sejenis sebagai sesuatu 

yang abnormal dan berbahaya. Bagi kami, tiada alasan kuat bagi siapapun 

dengan dalih apapun,  untuk melarang perkawinan sejenis. Sebab, Tuhan pun 

sudah maklum, bahwa proyeknya menciptakan manusia sudah berhasil bahkan 

kebablasan.”  



Bagian Kempat 
 

508 
 

 

Ijtihad Umar bin Khathab  

  Dalam wawancara di Rubrik Islam Digest Harian Republika (1/2/ 2009), Prof. Dr. 

H. Ahmad Rofiq, MA, guru besar IAIN Semarang mengatakan bahwa dalil Qath’iy masih 

juga diperdebatkan oleh ulama. ”Salah satu contoh dalil qath’iy yang kemudian 

diperdebatkan kembali hukumnya adalah kasus potong tangan bagi pencuri,” kata 

Ahmad Rofiq, yang juga sekretaris MUI Jawa Tengah.  

 Menurut Prof. Rofiq, ketika itu ada pembantu yang mengambil barang majikannya. 

Tapi, ia mencuri karena terpaksa, karena anak dan istrinya sedang kelaparan akibat 

honornya tidak dibayar oleh majikannya. Oleh khalifah Umar, si pencuri tidak dihukum 

potong tangan. Cerita ini tidak disebutkan sumbernya. Tapi, penjelasan Prof. Ahmad 

Rofiq itu menyimpulkan, bahwa Umar bin Khathab telah mengubah hukum yang qath’iy, 

yakni hukum potong tangan.  

 Argumentasi semacam ini sudah berulangkali diungkapkan oleh berbagai 

kalangan.  Munawir Sjadzali, dalam makalahnya berjudul ”Reaktualisasi Ajaran Islam” 

menulis tentang Umar bin Khathab: ”Selama menjabat beliau telah mengambil banyak 

kebijaksanaan dalam bidang hukum yang tidak sepenuhnya sesuai dengan bunyi ayat-

ayat Al-Quran.” (Lihat, Munawir Sjazali, Islam, Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan 

Bangsa, (Jakarta: UI Press, 1993).  Peneliti Freedom Institute, Ahmad Sahal, dalam 

artikelnya berjudul ”Umar bin Khattab dan Islam Liberal” menyebut Islam Liberal 

mendapat energi dari Umar bin Khathab.  

 Padahal, fakta sebenarnya tidaklah demikian. Umar bin Khatab r.a. sama sekali 

tidak mengubah status hukum potong tangan bagi pencuri. Tetapi, yang sebenarnya, 

penerapan hukum itu sendiri harus memenuhi sejumlah syarat.  Ada beberapa dalil 

untuk itu. Pertama, hadits riwayat As-Sarkhasi, dari Mahkul bahwasannya Nabi SAW 

telah berkata : ”Tidak ada potong tangan pada masa (tahun) paceklik yang teramat 

sangat.” (Lihat, Syamsuddin As- Sarkhasi, Al-Mabsuth (Mesir: As-Sa’adah, 1324), jil. 10, 

hal. 104). Jadi, Umar tidak menerapkan hukum potong tangan pada kasus tertentu, 

karena memang ada nash lain yang menjelaskan. Umar r.a. tidak meninggalkan nash al-

Quran yang sudah jelas maknanya.  

 Kedua, di samping hadits yang sangat jelas itu, Allah menjelaskan dalam al-

Qur’an: ”Maka barangsiapa yang terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat 

dosa, sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”  (QS 5:3).  



 

 509 
 

Dari sini jelas, bahwa ijtihad Umar menggugurkan had potong tangan dalam 

beberapa kasus pencurian dibawah pemerintahannya adalah karena tunduk di bawah 

aturan syariat Al Qur’an dan hadits, dan bukan disandarkan pada logika dan 

kemaslahatan semata. Adalah tidak  masuk akal, Umar bin Khathab berani melanggar 

atau mengubah nash-nash yang qath’iy, sedangkan ketika itu para sahabat begitu 

kritisnya dalam setiap masalah agama. Tindakan Umar r.a. dalam masalah hukuman bagi 

pencuri pun sudah disetujui oleh para sahabat, karena tidak menyalahi al-Quran dan 

sunnah Rasulullah saw.  

Kasus pengguguran hukum potong tangan bagi sebagian pencuri telah dibahas 

secara mendalam oleh Dr. Muhammad Baltaji dalam tesis masternya di Fakultas Syariah 

Universitas Kairo, yang berjudul Manhaj Umar Ibn Khathab fii at-Tasyri’: Diraasatu 

Mustaw’abah li-Fiqhi Umar wa-Tandziimaatihi. (Diterbitkan oleh Penerbit Khalifa 

dengan judul ”Metodologi Ijtihad Umar bin al-Khathab”, 2003). Umar bin Khathab 

tidaklah menggugurkan hukum potong tangan bagi pencuri, tetapi beliau menerapkan 

hukum itu untuk kondisi tertentu, dan tidak menerapkannya untuk kondisi yang lain.  

Hukum potong tangan bagi pencuri telah diterapkan oleh Rasulullah saw dan 

juga oleh Abu Bakar r.a. Umar pun menerapkan hukum tersebut terhadap Samurah yang 

kedapatan mencuri. Tetapi, di musim paceklik, Umar tidak menerapkan hukum tersebut, 

karena memang ada hadits Rasulullah saw:  ”Tidak ada potong tangan pada masa 

(tahun) paceklik yang teramat sangat.”  Sejumlah ulama, seperti Ibnul Qayyim dan al-

Auzai juga berpendapat bahwa dalam keadaan paceklik, maka hukum potong tangan 

digugurkan.  

Muhammad Baltaji berpendapat, bahwa bukan hanya paceklik nasional yang 

menjadi kondisi digugurkannya hukum ini, bahkan dalam kondisi peceklik  personal – 

yang memaksa seseorang mencuri karena lapar – maka hukum potong tangan pun 

digugurkan. Ibnul Qayyim, sebagaimana dikutip Baltaji menyatakan: 

”Dan sesuai dengan sunnah, bahwa jika ada kelaparan dan kebutuhan yang 

teramat sangat, yang menyebabkan seseorang merasa butuh dan bahkan 

menjadi keharusan baginya untuk memperoleh barang yang dibutuhkan itu, 

maka seorang pencuri akan bebas dari tuntutan, karena keadaan darurat untuk 

menyambung nyawanya. Dan dalam keadaan yang demikian itu,  wajib bagi 

orang yang memiliki sesuatu untuk memberikan barangnya itu secara cuma-

cuma, karena setiap orang wajib memberikan kemudahan dan membantu orang 

lain untuk menjaga nyawanya. Dan inilah alasan kuat digugurkannya potong 

tangan bagi orang yang dalam keadaan terpaksa.”    



Bagian Kempat 
 

510 
 

Umar bin Khathab berpegang pada sabda Rasulullah saw: ”Hindarkanlah had 

(hukuman yang sudah ditentukan, semisal potong tangan atau rajam. Pen.) semampu 

kalian dari orang Islam, sebab lebih baik seorang imam (hakim) salah dalam memberikan 

ampunan, daripada ia salah dalam memberikan had.”  Karena itu, kata Umar r.a. : 

”Menggugurkan had dalam masalah-masalah yang belum jelas, lebih baik daripada 

melaksanakannya.”  

Oleh sebab itu, tidak benar tuduhan bahwa Umar bin Khathab berani mengubah 

nash yang qath’iy. Umar r.a. tetap berpegang kepada nash al-Quran dan Sunnah. Dr. 

Baltaji menulis: ”Merupakan kesalahan yang sangat fatal, jika ada orang yang mengira 

bahwa Umar bin al-Khathab adalah pioner (orang yang pertama kali) dalam 

menggugurkan had pencuri. Karena pada kenyataannya ia hanya sebatas 

mempraktikkan nash-nash yang umum dan khusus dari al-Quran dan sunnah.”  

Umar bin Khathab dan para sahabat Nabi saw adalah manusia-manusia pilihan 

yang sangat taat kepada al-Quran. Suatu ketika, saat menjabat kepala negara, Umar 

berpidato di atas mimbar: ”Aku tidak mendengar seorang wanita yang maharnya 

melewati mahar istri-istri Nabi, kecuali aku akan menguranginya.” Tiba-tiba seorang 

wanita berkata kepada Umar: ”Kau berkata dengan pendapatmu sendiri atau kau 

mendengar dari Rasulullah? Karena kami menemukan dalam al-Quran sesuatu yang 

tidak sesuai dengan perkataanmu.” Dia lalu membaca QS 4:120. Mendengar kritik wanita 

tersebut, Umar bin Khathab berkata: ” Perempuan ini betul dan Umarlah yang salah.”  

Itulah sikap Umar r.a. sebagai seorang kepala negara yang memiliki kualitas 

keilmuan yang sangat tinggi. Generasi sahabat memang dikenal sebagai generasi yang 

sangat kritis. Karena itulah, seorang pemimpin, seperti Umar bin Khathab tidak bisa 

bertindak sembarangan, apalagi sampai mengubah-ubah hukum yang jelas ditetapkan 

dalam al-Quran dan Sunnah.  

Dalam wawancara dengan Republika tersebut, Prof. Rofiq berpendapat bahwa 

dalam masalah sosial kemasyarakatan dan kemaslahatan yang lebih besar, hukum-

hukum Islam masih bisa diperdebatkan. Dia contohkan, hukum iddah bagi wanita bisa 

diperdebatkan, karena dengan kemajuan teknologi, dalam waktu lima menit sudah bisa 

diketahui seseorang yang berhubungan suami-istri bisa hamil atau tidak.  

Logika seperti ini sebenarnya sangat riskan, sebab tidak memiliki batasan yang 

jelas, sehingga bisa menjadi pendapat yang liar.  Seharusnya, setiap Muslim tidak 

gegabah dalam mengeluarkan pendapat jika tidak didukung oleh landasan yang kokoh. 

Dari fakultas syariah IAIN Semarang telah lahir sejumlah sarjana syariat yang secara 



 

 511 
 

terbuka menghalalkan perkawinan sesama jenis. Bahkan, pendapat mereka diterbitkan 

melalui Jurnal Justisia yang terbit atas izin Dekan Fakultas Syariat IAIN Semarang. (Lihat, 

Jurnal Justisia, edisi 25 Tahun XI, 2004). Di dalam Jurnal ini, nama Prof. Ahmad Rofiq juga 

dicantumkan sebagai salah satu konsultan. Dukungan terhadap perkawinan sejenis 

(homoseksual dan lesbianisme) yang sangat berarti kemudian datang dari Prof. Musdah 

Mulia dari UIN Jakarta.  

Pada pengantar redaksinya, Jurnal Justisia juga menggunakan dalil 

kemaslahatan manusia untuk menghalalkan perkawinan sesama jenis.  Dengan logika 

seperti itulah, maka dalil-dalil yang qath’iy pun bisa diubah maknanya. Pada pengantar 

redaksinya, Jurnal ini menulis: ”Lantas, kenapa pernikahan homoseksual mesti dilarang, 

padahal justru ada unsur kemaslahatan, khususnya bagi diri si homoseks dan umumnya 

bagi umat manusia yang kini dilanda krisis.”  

Jika hukum-hukum Islam yang sudah qath’iy boleh diubah atas dasar faktor 

kemaslahatan semata, tentu pertanyaannya adalah apa makna kemaslahatan dan 

menurut siapa? Soal manfaat dan maslahat, lokalisasi perjudian dan pelacuran pun ada 

maslahatnya. Perkawinan sejenis juga ada manfaatnya, bagi mereka. Korupsi juga ada 

manfaatnya bagi koruptor. Narkoba juga ada manfaatnya.  

Kaum Yahudi dimurkai oleh Allah karena mereka berani merusak ajaran para 

Nabi. (QS 2: 75, 79). Dengan alasan kemaslahatan juga, kaum Yahudi liberal kini 

menyelenggarakan perkawinan homo dan lesbi di sinagog-sinagog mereka. Mudah-

mudahan kita selalu bisa menghayati doa kita shalat: agar kita dijauhkan dari jalan kaum 

yang dimurkai Allah, yakni kaum al-maghdlub.  (***) 

  

 

  



Bagian Kempat 
 

512 
 

Oleh : H. Mohammad Damami 

Pengertian 

LGBT ( Lesbian, Gay, Biseksual dan Transgender) merupakan fenomena 

spesial yang sangat ramai dibicarakan dewasa ini, khususnya di Indonesia. 

Persoalannya adalah karena LGBT banyak menyangkut hal-hal lain, misalnya 

masalah hubungan kemasyarakatan (sosial), ekonomi, kesehatan, politik, hukum, 

budaya, peradaban,apalagi agama, dalam hal ini agama islam terutama. Sebagai 

dampak kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, utamanya dalam hal teknologi 

komunikasi, transportasi, dan kedokteran, maka persoalan LGBT dengan begitu 

cepatnya menyebar ke seluruh penduduk di permukaan planet bumi ini. 

Akibatnya, hal tersebut dapat menimbulkan keguncangan masyarakat yang 

seolah-olah dipaksa untuk berkondisi homogen (serba sama) antar bangsa dan 

antar negara. Seolah-olah akan dipaksakan semua bangsa dan semua negara 

bersedia menerima LGBT dalam tatanan sosialnya. Tentu saja hal semacam ini 

menimbulkan persoalan yang tidak ringan, minimal pasti terjadi pro dan kontra. 

Lesbian berarti perempuan yang memiliki ketertarikan secara seksual 

sesama perempuan yang lain. Sementara itu gay adalah manusia laki-laki yang 

memiliki ketertarikan secara seksual terhadap sesama laki-laki yang lain. Lesbian 

dan gay secara umum tidak(kalau tidak bisa dikatakan kurang) memiliki 

ketertarikan secara heteroseksual atau berlainan jenis kelamin. Selanjutnya, 

biseksual adalah seseorang yang memiliki ketertarikan seksual secara ganda, yaitu 

dia bisa tertarik sesama jenis kelamin, bisa juga tertarik terhadap orang yang 

berjenis kelamin lain. Tegasnya, dia suatu saat bisa tertarik terhadap sesama jenis 

kelamin, namun dalam saat yang sama dia bisa juga tertarik terhadap orang lain 

yang berjenis kelamin berbeda. Terakhir transgender, yaitu seseorang yang 

berprilaku yang bertentangan dengan jenis kelamin yang dimiliki, misalnya orang 

laki-laki jenis kelaminnya tetapi tingkah-lakunya seperti seorang perempuan 

(sering disebut banci, atau bencong). Atau orang perempuan jenis kelaminnya 

tetapi tingkah-lakunya seperti seorang laki-laki (kelaki-lakian, atau tomboy). 

Termasuk disebut Transgender adalah oranglaki-lakiyang mengubah kelaminnya 

menjadi berkelamin perempuan atau perempuan yang mengubah kelaminnya 



 

 513 
 

menjadi berkelamin laki-laki yang demikian orientasi ketertarikan seksualnya 

berubah total dari semulanya. (Saleh, 2018:10) 

Ada istilah haru yang mengiringi LGBT ini, yaitu istilah LGBTIQ. Huruf-

huruf “IQ” berarti “Intersexes queer and questioned”. Intersexes  artinya 

seseorang yang terlahir dengan kelamin tertentu yang tidak sesuai dengan definisi 

tipikal kelaminnya tersebut. Sedangkan kata “queer” berarti sesuatu yang aneh 

atau tidak wajar. Artinya, perilaku seksual tidak wajar karena lebih tertarik 

terhadap sesama jenis kelamin daripada tertarik terhadap yang berlainan jenis 

kelamin. Sementara kata “questioned” berarti sedang mencari jati diri yang sesuai 

sebab adanya perasaan berbeda antara kenyataan kelamin yang melekat pada 

tubuhnya dan kecenderungan orientasi ketertarikan seksualnya(seperti yang 

dialami oleh banci atau bencong). Istilah “LGBTIQ” ini semula ditolak kalangan 

pelaku LGBT, namun akhirnya mereka terima, malahan sepertinya mereka jadikan 

identitas mereka (Saleh, 2018:10). 

Sejarah 

Dukung-mendukung tentang konsep dan gerakan LGBT sudah dimulai sejak 

tahun 1970-an. Pada tahun 1978 didirikan sebuah organisasi yang bertujuan untuk 

mendukung dan sekaligus memperjuangkan setatus dan hak kaum LGBT yang 

disebut the international lesbian gay biseksual trans and intergender (ILGA). 

Tujuan perjuangan organisasi ini adalah mengorganisasikan “tindakan politik 

pada tataran internasional dalamhal pemenuhan hak-hak LGBT termasuk upaya 

untukmemberikan tekanan poltik kepada pemerintah negar-negara yang dinilai 

kontra atau diskriminatif terhadap LGBT”(Salch, 2018:11). 

 Perjuangan organisasi diatas didasarkan strategi sebagai berikut pertama 

mengusulkan kepada uni eropa dan komisi HAM (Hak-hak asasi manusia) eropa 

untuk meyetarakan hak-hak LGBT. Kedua memanfaatkan peristiwa-peristiwa 

dunia untuk membuat popular perjuangan LGBT, misalnya dengan melakuka 

demonstrasi pada tahun 1980 di iran dan acara olimpiade misim panas di rusia 

pada tahun 1980 pula, sebagai hasilnya isu LGBT mendapat perhatian dan 

dukungan dari parlemen Uni Eropa pada tahun 1984 dan pada tahun 1993 usulan 

perlindungan terhadap kaum minoritas di bawah naungan Desan Sosial dan 

Ekonomi PBB diterima dan pada tahun 2005 resmi masuk sebagai anggota majelis 

pertimbangan Desan Sosial dan Ekonomi PBB. Dari sinilah kalangan yang pro 



Bagian Kempat 
 

514 
 

LGBT leluasa mengkampanyekan kesetaraan hak-hak kaum LGBT di dataran 

global di bawah jargo HAM (Saleh, 2018: 11). 

Setelah ILGA (The International Lesbian, Gay, Bisexual, Trans, and 

Intergender Association) berhasil masuk sebagai anggota penasehat dari kalangan 

lembaga swadaya masyarakat (LSM) dalam lembaga Perserikatan Bangsa-Bangsa 

(PBB), maka Resolusi Dewan HAM PBB pada tanggal 26 Juni 2016 menekankan 

dukungan dan perlindungan terhadap keseluruhan hak-hak sipil, seperti dalam 

bidang sosial, politik, ekonomi dan kebudayaan, termasuk di dalamnya 

dihilangkannya diskriminasi terhadap orientasi seksual dan identitas gender. Jila 

dilanggar, maka pelanggaran tersebut dianggap sebagai pelanggaran terhadap 

HAM. Setiap negara (selaku anggota PBB) diajak kerjasama untuk 

mengimplementasikan resolusi tersebut. Resolusi tersebut hanya ditolak oleh 

beberapa anggota Komisi HAM PBB, terutama dari negara-negara anggota 

Organisasi Konferensi Islam (OKI), seperti Arab Saudi, Aljazair, Maroko, Qatar, 

Bangladesh, Indonesia dan sebagainya yang kalau dijumlah ada 18 negara.akibat 

disahkannya resolusi tersebut oleh mayoritas anggota PBB, maka sampai-sampau 

PBB mengutus utusan khusus ke negara-negara yang dipandang masih melakukan 

tindakan diskriminasi terhadap hak-hak kaum LGBT tersebut. Indonesia pernah 

mendapat kunjungan tamu yang demikian itu, yaitu Pangeran Zeid Ra’ad al-

Hussein, yang kebetulan dia menjabat sebagai Ketua Komisi Ham PBB. 

Kunjungan tersebut dilakukan dengan alasan ingin mengusulkan revisi terhadap 

Kitab Undang-undang Hukum Pidana (KUHP) yang diberlakukan di Indonesia 

masih dinilai berbai diskriminasi terhadap LBGT dan juga dengan alasan masih 

tingginya kaum LGBT. Sementara itu, oleh utusan tersebut dikatakan bahwa yang 

dimaksud masih berbau diskriminasi dalam KUHP tersebut adalah memidanakan 

pelaku seks di luar nikah dan pelaku LGBT. Tegasnya, nampaknya masyarakat 

global kini telah menjadi pendukung LGBT. Sementara itu kaum agama yang 

berpijak pada keluhuran ajaran agama masing-masing seolah-olah mendapat 

musuh yang tidak seimbang (Saleh, 2018: 12). 

Pertarungan “Agama” Versus Konsep “HAM” 

Seperti telah diketahui bersama, hidupnya agama adalah karena kewibawaan 

“sumber ajaran” dan “tokoh agama” yang dihormati dan diikuti. Dalam agama 

Islam, yang menjadi sumber pokok adalah kitab wahyu, yaitu Al-Qur’an, dan kitab 

ini dilengkapi dan sekaligus dijelaskan oleh Nabi Muhammad s.a.w yang disebut 



 

 515 
 

As-Sunnah yang maqbuulah (yang dapat diterima sebagai sumber kedua). 

Sedangkan tokoh yang disegani dalam arti dihormati dan diikuti adalah Nabi 

Muhammad s.a.w dan para ulama yang mengikutinya dan mendakwahkan 

ajarannya. Sementara itu, kebenaran yang diikuti dan didakwahkan berdasar 

prinsip dedukasi, yang artinya bersumber pada Al-Qur’an dan As-Sunnah al-

Maqbulah dan kemudian menjabarkannya dalam kehidupan secara nyata. 

Uraian di atas menegaskan bahwa agama, apalagi agama islam, meletakkan 

“agama” sebagai basis otonom ketika berhadapan dengan sistem aturan yang 

berangkat dari prinsip induksi, yaitu dalam arti aturan yang dirumuskan berbagai 

dasar pemikiran atau pengalaman sejarah. Hak-hak asasi manusia (HAM) 

berangkat dari prinsip induksi ini. Itulah sebabnya tidak aneh kalau agama, dalam 

hal ini agama islam terutama, tidak ada jeda dalam berbeda pandangan dengan 

HAM yang sudah diinternasionalisasikan lewat lembaga internasional 

Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB). Intinya adalah disebabkan berbedanya 

metodologi dalam merumuskan konsep-konsep dari 2 (dua) lembaga tersebut : 

agama islam berdasarkan deduksi terutama dan HAM berdasar induksi. 

Kita perlu menengok tentang HAM ini. Kelahiran HAM tidak bisa 

dilepaskan dari perkembangan pemikiran induksi dari dunia Barat, terutama Eropa 

dan Amerika Serikat. Kejadian-kejadian kemanusiaan dalam proses-proses politik 

di Eropa yang kemudian disokong oleh hasil-hasil pemikiran para filosof Eropa 

dan akhirnya dipertegas para penggas dari Amerika Serikat (misalnya Presiden 

Amerika Serikat D. Roosevelt), menggugah kesadaran tentang pengaturan hak-

hak asasi manusia. Namun, dalam proses perumusannya sangat dipengaruhi oleh 

kondsi Lembaga PBB antara tahun 1946-1948 (Cassese, 2005 : 39-47). Bahwa 

keanggotaan PBB sekitar tahun 1946-1948 banyaknya baru 58 negara yang terdiri 

dari : 14 negara Barat (termasuk Australia dan Selandia Baru), 20 negara Amerika 

Latin, 6 negara sosialis dari Eropa Tengah dan Eropa Timur (Unisoviet, 

Cekoslovakia, Polandia, Ukraina, Belorusia, Yugoslavia), 4 negara Afrika (Mesir, 

Ethiopia, Liberia, Uni Afrika Selatan), dan 14 negara Asia (diantaranya adalah 

Lebanon, Suriah/Syria, Turki, Irak, Iran, Pakistan, Afghanistan, India, Birma, 

Thailand, Filipina, Cina, Arab Saudi). Keanggotaan PBB sebanyak itu terpecah 

menjadi 3 (tiga) kelompok (blok), yaitu: negara Barat, negara Sosialis, dan negara 

“Dunia Ketiga” (negara berkembang). Tiga orientasi blok ini mempengaruhi 

keputusan-keputusan yang diambilnya yang tidak jarang menimbulkan 



Bagian Kempat 
 

516 
 

pertentangan-pertentangan besar antara “Blok Barat” yang demokratis-kapitalistis 

dan “Blok Timur” yang sosialistis. 

Dalam pertarungan “Blok Barat” dan “Blok Timur” tersebut, Amerika 

Serikat sebagai komandan “Blok Barat” tampaknya ingin menginisiasi sebuah 

“deklarasi” tentang HAM yang pada hakikatnya merupakan salinan asli dari 

Deklarasi Kemerdekaan Amerika dan Bill of Right Amerika yang oleh kalangan 

kaum sosialis (Blok Timur) ditafsirkan sebagai pengekspor nilai-nilai Barat (yang 

bersifat individualis-kapitalistis) ke kancah internasional (Cassese 2005, 41-42). 

Dari sebab adanya pertentangan antara “Blok Barat” dan “Blok Timur” di 

atas, maka ada tuntutan pelaksanaan HAM di seluruh negara di dunia akan 

“direalisasikan oleh masing-masing negara dalam hubungannya dengan sistem 

nasionalnya” (Sassese, 2005: 46-47). Berdasar tesis ini, maka pelaksanaannya 

Ham di masing-masing negara tetap dikaitkan dengan keadaulatan hkum di negara 

bersangkutan. 

Sekalipun HAM (Declaration of Huma Right) telah diputuskan dan diterima 

sejak 10 Desember 1948, namun tetap menyisakan 2 (dua) persepsi terhadap 

hakikat dan pemberlakuan HAM tersebut. Persepsi pertama adalah dari negara-

negara “Barat” (pengusungnya Inggris, Perancis dan Amerika Serikat). Barat 

memiliki persepsi bahwa Ham adalah universal. Artinya, setiap bangsa, tanpa 

mempersoalkan latar belakang politik dan sosial budayanya, harus melaksanakan 

secara konsekuen terhadap kesepakatan penerimaan HAM (Gonggong, 1995: 24). 

Persepsi kedua adalah dari negara-negara yang sedang berkembang. Persepsi 

kalangan negara berkembang ini menyatakan bahwa konsepsi dan pelaksanaan 

HAM tidak sepenuhnya universal. Artinya pelaksanaan HAM tidak mentah-

mentah diterapkan secara utuh tanpa mempertimbangkan pertimbangan-

pertimbangan politik dan sosial-budaya di negara-negara yang bersangkutan 

(Gonggong, 1995: 24). Bahwa setiap anggota PBB, menurut persepsi kedua ini, 

tetap memiliki hak prerogatif dalam menjalankan kedaulatan hukum yang 

diberlakukan dalam setiap negara anggota tersebut. Tegasnya, tidak bisa 

diseragamkan tanpa mempertimbangkan kedaulatan hukum yang dirumuskan 

dalam setiap negara. 

Demikian juga kedudukan "agama" dalam pemberlakuan HAM. Agama 

harus diberi ruang otonom untuk memahami dan menjalankan isi ajaran agama 



 

 517 
 

yang bersangkutan. Tidak bisa, bahkan tidak mungkin, ajaran agama yang diyakini 

dan dihayati pemeluknya harus dikalahkan oleh HAM yang oleh para penganut 

agama dinilai sebagai"produk manusia" itu. 

Memang harus diakui dan disadari mesti akan terjadi tarik-menarik antara 

ketaatan terhadap keyakinan terhadap ajaran agama yang dipeluk dan ketaatan 

terhadap hukum selaku warga negara atau warga dunia. Satu-satunya cara sebagai 

jalan tengah adalah : menghormati HAM global dan melaksanakannya namun 

tetap sebatas tidak bertentangan secara diametral terhadap isi ajaran agama 

yang dianutnya. 

Mengapa Agama Islam Menolak LGBT ? 

Agama Islam menolak merebaknya perilaku dan kultur LGBT antara lain 

disebabkan beberapa hal. Pertama, Al-Qur'an secara jelas telah mengisahkan 

kaum Nabi Luth telah melakukan perbuatan "fahisyah" (perbuatan yang sangat 

merusak berupa perbuatan homoseksual) yang belum pernah terjadi pada masa-

masa sebelumnya, mereka menyalurkan nafsu seksualnya bukan dengan lain jenis 

kelamin, melainkan dengan berjenis kelamin sama (QS Al-A'raf, 7 : 80-81). 

Sekalipun ungkapan ayat Al-Qur'an ini berupa kisah, namun isi dari kisah itu 

menunjukkan larangan untuk berbuat sebagaimana dimuat dalam kisah, yaitu 

perbuatan homoseksual yang sekarang lebih bervariasi lagi menjadi lesbian, gay, 

biseksual, dan transgender. 

Ungkapan kisah dalam ayat 80-81 Surat Al A'raf tersebut diakhiri dengan 

balasan setimpal atas perbuatan yang tak lazim tersebut yang termuat dalam ayat 

84 yang di situ dikisahkan bahwa kaumnya Nabi dihujani dengan hujan bebatuan 

sampai binasa sebagai imbalan bagi orang-orang yang durhaka. 

Ungkapan kisah siksa ini mempertegas larangan melakukan perbuatan 

homoseksual sebagaimana yang dilakukan kaumnya Nabi Luth. Memang harus 

diakui, pemberlakuan larangan ini memang dari rasa iman atau keyakinan, bukan 

oleh hukum positif. Sungguhpun begitu, sebenarnya larangan berlatar belakang 

keimanan adalah jauh lebih dihayati daripada larangan yang hanya bermotif 

hukum positif. 

Kedua, dalam ayat 80 Surat Al A'raf di atas dinyatakan bahwa perilaku 

homoseksual kaumnya Nabi Luth merupakan perilaku yang sebelumnya belum 

pernah ada. Ini mengandung arti bahwa perilaku homoseksual tersebut motif 



Bagian Kempat 
 

518 
 

utamanya adalah penyaluran nafsu seksual (syahwah) yang tidak lazim (tidak 

normal). Oleh karena itu dapat ditafsirkan bahwa perilaku homoseksual adalah 

"penyakit", baik diri pelakunya maupun masyarakat (patologi sosial). Karena 

"penyakit", maka perlu diusahakan penyembuhannya, bukan malahan diberi 

kesempatan atau perlindungan terhadap perbuatan tersebut. Bisa saja dilakukan 

konsinyasi atau penempatan secara khusus untuk keperluan rehabilitasi. 

Barangkali ilmu kedokteran, entah kedokteran pada umumnya maupun kedokteran 

kejiwaan, yang bertanggung jawab sesuai dengan profesinya. Menurut Dr. Bagus 

Riyono, M.A. pakar psikologi dari Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Spitzer 

(2003) telah melaporkan hasil penelitiannya yang menunjukkan bahwa 200 orang 

menderita homo seksual dapat dikembalikan menjadi heteroseksual (melakukan 

hubungan seksual lain jenis) (Riyono, Edisi Khusus 2018 :21). Sama nasibnya 

dengan berbagai jenis penyakit yang mengganggu kesehatan manusia maka semua 

orang senantiasa secara terus-menerus mencari cara pengobatannya. Demikian 

juga LGBT yang dinilai sebagai sebuah bentuk "penyakit" maka sudah tentu orang 

harus terus bersemangat untuk mencari cara pengobatannya, bukan malah diberi 

peluang untuk bertumbuh subur. 

Ketiga, seperti terurai dalam pembahasan tentang sejarah merebaknya 

LGBT dan keterkaitannya dengan pemberlakuan HAM secara global di atas, maka 

tindakan kalangan lgbt merapat dengan HAM menyebabkan kesan bahwa 

penyebaran paham dan perilaku LGBT bukan sebuah gerakan yang bersifat 

kebudayaan murni, melainkan sudah ada intervensi tangan-tangan legislasi 

internasional yang mencoba memaksakan LGBT dapat diterima dan dilindungi 

secara hukum secara global. Hal inilah yang membuat tidak nyaman kalangan 

Islam dalam pergaulan selaku warga dunia. Masalahnya adalah karena paham dan 

gerakan LGBT secara substansi bertentangan dengan ajaran Islam seperti yang 

diutarakan di atas. Sungguh tidak mengenakkan manakala konsep, paham, dan 

perilaku LGBT dibenturkan kepada agama Islam dengan dalih payung hukum 

berupa deklarasi HAM global. Negara-negara di dunia yang penduduknya 

mayoritas Islam jelas menolak cara-cara perlindungan terhadap LGBT lewat jargo 

HAM seperti ini. Wallahu a'lam. 



 

 519 
 

Cassese, Antonio 

2005 Hak Asasi Manusia di Dunia Yang Berubah. Penerjemah : A. Rahman 

Zainuddin Jakarta Yayasan Obor Indonesia. 

Gonggong, Anhar, dkk. 

1995 Sejarah Pemikiran Hak-Hak Asasi Manusia di Indonesia. Jakarta : 

Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Direktorat Jendral Kebudayaan 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Kompas Gramedia 

2017 "Ekspresi Gender". National Geographic Indonesia. Januari 2017. 

Riyono, Bagus 

2018 "LGBT dan Gerakan Politisasi Psikologi". Tabligh, No. 03/XV, Edisi 

Khusus 2018/1439 

Saleh, Arif Isdiman 

2018 "Perkembangan Kampanye Global terhadap LGBT". Tabligh, No. 

03/XV, Edisi Khusus 2018/1439 





 

 

 


