MAJELIS TABLI
PIMPINAN PUSAT MU










ymm

TABLIGH

Tim Penulis . Fathurrahman Kamal, Lc. M.S.1.
Dr. Anhar Anshori, M.Ag.
Dr. Syamsul Hidayat, M.Ag.
Dr. Sofyan Anif, M.A.
Muh. Waluyo, Lc. M.A.
Dr. Mohammad Damami, M.A.
Dedi Nurhaedi, M.Ag.
Abu Deedat Syihabuddin
Mukhlish Rahmanto, Lc., M.A.
Ahmad Hermawan, Lc., M.A.
Dr. Bagus Riyono, M.A., Psikolog.
Dr. Hamid Fahmi Zarkasyi, M.Ed., M.Phil.
Dr. Adian Husaini, M.A.
Drs. Alfian Tanjung, M.Pd.

Tim Asistensi : Ananto Isworo, S.Ag.
Irwanto Salim, S.Kom.
Muhammad Auda Fahreza, S.Sos.
Ronianto, S.Sos.
Liukan Kapak Ibrahim

Desain Sampul : Humaidi Khair
Tata Letak : Muhamad Jaya Kelana, S.Sos.

Diterbitkan oleh Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah
Cetakan I, Mei 2018
Cetakan 11, November 2022

vi + 518 hlm, 25,01 x 35,31 cm

Hak penerbitan Majelis Tabligh PP Muhammadiyah, 2022
Hak cipta dilindungi undang-undang
All right reserved



KATA PENGANTAR

i

AS S oy Fly ol (i ly AL G Lebl oSl ode Je 5T U A et
oabelad) Bledl alely (pdaldl WG da2 L e oLl ety Lol 3 )
839 c(,.i.}\ Ledy c(..A‘Y\ 593 (ol J.,ae dedy (gl 4.3@) (Sl S ¢ el

tdayg cuLo-i);\j Ol

Pada periode 2015-2020, Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah
merumuskan kegiatan dan program kerjanya berdasarkan berbagai persoalan yang
telah ditanfidzkan oleh PP Muhammadiyah. Kami percaya bahwa semua persoalan
penting dan berbagai perkembangan serta dinamika dakwah kontemporer telah
pula dibahas. Selebihnya ialah merumuskan jawaban-jawaban kongkret
operasional yang diperlukan oleh umat Islam pada umumnya, dan terkhusus warga
Persyarikatan Muhammadiyah.

Dari berbagai wacana dan persoalan taktis maupun strategis, sebagiannya
kami wujudkan dalam bentuk Tuntunan Tabligh, yang sebelumnya dikenalkan
sebagai Manhaj Tabligh. Tampaknya istilah Tuntunan Tabligh jauh lebih ringan,
dan tidak memberikan kesan “ikatan” yang kaku, bahkan terbuka peluang untuk
terus dikembangkan dan diperbaiki. Semacam naskah akademik yang bersifat
terbuka untuk didialogkan. Sebab itu, apa yang tertulis dalam buku Tuntunan
Tabligh ini lebih merupakan ikhtiar untuk saling mempertautkan frekuensi ide dan
gagasan serta merapatkan shaf para muballigh khususnya dalam merespon
berbagai isu dan wacana yang muncul dalam Tanfidz Muktamar Muhammadiyah
ke-47 di Makassar, 2 tahun lalu. Di masa mendatang, di luar kegiatan pelayanan
kepada umat, Majelis Tabligh PP Muhammadiyah diharapkan lebih fokus pada
penyiapan Tuntunan dan materi tabligh terstruktur yang dapat dijadikan rujukan
oleh para muballigh dan da’i, khususnya di internal Persyarikatan, dan umat Islam
pada umumnya.



Dengan berbagai kelemahan dan kekurangan yang ada, Tuntunan Tabligh ini
sangat di perlukan oleh para muballigh, terlebih di era milenial yang hadir dengan
berbagai gejala disrupsi keagamaan dan tawaran sumber pengetahuan tak berbatas.
Harapan kami, Tuntunan Tabligh ini dapat dipelajari dengan sebaik-baiknya,
dikritisi, dikembangkan, dan disempurnakan sehingga pada waktunya nanti dapat
diusulkan kepada Pimpinan Pusat Muhammadiyah untuk ditanfidzkan sesuai
dengan mekanisme organisasi yang berlaku selama ini.

Akhirul kalam, semoga buku ini bermanfaat, sekaligus mencerahkan umat.
Kepada para penulis, segenap pimpinan & anggota Majelis Tabligh Pimpinan
Pusat Muhammadiyah, dan tim asistensi kami ucapkan jazakumullahu khairan,
semoga Allah mencatatnya dalam mizan kebaikan kita di Hari Akhir. Amin.

Gt 25 L 255 B 5 v

Yogyakarta, 28 April 2018 / 12 Sya’ban 1439 H

Majelis Tabligh
Pimpinan Pusat Muhammadiyah
Ketua,

N R

Fathurrahman Kamal
NBM. 878 925




DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR oottt \
DAFTAR TSI oot Vii
A. Penjelasan Istilah “Manhaj Tabligh” (pedoman Hidaup) ................... 1
B. Ungensi Ideologis Manhaj Tabligh ..........cccoeiiiiiiici, 2
C. Landasan NOrmMALIT .........cccoviiiiiiie e 8

MENYEGARKAN KEMBALI RUH KEMUHAMMADIYAHAN
KITA

A. Menyegarkan Kembali Ruh Kemuhammadiyaah Kita ....................... 21

CBayian Kedua

WAWASAN FIKIH DAKWAH

1. FIKIN DAKWAN ....ooiiiiii e 73
2. Kepribadian Muballigh/Dai Muhammadiyah ..........cccccoooiiiiiiiiinnne 103
3. Kunci Keberhasilan Dakwah ...........ccccovviiiiiiiininse e 104



CBayian Ketiga
ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN
KEMANUSIAAN UNIVERSAL

1. Implementasi Islam Sebagai “The Way of Life” ......c..ccocvvveviiiennnnnnn. 111
2. Negara Pancasila Sebagai Dar Al-‘Ahdi Wa Al-Syahadah ................. 152
3. Konsep Ulil Amri dan Persoalan Ketaatan ...........cccccoceevieeiiciiieinenn, 174
4. Sikap Ekstrem (Ghuluw) dalam Beragama ...........cccccoevvevveiiecineinnns 203
5. Fenomena Pengkafiran (Takfir) dan Kaidah-Kaidah Takfir ................ 222
6. Konsep dan Implementasi “Wasathiyah” ...........cccocoviiiiiiiiiinenn, 243
7. Konsep dan Implementasi “Tasamuh” Dalam Masyarakat Majemuk
(Prinsip Kebhinekaan) ... 277
8. AdaD IKNLIHAT ..o 298

SBagian Keempat

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK &
KONTEMPORER

AlIran KEPEICAYAAN .......ccoiiiiiiiiiiiiieiee et
Gerakan Kristenisasi Gaya Baru di IndoOnesia ...........cccocveveiiervernnsnnne.
SYI7AN i
SEKUIBISIME ...
LIDEraliSme ...
PlUralisme AgQama ........ccoeieiiiiieie e
Keserasihan dan Keadilan Gender ...
Hak Asasi Manusia (HAM) ...
KOMUNISIME .ottt

© oo N R WDNRE



Kebenaran adalah perjalanku,
terang gemilang bagi orang yang
mendapat petunjuk,

akan tetapi hawa nafsu merajalela,
akhirnya membikin buta Repada manusia,
menjadi gelap tidak tahu Rebenaran.

KRH. Hadjid

Pelajaran KHA Dahlan: 7 falsafah Ajaran & 17 Kelompok Ayat
Al-Qur'an. him. 112






CAlugodAima

J8f e 95 A ,w o O35 Siall S I e Tl e
1% JS 4 ;ﬁ ‘ 3320 ;:;L d&j ‘:)ng\

4§ a5 oo 6 g 0 Dsitg s’w‘ A6

A. Penjelasan Istilah “Manhaj Tabligh”

Secara leksikal, manhaj (z¢«) atau minhaj (z%«) berarti “jalan yang

jelas” (gl sh @kl ). Berasal dari kata nahaja al-thariqu (e @2kl g

Unlad) glagd jbay liuly guay) : “jalan tersebut jelas dan terang.” Istilah
“minh4j” terdapat dalam surah Al-Maidah ayat 48 :

G K 48

“..untuk tigp-tiap umat diantara kamu, Kami berikan aturan
dan jalan yang terang.”

Al-Imam Al-Alusi dan Ibnu ‘ Asyur menjelaskan “minhdj ” sebagai jalan
yang luas dan terang dalam agama. Sementara menurut Ibnu Katsir dan
Rasyid Ridla, tuntunan atau jalan yang mempermudah manusia menuju
tujuannya tanpa tergelincir dan menyimpang.

Pemikiran Muhammadiyah disebut sebagai “manhaj”/minhdj” karena
pemikiran-pemikiran tersebut mengandung pokok-pokok gagasan yang
tersistematisasi sebagai sitem keyakinan, pemikiran, dan tindakan yang di
dalamnya terkandung paham dan metodologi berpikir tertentu untuk
melakukan suatu aksi atau gerakan. Manhaj yang mengandung sistem
keyakinan, pemikian, tindakan tersebut secara keseluruhan dicandra menjadi
manhaj gerakan.Manhaj gerakan yang tersistematisasi tersebut dapat pula
dipersamakan dengan pandangan dunia (world-view) atau ideologi dalam

1 QS. Alu ‘Imran:110
2QS. Yusuf : 108

11



makna yang luas, yakni seperangkat paham tentang kehidupan dan perjuangan
untuk mewujudkannya menjadi kenyataan.®

Dalam konteks ini, “Manhaj Tabligh” dapat dipahami sebagai sejumlah
rumusan yang menjadi pijakan, prinsip dasar (mabda’), tujuan (ghayah),
metode (tharigah), model pendekatan (uslib) dalam menjalankan aktifitas
tabligh dan dakwah Persyarikatan Muhammadiyah yang bersifat
komprehensif dan integral, mencakup seluruh persoalan dakwah dan tabligh;
keilmuan, praktek, pemikiran, perilaku muballigh/da’i termasuk menjadi
neraca normatif dalam berinteraksi dan merespon berbagai fenomena prilaku
keagamaanyang terjadi di Indonesia khususnya, dan di berbagai belahan bumi
lainnya secara umum. Konsistensi berpegang dan merujuk kepada manhaj
tabligh hendaknya merupakan wujud nyata dari ajaran Al-Qur’an :

or B Gy B Oty aD as O sems B A1 ) 23T Lo ods o

“Katakanlah: "Inilah jalan (agama) ku, aku dan orang-orang
yang mengikutiku mengajak kepada Allah dengan hujjah yang nyata,
Maha Suci Allah, dan aku tiada termasuk orang-orang yang musyrik."
(Q.S. Yusuf : 108)

B. Urgensi Ideologis Manhaj Tabligh

Salahsatu pemikiran ideologis Muhammadiyah yang sangat penting
pada Muktamar ke-45 di Malang tahun 2005 ialah,“Zhawahiral-Afkar al-
Muhammadiyyah Abra Qarn min al-Zaman” (Pernyataan Pikiran
Muhammadiyah Jelang Satu Abad).*

°Dr. Haedar Nashir, M.Si., “Pengantar Memahami Manhaj Gerakan Muhammadiyah” dalam buku
Manhaj Gerakan Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah, 2013), Cetakan 111, him. ix-x

“Pimpinan Pusat Muhammadiyah “Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang Satu Abad
(zhawahir Al-Afkar Al-Muhammadiyyah‘Abra Qarn min al-Zaman)” dalam Berita Resmi
Muhammadiyah: Tanfidz Muktamar Muhammadiyah Ke045 di Malang, No. 01/2005, him. 13-
29

2



Diantara pernyataan pentingnya bahwa masyarakat Islam yang sebenar-
benarnya yang menjadi tujuan gerakan merupakan wujud aktualisasi ajaran
Islam dalam struktur kehidupan kolektif manusia yang memiliki corak
masyarakat tengahan (ummatan wasatha) yang berkemajuan baik dalam
wujud sistem nilai sosial-budaya, sistem sosial, dan lingkungan fisik yang
dibangunnya. Masyarakat Islam adalah masyarakat yang memiliki
keseimbangan antara kehidupan lahiriah dan batiniah, rasionalitas dan
spiritualitas, aqidah dan mu’amalat, individual dan sosial, duniawi dan
ukhrawi, sekaligus menampilkan corak masyarakat yang mengamalkan nilai-
nilai keadilan, kejujuran, kesejahteraan, kerjasama, kerjakeras, kedisiplinan,
dan keunggulan dalam segala lapangan kehidupan.

Dalam menghadapi dinamika kehidupan, masyarakat Islam semacam
itu selalu bersedia bekerjasama dan berlomba-lomba dalam serba kebaikan di
tengah persaingan pasar bebas di segala lapangan kehidupan dalam semangat
“berjuang menghadapi tantangan” (al-jihad li al-muwajjahat) lebih dari
sekedar “berjuang melawan musuh” (al-jihad li al-mu aradhah). Masyarakat
Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah memiliki kesamaan dengan format
masyarakat madani, yaitu masyarakat kewargaan (civil society) yang
demokratis, berkeadilan, otonom, berkemajuan, dan berakhlak-mulia (al-
akhlaq al-karimah) sehingga menjadi masyarakat yang berperan sebagai
syuhada ‘ala al-nas di tengah berbagai pergumulan hidup masyarakat dunia.
Karena itu, masyarakat Islam yang sebenar-benarnya yang bercorak
“madaniyah” tersebut senantiasa menjadi masyarakat yang serba unggul dan
utama (khaira ummah) yang memiliki penguasaan atas nilai-nilai kemajuan
dalam kebudayaan dan peradaban, yaitu nilai-nilai ruhani (spiritualitas), nilai-
nilai pengetahuan (ilmu pengetahuan dan teknologi), nilai-nilai materi
(ekonomi), nilai-nilai kekuasaan (politik), nilai-nilai keindahan (kesenian),
nilai-nilai normatif berprilaku (hukum), dan nilai-nilai kemasyarakatan
(budaya) yang lebih berkualitas atau unggul dibandingkan dengan masyarakat
lainnya. Masyarakat Islam yang sebenar-benarnya bahkan senantiasa
memiliki kepedulian tinggi terhadap kelangsungan ekologis (lingkungan
hidup) dan kualitas martabat hidup manusia baik laki-laki maupun perempuan
dalam realasi-relasi yang menjungjung tinggi kemaslahatan, keadilan, dan

£



serba kebajikan serta menjauhkan diri dari kerusakan (fasad fi al- ‘ardh),
kedhaliman, dan hal-hal lain yang bersifat menghancurkan kehidupan.®

Selain itu, Muhammadiyah juga menyatakan pandangannya tentang
kehidupan umat manusia masa ini yang sarat paradox. Kemajuan dalam
bidang ilmu pengetahuan dan teknologi melahirkan pencemaran lingkungan
hidup dan eksploitasi alam yang tak terkendali, berkembangnya nalar-
instrumental yang memperlemah naluri-naluri alami manusia, melahirkan
sekularisasi kehidupan; pandangan anti-Tuhan dan serba dikotomik.
Kehidupan modern melahirkan antitesis post-modern dengan laku hidup
serba-bebas (supra-liberal), serba-boleh (anarkhis), dan serba-menapikan
nilai (nihilisme), sehingga memberi peluang semakin terbuka bagi
kemungkinan anti-agama (agnotisme) dan anti-Tuhan (atheisme) secara
sistematis. Demokrasi, kesadaran akan hak asasi manusia, dan emansipasi
perempuan membawa implikasi pada kebebasan yang melampau batas dan
egoisme yang serba liberal, destruktif terhadap relasi-harmoni antar manusia.®

Secara sistemik dan sistematis, masyarakat terjebak pada egoisme
(ta’bid al-nafs), penghambaan terhadap materi (ta’bid al-mawéd),
penghambaan terhadap nafsu seksual (fa ’bid al-syahawat), dan penghambaan
terhadap kekuasaan (tza’bid al-siyasah) yang menggeser nilai-nilai fitri
(otentik) manusia dalam bertauhid (keimanan terhadap Allah SWT) dan hidup
dalam kebaikan di dunia dan akhirat. Globalisasi justeru melahirkan sikap
ekstrimisme baru, fanatisme agama tak terkendali, primordialisme etnik, dan
kedaerahan semakin mengokohkan sekat kehidupan antar sesama.
Neoliberalisme dan kapitalisme global hanya berpihak kepada kaum borjuis
dan semakin menistakan hak-hak kaum dlu’afa’ dan mustadl afin.

Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Abad Kedua (Zhawahiral-Afkar al-
Muhammadiyyah li al-Qarni al-tsani), di antaranya menegaskan bahwa di
tengah kecenderungan baru kesemarakan Islam di ruang publik terdapat
masalah keummatan menyeruak ke permukaan seperti kemiskinan
kepemimpinan, komoditisasi agama, konservatisme dan formalisasi agama

°Ibid. HIm. 17-18
® Ibid., him. 21-23

14



yang mengabaikan kemajuan dan substansi, bias pandangan dalam
memaknai kemajemukan, dan belum terciptanya relasi sosial yang
berkeadilan gender.’

Pada bagian lain mengenai isu-isu strategis keummatan,
Muhammadiyah menyoroti tentang kemajemukan agama, yang dalam skala
tertentu seringkali dampak negatifnya mengemuka dan meningkatkan
ketegangan antar umat beragama di Indonesia. Muhammadiyah
berpandangan bahwa kemajemukan agama adalah realitas obyektif dalam
kehidupan sosial keagamaan sebagai sunnatullah. Penolakan terhadap
kemajemukan agama berdampak sikap yang tidak toleran, menafikan
eksistensi pihak lain sehingga menimbulkan perpecahan di kalangan umat dan
masyarakat. Muhammadiyah menerima pluralitas agama tetapi menolak
pluralisme yang mengarah pada sinkretisme, sintesisme, dan relatifisme.
Karena itu, umat Islam diajak untuk memahami kemajemukan agama dan
keberagamaan dengan mengembangkan tradisi toleransi dan ko-eksistensi
(hidup berdampingan secara damai) dengan tetap meyakini kebenaran
agamanya masing-masing.®

Pada Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar, Muhammadiyah
mencermati berbagai permasalahan aktual di berbagai ranah kehidupan
sehingga perlu disampaikan beberapa isu strategis keummatan, kebangsaan
dan kemanusiaan. Diantaranya ialah : maraknya fenomena takfiri dan
stigmatisasi negatif seperti liberal, tuduhan sesat dan sejenisnya.
Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah dan tajdid perlu membendungnya
dengan pendekatan dakwah yang terbuka, dialogis mencerahkan, serta
membangun tradisi keberagamaan yang moderat (wasathiyah).®

Terkait persoalan Sunni-Syi’ah, jika tidak dibendung sedini mungkin,
kekerasan yang terjadi berpotensi meluas dan mengancam sendi-sendi
persatuan umat dan bangsa Indonesia. Konflik Sunni-Syi’ah merupakan

’Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Berita Resmi Muhammadiyah: Tanfidz Keputusan Muktamar
Satu Abad Muhammadiyah (Muktamar muhammadiyah ke-46) , No. 01/2010, him. 19

8lbid. HIm. 237-238

Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Berita Resmi Muhammadiyah: Tanfidz Keputusan Muktamar

ke-47 di Makassar, No. 01/2015-2020, him. 113



permasalahan yang kompleks yang tak terpisahkan dari kepentingan politik di
Timur Tengah. Dalam konteks ini Muhammadiyah menyerukan untuk
memperkokoh dialog guna saling memahami persamaan dan perbedaan.°

Muhammadiyah menegaskan kembali pandangannya bahwa Islam
adalah jalan hidup (way of life) dan filosofi hidup, bukan sekedar gaya hidup
(lifestyle); masalah meningkatkan daya saing umat; membangun budaya
hidup bersih dan sehat, setidaknya dengan implementasi operasional Teologi
Lingkungan dan Fikih Air yang telah dirumuskan oleh Majelis Tarjih dan
Tajdid. Langkah berikutnya ialah penguatan keluarga dan komunitas
produktif untuk membangun prilaku hidup dan peradaban bersih. Tak kalah
pentingnya juga permasalahan persatuan kaum muslimin secara global
melalui penyatuan kalender Islam interknasional !

Dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara Muktamar
Muhammadiyah ke-47 telah melahirkan keputusan penting yakni, Negara
Pancasila sebagai Dar al- ‘4hdi wa al-Syahadah. Keputusan ini menegaskan
komitmen Muhammadiyah untuk terus berjuang menjadikan Indonesia
sebagai Negara Pancasila yang maju, adil, makmur, bermartabat dan berdaulat
dalam lindungan Allah SWT.?

Isu strategis kebangsaan diantaranya: pentingnya afirmasi terhadap
prilaku keberagamaan yang toleran dan sikap terbuka bekerjasama dalam
keragaman untuk mewududkan kebaikan bersama; pelayanan dan
pemberdayaan kelompok difabel dan kelompok rentan lainnya; mewudukan
masyarakat yang tanggap dan tangguh terhadap bencana; solusi alternatif
untuk mengatasi krisis air dan energi; mencermati dan mengantisipasi bonus
demografis pada tahun 2035; membangun budaya ilmu dan masyarakat yang
berilmu; urgensi jihad konstitusi; perlawanan terhadap korupsi; pengendalian
narkotika, psikotrofika dan zat adiktif.!3

O1pid. HIm. 113-114
Ypid. HIm. 115-116
2lbid. HIm.58-73

Bbid. HIm. 116-126

Lo



Isu strategis kamanusiaan universal yang digemakan Muhammadiyah
ialah: adaptasi dan mitigasi bencana; perlindungan kelompok minoritas;
berbagai ancaman terhadap eksistensi manusia di bumi; pemanfaatan
teknologi komunikasi; solusi atas masalah pengungsi yang sebagian besarnya
merupakan umat Islam; perdagangan manusia dan perlindungan buruh
migran.*

Memperhatikan serangkaian pemikiran ideologis di atas, di luar
pendekatan sosio-antropologis yang sangat kaya, Majelis Tabligh Pimpinan
Pusat Muhammadiyah Periode 2015-2020 perlu membuat landasan ideologis
normatif yang bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah dalam memotret
berbagai pokok-pokok permasalahan mendasar, isu-isu strategis keummatan,
kebangsaan dan kemanusiaan universal dan berbagai pemikiran cemerlang
lainnya yang berkembang di Persyarikatan dan telah ditanfidzkan oleh
Pimpinan Pusat Muhammadiyah.

Sejumlah masalah-masalah pokok dalam perspektif al-Qur’an dan
Sunnah tersebut dinamakan sebagai “Manhaj Tabligh” yang diharapkan dapat
menjadi acuan normatif dan neraca bersama di internal muballigh
Muhammadiyah dalam merespon berbagai isu kekinian dan fenomena
keberagamaan yang semakin kompleks. Manhaj Tabligh ini menjadi bagian
yang sangat penting dalam system gerakan, yakni berkaitan dengan aspek-
aspek nilai dan konsep mendasar dalam gerakan tabligh Muhammadiyah.

C. Acuan dan Kerangka Berpikir Tuntunan/Manhaj Tabligh

1. Komitmen Kebangsaan

RUMUSAN MASALAH MANHAJ
(Tanfidz Muktamar Ke-47) (Tuntunan Tabligh)

Negara Pancasila Sebagai Dar Tuntunan dakwah kebangsaan
Al-Ahdi Wa Al-Syahadah dan kenegaraan

“Ibid. HIm. 126-130

=



2. Model Dakwah Pencerahan Berbasis Komunitas

RUMUSAN
MASALAH

(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

o

Dakwah bagi Komunitas Atas

*  Forum Dakwah
Eksekutif

* Forum Dakwah Birokrat

* Forum Dakwah Politik

Tuntunan dan materi tabligh
terstruktur

*  Forum Dakwah
Eksekutif & Profesional

Dakwah bagi Komunitas

Menengah

a. Dosen, Guru, PNS,
Karyawan,

Wiraswastawan,
Profesional dan Aktifis.

Tuntunan dan materi tabligh
terstruktur

Dakwah bagi Komunitas
Bawah

b. Buruh, Tani, Nelayan,
Pedagang, Pengrajin

Tuntunan dan materi tabligh
terstruktur

Dakwah bagi Komunitas
Marginal

c. Pemulung, Gelandangan,
Pengemis, Anak jalanan,
PSK

Tuntunan dan materi tabligh
terstruktur

Dakwah bagi Komunitas
Khusus

d. Hijabers, Bikers,
Otomotive, Difable,
Lansia, Preman, Majelis

Tuntunan dan materi tabligh
terstruktur




Taklim, Korban
Terdampak Bencana,
Komunitas LGBT

3. Muhammadiyah dan Isu-Isu Strategis Keumatan, Kebangsaan, dan
kemanusiaan Universal

A. Isu-isu Keummatan
1. Keberagamaan yang moderat

RUMUSAN
MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

a. Kecenderungan takfir;

perlunya dialog, dakwah = Sikaf Ghuluw dalam Beragama
terbuka, mencerahkan, = Takfir dalam Perspektif
mencerdaskan dan Qur’an dan Sunnah

kesantunan sosial.

b. Mengembangkan sikap
beragama “wasathiyah”
dalam konteks kebinekaan.

Al-wasathiyah : Moderasi Paham
& Pengamalan Islam

c. Persatuan dan kerjasama = Fikih Ikhtilaf (Adab Berbeda
serta sikap tafahum dan Pendapat)
takaful di internal umat. = Fikih Toleransi Beragama

(Konsep dan implementasi
“tasamuh” dalam masyarakat
majemuk).




2. Membangun Dialog Sunni-Syi’ah

RUMUSAN
MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

a.

Isu pertentangan Sunni dan
Syi’ah

Isu Sunni-Syi’ah dan
hubungannya dengan politik
di Timur Tengah

Dialog intra umat Islam
dalam merespon isu Syi’ah

Bersikap arif

Menghormati semua sahabat
dan keluarga Nabi
Muhammad

Tetap memegang teguh
kemurnian akidah sehingga
tidak terjebak pada
pengkultusan individu.

= Waspadai Proxy-war dalam

isu Sunni-Syi’ah

= Manhaj Tabligh : Pokok-

Pokok Ajaran/Teologi Syi’ah
(Konsep Wahyu dan Al-
Qur’an; Kenabian; Sikap
Terhadap Sahabat Nabi;
Imamah dan Kesucian para
Imam [‘ishmah]; dan, Nikah
Mut’ah).

3. Substansialisasi Agama

RUMUSAN MASALAH

(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

a.

b.

Perubahan sikap sebagai
dampak globalisasi
Muhammadiyah memandang

Islam sebagai jalan hidup (way

= Model Irfani Quotient




of life) dan filosofi hidup,
bukan sekadar gaya hidup
(fashion)

Dampak negatif teknologi
telekomunikasi dan
transportasi terhadap tradisi,
gaya hidup, dan pola
keberagamaan dalam
masyarakat.

Kecerdasan Spiritual di Era
Cyber-society

Panduan Penguatan
Kepribadian dan Keluarga
Muslim (Implementasi PHI)

. Islam sebagai jalan hidup (way
of life)

» Aktualisasi Islam : The Way

of Life

4. Meningkatkan Daya Saing Umat Islam

RUMUSAN MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

Muslim Indonesia seolah
majority with minority
mentality atau inferiority
complex, sehingga sering
mudah menerima pengaruh
dari luar dan tidak menjadi
subjek yang mempengaruhi.

= Penyadaran tentang Proxy-
war

» Penyadaran tentang Invasi
Budaya dan Pemikiran
(Ghazwul Fikri)

= |zzah dan metode mencapai
kejayaan umat ( o3y 3 e
Ol a5 Gaalusall 5)

Urgensi bahasa Asing

= Kursus bahasa Arab dan baca
Kitab bagi para Muballigh

= Sistem dan kurikulum
Pelatihan, Pendidikan, dan
kaderisasi Muballigh

)




Kurikulum dakwah yang
kompetitif (inernal dan
eksternal Persyarikatan)

5. Membangun Budaya Hidup Bersih dan Sehat

RUMUSAN MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

Urgensi kebersihan zahir dan
batin

. Transformasi spirit thaharah
ke ranah publik

Implementasi ajaran Al-
Hayat Al-Thayyibah dalam
Perspektif Dakwah
Berkemajuan. (2 4wkl sball
S

Muhammadiyah telah
menerbitkan landasan
konseptual Teologi
Lingkungan dan Fikih Air

Sosialisasi Teologi
Lingkungan dan
menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih)

Sosialisasi Fikih Air dan
menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih)

6. Penyatuan Kalender Islam Internasional

RUMUSAN MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

Penyatuan Kalender Islam
Internasional

Modul pelatihan Metode
Hisab Muhammadiyah bagi
para muballigh bekerjasama
dengan Majelis Tarjih dan
Tajdid




B.

Isu-Isu Kebangsaan

RUMUSAN MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

. Keberagamaan yang Toleran
Melemahnya budaya toleransi,
menguatnya ekstremisme
keagamaan.

Fikih Kebinekaan dalam
Perspektif Qur’an dan Sunnah
(Fikih Tasamuh)

. Melayani dan Memberdayakan
Kelompok Difabel. Kaum
difabel merupakan realitas
sosial yang serius dan
jumlahnya sangat besar di
Indonesia.

Fikih Dakwah bagi/kepada
Difabel

. Tanggap dan Tangguh

Menghadapi Bencana.

Sosialisasi Fikih Kebencanaan
dan menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih & MDMC)

. Membangun Budaya

Egalitarian dan Sistem
Meritokrasi
a. Dampak buruk demokrasi
b. Perlu mengawasi
penyelenggaraan
pemerintahan

Kurikulum Pelatihan dan
Desain kompeteni
da’i/muballigh
Muhammadiyah (tadribud
du’at).

Mendayagunakan Korps
Muballigh Muhammadiyah
dan mengaktifkan jaringan
dalam dan luar negeri.

Fikih Dakwah kepada
Negara/Penguasa

Pengajian/halagah khusus
bagi para politisi mengenai
“siyasah syar’iyah”

)




Sosialisasi Karakter
Kebangsaan (Tanwir
Lampung)

5. Mengatasi Krisis Air dan
Energi

Sosialisasi Teologi
Lingkungan dan
menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih)

Sosialisasi Fikih Air dan
menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih)

6. Memaksimalkan Bonus
Demografi. Tahun 2035
Indonesia mendapatkan
anugerah bonus demografi usia
produktif. (Usia mereka saat ini
+/- 10 sd 17 tahun, generasi era
Reformasi)

Penguatan Karakter Remaja
(bekerjasama dengan IPM dan
IMM)

Fikih Dakwah bagi Remaja

Fikih Dakwah dan Syilabus
dakwah di Kampus

Manajemen Pengelolaan Masjid
Kampus di PTM

7. Membangun Masyarakat lImu

a. Rendahnya budaya
keilmuan

b. Keluarga menjadi institusi
yang efektif untuk
membangun budaya ilmu

c. Keluarga menjadi institusi
yang efektif untuk
membangun budaya ilmu

Menggerakkan kajian-kajian
dengan tema Paradigma llmu
dalm Islam, Kitabul ilmi,
Adabul Mu’allim dll..(klasik
dan kontemporer)

Kompilasi 40 hadis pilihan dan
syarahnya berdasarkan
pemahaman Muhammadiyah
“Al-Araba’in Al-
Muhammadiyah”.




Kompilasi 40 hadis pilihan
berdasarkan pemahaman
Muhammadiyah bagi para
Muballigh Muhammadiyah “Al-
Arba’in Al-Da’wiyah”

Kompilasi 40 ayat
pilihan/tematis sebagai “Ayat-
ayat Ber-Muhammadiyah”. (KH
Ahmad Dahlan mencetuskan 17
kelompok ayat, sisanya Kita
genapkan menjadi 40 kelompok
ayat).

Panduan Dakwah bagi Keluarga
Muhammadiyah

= Perlu diperhatikan populasi
Lansia, sehingga penting
dibuat “Panduan
dakwah/Pengajian bagi
Lansia

8. Menyelamatkan Negara dengan
Jihad Konstitusi

= Fikih Dakwah kepada Ulil

Amri

9. Gerakan Berjamaah Melawan
Korupsi

Kerjasama dengan KPK dalam
penguatan kompetensi
da’i/muballigh anti korupsi

10. Pengendalian Narkotika,
Psikotropika, dan Zat
Adiktif

Kerjasama dengan BNN dalam
penguatan kompetensi da’i dan
muballigh menghadapi
penyelesaian masalah
Narkotika, Psikotropika, dan
Zat Adiktif

s




Membentuk Lingkar Dakwah
Komunitas bagi
korban/pengguna narkotik,
psikoterapika dll, bekerjasama
dengan LP/Pusat Rehabilitasi

C.

Isu-lIsu Kemanusiaan Universal

RUMUSAN MASALAH
(Tanfidz Muktamar Ke-47)

MANHAJ
(Tuntunan Tabligh)

1. Adaptasi dan Mitigasi

Perubahan Iklim

Sosialisasi Teologi Lingkungan
dan menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih)

Sosialisasi Fikih Air dan
menurunkannya dalam bahasa
tabligh yang populis. (Majelis
Tarjih)

Perlindungan kelompok
minoritas :

a. Buruh

b. Gelandangan

c. Difable

Panduan pengajia praktis bagi
kelompok-kelompok ini.

Eksistensi Manusia di Bumi

“Tugas Muslim dalam Hidup”
(Dapat mengelaborasi dari
berbagai rumusan resmi di
Persyarikatan seperti PHI-WM
dll).

Pemanfaatan Teknologi
Komunikasi

» “Fikih Gadget”




= Cyber Dakwah (Web, Blog,
FB, panpage, beli domain di
youtube.com dll)

5. Mengatasi Masalah Pengungsi

Sosialisasi Fikih Kebencanaan
dan menurunkannya dalam
bahasa tabligh yang populis.
(Majelis Tarjih & MDMC)

6. Perdagangan Manusia dan
Perlindungan Buruh Migran

» Fikih dakwah bagi buruh
migran

= Bekerjasama dengan
Kementerian Tenaga Kerja
dan yang terkait bagi
pengiriman dai/muballigh
bagi TKI di LN

Mujahid dakwah sejati siap berjuang, membersamai, menjaga, dan melindungi
umat. Siap menunaikan amanah penderitaan umat dan bangsanya. Sanggup sedia
bertutur pada hidupnya, “Kejayaan atau kesyahidan di Jalan-Nya!.”







Kita, manusia ini,
hidup di dunia hanya sekali
untuk bertaruh: sesudah mati akan
mendapatkan kebahagiaan

atau Resengsaraan?






SBagian Rertama
MENYEGARKAN KEMBALI
RUH KEMUHAMMADIYAHAN KITA

BAB I
HAKEKAT DAN JATI DIRI
PERSYARIKATAN MUHAMMADIYAH

A. Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam Dakwah Amar Amar Makruf

Nahi Munkar dan Tajdid
Muhammadiyah adalah Gerakan Islam Dakwah Amar Makruf Nahi

Munkar dan Tajdid, bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah, berasas

Islam, [dan] bertujuan menegakkan dan menjunjung tinggi Agama Islam

sehingga terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.” (Pasal 4 dan

6 Anggaran Dasar Muhammadiyah/ADM). Kedua pasal ini menjelaskan

hakikat gerakan dan jati diri Muhammadiyah sebagai sebuah gerakan.

Hakikat dan jati diri Muhammadiyah itu adalah:

a) Bahwa Muhammadiyah adalah sebuah Gerakan Islam, artinya
Muhammadiyah adalah sebuah gerakan berbasis agama, dan bukan
gerakan sekuler. Agama yang dimaksud adalah agama Islam. Bagi
Muhammadiyah Islam merupakan nilai utama sebagai fondasi dan pusat
inspirasi yang menyatu dalam seluruh denyut-nadi gerakan.
Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam sebagai risalah yang
dibawa para Nabi hingga Nabi akhir zaman Muhammad s.a.w. adalah
agama Allah yang lengkap dan sempurna. Islam selain mengandung
ajaran berupa perintah-perintah dan larangan-larangan tetapi juga
petunjuk-petunjuk untuk keselamatan hidup umat manusia di dunia dan
akhirat. Muhammadiyah memandang bahwa Islam merupakan agama
yang mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan
umat manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam

121



SBaygian Rertama

b)

d)

€)
f)

pandangan Islam adalah kebaikan yang serba utama, yang melahirkan
keunggulan hidup lahiriah dan ruhaniah.

Bahwa Muhammadiyah melaksanakan dua misi pokok, vyaitu
melaksanakan dakwah amar makruf nahi munkar, dan melaksanakan
tajdid. Dakwah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan
perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan
hidup umat manusia sepanjang zaman. Dalam perspektif
Muhammadiyah, Islam merupakan agama yang berkemajuan (din al-
hadlarah), yang kehadirannya membawa rahmat bagi semesta
kehidupan.

Bahwa sumber gerakan Muhammadiyah adalah Al-Quran dan Sunnah
Nabi saw.

Bahwa asas gerakan Muhammadiyah adalah Islam.

Bahwa tujuan gerakan Muhammadiyah adalah untuk menegakkan dan
menjunjung tinggi agama Islam dalam rangka mencapai terwujudnya
masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.

B. Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam Berkemajuan & Gerakan
Pencerahan

Gagasan besar Muhammadiyah tentang Islam (yang) Berkemajuan

berarti menjadikan Islam sebagai perspektif peradaban yang berkemajuan
yang bersumber pada “din”. Peradaban disebut juga sebagai “tamaddun” di

mana
Islam

nilai-nilai dinul Islam diwujudkan dan diimplementasikan secara nyata.
harus menjadi alternatif peradaban, sebab itu harus melahirkan

kemajuan-kemajuan bagi kehidupan dan kemanusiaan secara universal. Islam
Berkemajuan diorientasikan untuk menjadi perspektif bagi seluruh umat

Islam

1. M

di Indonesia.

uhammadiyah sebagai Gerakan Islam Berkemajuan memiliki beberapa

pilar sebagai berikut :

a)
b)

c)

Tauhid yang autentik, dan tidak boleh menyimpang
Berpegang teguh pada Al Quran & As-Sunnah

Semangat “tajdid”; pemahaman yang benar tentang Islam secara
seimbang antara; aspek tsawabit (baku) dan mutaghayyirat
(dinamis).



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

d) Bersifat “wasathiyah” (tengahan); moderasi dalam pemikiran dan
aksi.

e) Tidak berafiliasi dengan Partai Politik.

f)  Mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya dengan
menerapkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.

2. Muhammadiyah sebagai Gerakan Pencerahan (al-harakah al-tanwiriyah)
berarti:

a) Membebaskan umat (tahrir). Membebaskan manusia dari
penyembahan sesama hamba menuju penyembahan kepada Pencipta
hamba. (bl o salie () dbal) 82l (e dlall y ja3),

b) Memberdayakan umat (taqwiyatul ummah)

¢) Memajukan ke depan. Muhammadiyah berkonsentrasi dan fokus
bekerja untuk menawarkan alternatif peradaban Islam (yang)
berkemajuan.

C. Visi Muhammadiyah (Visi Ideal, Visi Jangka Panjang, dan Visi 2020)

1. Visi Ideal
a) Frasa “terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya”
(Pasal 6 Anggaran Dasar Muhammadiyah) merupakan tujuan
Muhammadiyah, yang dalam bahasa program Muhammadiyah
dinamakan Visi Ideal Muhammadiyah,® yang merupakan visi abadi.
b) Masyarakat Islam yang sebenar-benarnya yang dicita-citakan
Muhammadiyah itu memiliki kesamaan karakter dengan masyarakat
madani (civil-society) yang maju, adil, makmur, demokratis, mandiri,
bermartabat, berdaulat, dan berakhlak-mulia (al-akhlag al-karimah)
yang dijiwai nilai-nilai Ilahiah. Masyarakat Islam sebagai kekuatan
madaniyah (masyarakat madani) menjunjungtinggi kemajemukan
agama dan pemihakan terhadap kepentingan seluruh elemen
masyarakat, perdamaian dan nir-kekerasan, serta menjadi tenda besar
bagi golongan dan kelompok masyarakat tanpa diskriminasi.
Masyarakat Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah merupakan

15 Lampiran Il Putusan Muktamar Muhammadiyah Ke-46 tentang Program Muhammadiyah

2010-2015, Bab Il A angka 1.1.



SBaygian Rertama

masyarakat yang terbaik yang mampu melahirkan peradaban yang
utama sebagai alternatif yang membawa pencerahan hidup umat
manusia di tengah pergulatan zaman.*®

2. Visi Jangka Panjang

a) Sebagai pentahapan pencapaian tujuan Muhammadiyah, Visi Ideal ini
dikonkretisasi dalam Visi Jangka Panjang, yaitu Visi 2025 yang
berbunyi, “Menjadikan Muhammadiyah sebagai gerakan Islam
yang utama serta terciptanya kondisi dan faktor-faktor
pendukung bagi terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-
benarnya.”

b) Terciptanya kondisi dan faktor-faktor pendukung bagi terwujudnya
masyarakat Islam yang sebenar-benarnya ditandai dengan:

1. Terciptanya perkembangan Muhammadiyah sebagai gerakan
Islam yang berkualitas utama (unggul) di bandingkan gerakan-
gerakan keagamaan lain dalam melaksanakan misi dakwah dan
tajdid yang ditunjukkan oleh keunggulan pelaku gerakan, sistem
gerakan, organisasi dan kepemimpinan, jaringan, infrastruktur, amal
usaha, dan aksi gerakan sebagai faktor penting dan strategis bagi
terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya serta peran
Muhammadiyah dalam dinamika kehidupan umat, bangsa, dan
percaturan global.

2. Terlaksananya ajaran Islam dan tumbuhnya kesadaran
masyarakat yang lebih luas akan keutamaan kehidupan Islami,
yang menjamin terciptanya tatanan kehidupan (sistem sosial) yang
lebih baik/unggul (utama) di segala bidang kehidupan sebagai
wujud kehadiran Islam yang bersisifat rahmatan lil’’alamin dan
membawa  keutamaan  hidup umat manusia  meraih
keselamatan/kebahagiaan kehidupan dunia dan akhirat (khasanah
fiddun-ya wa a- akhirah).

6 Lampiran 1l Putusan Muktamar Muhammadiyah Ke-46 tentang Pernyataan Pikiran
Muhammadiyah Abad Kedua, angka Ill, alinea terakhir.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

3. Tumbuhkembangnya kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan
bernegara yang semakin berkualitas (utama) yang tercermin
dengan  meningkatnya kehidupan keagamaan, moralitas,
intelektualitas, dan kapasitas sosial masyarakat; serta mendorong
berkembangnya fungsi-fungsi kekuatan sosial dan kelembagaan-
kelembagaan pemerintahan yang menjamin terwujudnya kehidupan
bangsa dan negara yang maju, adil, makmur, bermartabat, dan
berdaulat di bawah naungan ridha Alah SWT (baldatun tayyibatun
wa rabbun ghafur).

4. Berkembangnya tatanan kehidupan global yang adil, damai, dan
bermartabat serta semakin  proporsional peran dan
tanggungjawab umat Islam (dunia Islam) di antara komunitas
dunia yang lain sebagai perwujudan kehadiran Islam sebagai
rahmatan lil- ‘alamin dalam dinamika peradaban dunia.

3. Visi 2020

Visi Jangka Panjang (Visi 2025) ini dikonkretisasi lagi dalam Visi
Jangka Menengah, yaitu visi lima tahunan, yang pada tahap sekarang
adalah visi lima tahun ke depan, yaitu Visi 2020, yang berbunyi:

a. Terciptanya transformasi (perubahan cepat ke arah kemajuan) sistem
organisasi dan jaringan yang maju, profesional, dan modern.

b. Berkembangnya sistem gerakan dan amal usaha yang berkualitas
utama dan mandiri bagi terciptanya kondisi dan faktor-faktor
pendukung terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.

c. Berkembangnya peran strategis Muhammadiyah dalam kehidupan
umat, bangsa, dan dinamika global.’

17 Program Muhammadiyah 2015-2020 (Visi Muhammadiyah 2020), Bab | A, alinea 4.

1)



SBaygian Rertama

D. Misi Muhammadiyah

1. Rumusan jati diri Muhammadiyah sebagai gerakan Islam dakwah amar
makruf nahi munkar dan tajdid diterjemahkan dalam Misi Ideal
Muhammadiyah menjadi:

a. Menegakkan keyakinan tauhid yang murni sesuai dengan ajaran Allah

SWT, yang dibawa oleh Rasul Allah yang disyari’atkan sejak Nabi
Nuh a.s. hingga Nabi Muhammad SAW.

b. Memahami agama dengan menggunakan akal pikiran sesuai dengan

jiwa ajaran Islam untuk menjawab dan menyelesaikan persoalan-
persoalan kehidupan yang bersifat duniawi.

c. Menyebarluaskan ajaran Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan

Sunnah Nabi Muhammad Saw.

d. Mewujudkan amalan-amalan Islam dalam kehidupan pribadi,

keluarga, dan masyarakat.

2. Sesuai dengan ketentuan pasal 7 ADM yang menegaskan bahwa untuk
mencapai maksud dan tujuannya, Muhammadiyah melaksanakan Dakwah
Amar Makruf Nahi Munkar dan Tajdid yang diwujudkan dalam bentuk
usaha-usaha. Usaha tersebut, sesuai dengan Anggaran Rumah Tangga
(ART) Muhammadiyah diwujudkan dalam bentuk amal usaha, program,
dan kegiatan di segala bidang kehidupan yang meliputi:

a.

Menanamkan keyakinan, memperdalam dan memperluas pemahaman,
meningkatkan pengamalan, serta menyebarluaskan ajaran Islam dalam
berbagai aspek kehidupan.

Memperdalam dan mengembangkan pengkajian ajaran Islam dalam
berbagai aspek kehidupan untuk mendapatkan kemurnian dan
kebenarannya.

Meningkatkan semangat ibadah, jihad, zakat, infak, wakaf, shadaqgah,
hibah, dan amal shalih lainnya.

Meningkatkan harkat, martabat, dan kualitas sumberdaya manusia agar
berkemampuan tinggi serta berakhlag mulia.

Memajukan dan memperbaharui pendidikan dan kebudayaan,
mengembangkan ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni, serta
meningkatkan penelitian.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

f.  Memajukan perekonomian dan kewirausahaan ke arah perbaikan hidup
yang berkualitas

g. Meningkatkan kualitas kesehatan dan kesejahteraan masyarakat.

Memelihara, mengembangkan, dan mendayagunakan sumberdaya
alam dan lingkungan untuk kesejahteraan.

I. Mengembangkan komunikasi, ukhuwah, dan kerjasama dalam
berbagai bidang dan kalangan masyarakat dalam dan luar negeri.

J. Memelihara keutuhan bangsa serta berperan aktif dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara.

k. Membina dan meningkatkan kualitas serta kuantitas anggota sebagai
pelaku gerakan.

I. Mengembangkan sarana, prasarana, dan sumber dana untuk
mensukseskan gerakan.

m. Mengupayakan penegakan hukum, keadilan, dan kebenaran serta
meningkatkan pembelaan terhadap masyarakat.

n. Usaha-usaha lain yang sesuai dengan maksud dan tujuan
Muhammadiyah.8

18 pasal 3 Anggaran Raumah Tangga (ART) Muhammadiyah.



SBaygian Rertama

BAB II
PERNYATAAN PIKIRAN MUHAMMADIYAH
JELANG SATU ABAD"™
( Zhawahir al-Afkar al-Muhammadiyyah Abra Qarn min al-Zaman )

Bahwa keberhasilan perjuangan Muhammadiyah yang berjalan hampir
satu abad pada hakikatnya merupakan rahmat dan karunia Allah Subhanahu wa
Ta’ala yang patut disyukuri oleh seluruh warga Persyarikatan. Dengan modal
keikhlasan dan kerja keras segenap anggota disertai dukungan masyarakat luas
Muhammadiyah tidak kenal lelah melaksanakan misi da’wah dan tajdid dalam
memajukan kehidupan umat, bangsa, dan dunia kemanusiaan. Gerakan kemajuan
tersebut ditunjukkan dalam melakukan pembaruan pemahaman Islam, pendidikan,
kesehatan, kesejahteraan sosial, serta berperan dalam perjuangan kemerdekaan
dan pembangunan bangsa di negeri ini.Namun disadari pula masih terdapat
sejumlah masalah atau tantangan yang harus dihadapi dan memerlukan langkah-
langkah strategis dalam usianya yang cukup tua itu. Perjuangan Muhammadiyah
yang diwarnai dinamika pasang-surut itu tidak lain untuk mencapai tujuan
terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya serta dalam rangka
menyebarkan misi kerisalahan Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin di bumi Allah
yang terhampar luas ini.

Karena itu dengan senantiasa mengharapkan ridha dan pertolongan Allah
SWT Muhammadiyah dalam usia dan Kkiprahnya jelang satu abad ini
menyampaikan pernyataan pikiran (zhawahir al-afkar/statement of mind) sebagai
berikut:

A. Komitmen Gerakan
1. Muhammadiyah adalah gerakan Islam yang mengemban misi da’wah dan
tajdid, berasas Islam, bersumber pada al-Quran dan as-Sunnah, dan
bertujuan mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.
Muhammadiyah sesuai jatidirinya senantiasa istigamah untuk
menunjukkan komitmen yang tinggi dalam memajukan kehidupan umat,
bangsa, dan dunia kemanusiaan sebagai wujud ikhtiar menyebarluaskan
Islam yang bercorak rahmatan lil-‘alamin. Misi kerisalahan dan

19 pimpinan Pusat Muhammadiyah, Tanfidz Keputusa Muktamar Ke-45, hal. 13-29



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

kerahmatan yang diemban Muhammadiyah tersebut secara nyata
diwujudkan melalui berbagai kiprahnya dalam pengembangan amal usaha,
program, dan Kkegiatan yang sebesar-besarnya membawa pada
kemaslahatan hidup di dunia dan akhirat bagi seluruh umat manusia di
muka bumi ini.

Muhammadiyah dalam usianya jelang satu abad telah banyak mendirikan
taman kana-kanak, sekolah, perguruan tinggi, rumah sakit, balai
pengobatan, rumah yatim piatu, usaha ekonomi, penerbitan, dan amal
usaha lainnya. Muhammadiyah juga membangun masjid, mushalla,
melakukan langkah-langkah da’wah dalam berbagai bentuk kegiatan
pembinaan umat yang meluas di selurunh pelosok Tanah Air.
Muhammadiyah bahkan tak pernah berhenti melakukan peran-peran
kebangsaan dan peran-peran kemanusiaannya dalam dinamika nasional
dan global. Kiprah Muhammadiyah tersebut menunjukkan bukti nyata
kepada masyarakat bahwa misi gerakan Islam yang diembannya bersifat
amaliah untuk kemajuan dan pencerahan yang membawa pada
kemaslahatan masyarakat yang seluas-luasnya. Peran kesejarahan yang
dilakukan Muhammadiyah tersebut berlangsung dalam dinamika yang
beragam. Pada masa penjajahan sejak berdirinya tahun 1330 H/1912 M.,
Muhammadiyah mengalami cengkeraman politik kolonial sebagaimana
halnya dialami oleh selurun masyarakat Indonesia saat itu, tetapi
Muhammadiyah tetap berbuat tak kenal lelah untuk kemerdekaan dan
kemajuan bangsa. Setelah Indonesia merdeka pada masa awal dan era Orde
Lama Muhammadiyah mengalami berbagai situasi sulit akibat konflik
politik nasional yang kompleks, namun Muhammadiyah tetap berkiprah
dalam da’wah dan kegiatan kemasyarakatan. Pada era Orde Baru di bawah
rezim kekuasaan yang melakukan depolitisasi (pengebirian politik),
deideologisasi (pengebirian ideologi), dan kebijakan politik yang otoriter,
Muhammadiyah juga terus berjuang mengembangkan amal usaha dan
aktivitas da’wah Islam. Sedangkan pada masa reformasi, Muhammadiyah
memanfaatkan peluang kondisi nasional yang terbuka itu dengan
melakukan revitalisasi dan peningkatan kualitas amal usaha serta aktivitas
da’wahnya. Melalui kiprahnya dalam sejarah yang panjang itu
Muhammadiyah telah diterima oleh masyarakat luas baik di tingkat lokal,
nasional, dan internasional sebagai salah satu pilar kekuatan Islam yang
memberi sumbangan berharga bagi kemajuan peradaban umat manusia.



SBaygian Rertama

3. Kiprah dan langkah Muhammadiyah yang penuh dinamika itu masih

dirasakan belum mencapai puncak keberhasilan dalam mencapai tujuan
dan cita-citanya, sehingga Muhammadiyah semakin dituntut untuk
meneguhkan dan merevitalisasi gerakannya ke seluruh lapangan
kehidupan. Karena itu Muhammadiyah akan melaksanakan tajdid
(pembaruan) dalam gerakannya sehingga di era kehidupan modern abad
ke-21 yang kompleks ini sesuai dengan Keyakinan dan Kepribadiannya
dapat tampil sebagai pilar kekuatan gerakan pencerahan peradaban di
berbagai lingkungan kehidupan.

B. Pandangan Keagamaan
1. Muhammadiyah dalam melakukan Kkiprahnya di berbagai bidang

kehidupan untuk kemajuan umat, bangsa, dan dunia kemanusiaan
dilandasi oleh keyakinan dan pemahaman keagamaan bahwa Islam sebagai
ajaran yang membawa misi kebenaran Ilahiah harus didakwahkan
sehingga menjadi rahmatan lil-‘alamin di muka bumi ini. Bahwa Islam
sebagai Wahyu Allah yang dibawa para Rasul hingga Rasul akhir zaman
Muhammad Saw., adalah ajaran yang mengandung hidayah, penyerahan
diri, rahmat, kemaslahatan, keselamatan, dan kebahagiaan hidup umat
manusia di dunia dan akhirat. Keyakinan dan paham Islam yang
fundamental itu diaktualisasikan oleh Muhammadiyah dalam bentuk
gerakan Islam yang menjalankan misi dakwah dan tajdid untuk
kemaslahatan hidup seluruh umat manusia.

Misi da’wah Muhammadiyah yang mendasar itu merupakan perwujudan
dari semangat awal Persyarikatan ini sejak didirikannya yang dijiwai oleh
pesan Allah dalam Al-Quran Surat Ali-Imran 104, yang artinya: ”Dan
hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada
kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari yang
munkar, mereka itulah orang-orang yang beruntung”. Kewajiban dan
panggilan da’wah yang luhur itu menjadi komitmen utama
Muhammadiyah sebagai ikhtiar untuk menjadi kekuatan Khaira Ummah
sekaligus dalam membangun masyarakat Islam yang ideal seperti itu
sebagaimana pesan Allah dalam Al-Quran Surat Ali-Imran ayat 110, yang
artinya: ”Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia,
menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan
beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan
mereka adalah orang-orang yang fasik.”. Dengan merujuk pada Firman
Allah dalam Al-Quran Surat Ali Imran 104 dan 110, Muhammadiyah
menyebarluaskan ajaran Islam yang komprehensif dan multiaspek itu
melalui da’wah untuk mengajak pada kebaikan (Islam), al-amr bi al-ma’ruf
wa al-nahy ‘an al-munkar (mengajak kepada yang ma’ruf dan mencegah
dari yang munkar), sehingga umat manusia memperoleh keberuntungan
lahir dan batin dalam kehidupan ini. Da’wah yang demikian mengandung
makna bahwa Islam sebagai ajaran selalu bersifat tranformasional; yakni
dakwah yang membawa perubahan yang bersifat kemajuan, kebaikan,
kebenaran, Kkeadilan, dan nilai-nilai keutamaan lainnya untuk
kemaslahatan serta keselamatan hidup umat manusia tanpa membeda-
bedakan ras, suku, golongan, agama, dan lain-lain.

Kyai Haji Ahmad Dahlan sebagai pendiri Muhammadiyah dikenal sebagai
pelopor gerakan tajdid (pembaruan). Tajdid yang dilakukan pendiri
Muhammadiyah itu bersifat pemurnian (purifikasi) dan perubahan ke arah
kemajuan (dinamisasi), yang semuanya berpijak pada pemahaman tentang
Islam yang kokoh dan luas. Dengan pandangan Islam yang demikian Kyai
Dahlan tidak hanya berhasil melakukan pembinaan yang kokoh dalam
akidah, ibadah, dan akhlak kaum muslimin, tetapi sekaligus melakukan
pembaruan dalam amaliah mu’amalat dunyawiyah sehingga Islam menjadi
agama yang menyebarkan kemajuan. Semangat tajdid Muhammadiyah
tersebut didorong antara lain oleh Sabda Nabi Muhammad s.a.w., yang
artinya: ”Sesungguhnya Allah mengutus kepada umat manusia pada setiap
kurun seratus tahun orang yang memperbarui ajaran agamanya” (Hadits
diriwayatkan oleh Abu Dawud dari Abi Hurairah). Karena itu melalui
Muhammadiyah telah diletakkan suatu pandangan keagamaan yang tetap
kokoh dalam bangunan keimanan yang berlandaskan pada Al-Quran dan
As-Sunnah sekaligus mengemban tajdid yang mampu membebaskan
manusia dari keterbelakangan menuju kehidupan yang berkemajuan dan
berkeadaban.

Dalam pandangan Muhammadiyah, bahwa masyarakat Islam yang
sebenar-benarnya yang menjadi tujuan gerakan merupakan wujud
aktualisasi ajaran Islam dalam struktur kehidupan kolektif manusia yang
memiliki corak masyarakat tengahan (ummatan wasatha) yang
berkemajuan baik dalam wujud sistem nilai sosial-budaya, sistem sosial,

£r



SBaygian Rertama

dan lingkungan fisik yang dibangunnya. Masyarakat Islam adalah
masyarakat yang memiliki keseimbangan antara kehidupan lahiriah dan
batiniah, rasionalitas dan spiritualitas, agidah dan muamalat, individual
dan sosial, duniawi dan ukhrawi, sekaligus menampilkan corak
masyarakat yang mengamalkan nilai-nilai  keadilan, kejujuran,
kesejahteraan, kerjasama, kerjakeras, kedisiplinan, dan keunggulan dalam
segala lapangan kehidupan. Dalam menghadapi dinamika kehidupan,
masyarakat Islam semacam itu selalu bersedia bekerjasama dan berlomba-
lomba dalam serba kebaikan di tengah persaingan pasar-bebas di segala
lapangan kehidupan dalam semangat ’berjuang menghadapi tantangan”
(al-jihad li al-muwajjahat) lebih dari sekadar “berjuang melawan musuh”
(al-jihad i al-mu’aradhah). Masyarakat Islam yang dicita-citakan
Muhammadiyah memiliki kesamaan karakter dengan masyarakat madani,
yaitu masyarakat kewargaan (civil-society) yang memiliki keyakinan yang
dijiwai nilai-nilai Ilahiah, demokratis, berkeadilan, otonom, berkemajuan,
dan berakhlak-mulia (al-akhlag al-karimah). Masyarakat Islam yang
semacam itu berperan sebagai syuhada ‘ala al-nas di tengah berbagai
pergumulan hidup masyarakat dunia. Karena itu, masyarakat Islam yang
sebenar-benarnya yang bercorak ”madaniyah” tersebut senantiasa menjadi
masyarakat yang serba unggul atau utama (khaira ummah) dibandingkan
dengan masyarakat lainnya. Keunggulan kualitas tersebut ditunjukkan
oleh kemampuan penguasaan atas nilai-nilai dasar dan kemajuan dalam
kebudayaan dan peradaban umat manusia, yaitu nilai-nilai ruhani
(spiritualitas), nilai-nilai pengetahuan (ilmu pengetahuan dan teknologi),
nilai-nilai materi (ekonomi), nilai-nilai kekuasaan (politik), nilai-nilai
keindahan (kesenian), nilai-nilai normatif berperilaku (hukum), dan nilai-
nilai kemasyarakatan (budaya) yang lebih berkualitas. Masyarakat Islam
yang sebenar-benarnya bahkan senantiasa memiliki kepedulian tinggi
terhadap kelangsungan ekologis (lingkungan hidup) dan kualitas martabat
hidup manusia baik laki-laki maupun perempuan dalam relasi-relasi yang
menjunjungtinggi kemaslahatan, keadilan, dan serba kebajikan hidup.
Masyarakat Islam yang demikian juga senantiasa menjauhkan diri dari
perilaku yang membawa pada kerusakan (fasad fi al-ardh), kedhaliman,
dan hal-hal lain yang bersifat menghancurkan kehidupan.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

C. Pandangan tentang Kehidupan

1.

Muhammadiyah memandang bahwa era kehidupan umat manusia saat ini
berada dalam suasana penuh paradoks. Kemajuan dalam bidang ilmu
pengetahuan dan teknologi yang sangat luar biasa dibarengi dengan
berbagai dampak buruk seperti lingkungan hidup yang tercemar (polusi)
dan mengalami eksploitasi besar-besaran yang tak terkendali,
berkembangnya nalar-instrumental yang memperlemah naluri-naluri alami
manusia, lebih jauh lagi melahirkan sekularisasi kehidupan yang
menyebabkan manusia kehilangan keseimbangan-keseimbangan hidup
yang bersifat religius. Kemajuan kehidupan modern yang melahirkan
antitesis post-modern juga diwarnai oleh kecenderungan yang bersifat
serba-bebas (supra-liberal), serba-boleh (anarkhis), dan serba-menapikan
nilai (nihilisme), sehingga memberi peluang semakin terbuka bagi
kemungkinan anti-agama (agnotisme) dan anti-Tuhan (atheisme) secara
sistematis. Demokrasi, kesadaran akan hak asasi manusia, dan emansipasi
perempuan juga telah melahirkan corak kehidupan yang lebih egaliter dan
berkeadilan secara meluas, tetapi juga membawa implikasi pada kebebasan
yang melampau batas dan egoisme yang serba liberal, yang jika tanpa
bingkai moral dan spiritual yang kokoh dapat merusak hubungan-
hubungan manusia yang harmoni.

Dalam memasuki babak baru globalisasi, selain melahirkan pola hubungan
positif antarbangsa dan antarnegara yang serba melintasi, pada saat yang
sama melahirkan hal-hal negatif dalam kehidupan umat manusia sedunia.
Di era global ini masyarakat memiliki kecenderungan penghambaan
terhadap egoisme (ta 'bid al-nafs), penghambaan terhadap materi (ta 'bid
al-mawad), penghambaan terhadap nafsu seksual (ta’'bid al-syahawat),
dan penghambaan terhadap kekuasaan (ta’'bid al-siyasiyyah) yang
menggeser nilai-nilai fitri (otentik) manusia dalam bertauhid (keimanan
terhadap Allah SWT) dan hidup dalam kebaikan di dunia dan akhirat.
Globalisasi juga telah mendorong ekstrimisme baru berupa lahirnya
fanatisma primordial agama, etnik, dan kedaerahan yang bersifat lokal
sehingga membangun sekat-sekat baru dalam kehidupan. Perkembangan
global pasca perang-dingin (keruntuhan Komunisme) juga ditandai dengan
pesatnya pengaruh Neo-liberalisme yang semakin mengokohkan dominasi
Kapitalisme yang lebih memihak kekuatan-kekuatan berjuasi sekaligus
kian meminggirkan kelompok-kelompok masyarakat yang lemah

155



SBaygian Rertama

(dhu’afd) dan tertindas (mustadh’afin), sehingga melahirkan ketidak-
adilan global yang baru. Namun globalisasi dan alam kehidupan modern
yang serba maju saat ini juga dapat dimanfaatkan oleh gerakan-gerakan
Islam seperti Muhammadiyah untuk memperluas solidaritas umat manusia
sejagad baik sesama umat Islam (ukhuwah islamiyyah) maupun dengan
kelompok lain (‘aldgah insdniyyah), yang lebih manusiawi dan
berkeadaban tinggi.

Karena itu Muhammadiyah mengajak seluruh kekuatan masyarakat,
bangsa, dan dunia untuk semakin berperan aktif dalam melakukan ikhtiar-
ikhtiar pencerahan di berbagai lapangan dan lini kehidupan sehingga
kebudayaan umat manusia di alaf baru ini menuju pada peradaban yang
berkemajuan sekaligus bermoral tinggi.

D. Tanggungjawab Kebangsaan dan Kemanusiaan
1. Muhammadiyah memandang bahwa bangsa Indonesia saat ini tengah

berada dalam suasana transisi yang penuh pertaruhan. Bahwa keberhasilan
atau kegagalan dalam menyelesaikan krisis multiwajah akan menentukan
nasib perjalanan bangsa ke depan. Masalah korupsi, kerusakan moral dan
spiritual, pragmatisme perilaku politik, kemiskinan, pengangguran,
konflik sosial, separatisme, kerusakan lingkungan, dan masalah-masalah
nasional lainnya jika tidak mampu diselesaikan secara sungguh-sungguh,
sistematik, dan fundamental akan semakin memperparah krisis nasional.
Wabah masalah tersebut menjadi beban nasional yang semakin berat
dengan timbulnya berbagai musibah dan bencana nasional seperti terjadi
di Aceh, Nias, dan daerah-daerah lain yang memperlemah dayatahan
bangsa. Krisis dan masalah tersebut bahkan akan semakin membebani
tubuh bangsa ini jika dipertautkan dengan kondisi sumberdaya manusia,
ekonomi, pendidikan, dan infrastruktur nasional maupun lokal yang jauh
tertinggal dari kemajuan yang dicapai bangsa lain.

Bangsa Indonesia juga tengah berada dalam pertaruhan ketika berhadapan
dengan perkembangan dunia yang berada dalam cengkeraman globalisasi,
politik global, dan berbagai tarik-menarik kepentingan internasional yang
diwarnai hegemoni dan ketidakadilan di berbagai bidang kehidupan.
Indonesia bahkan menjadi lahan paling subur dan tempat pembuangan
limbah sangat mudah dari globalisasi dan pasar bebas yang berwatak neo-
liberal. Jika tidak memiliki daya adaptasi, filter, dan integritas kepribadian



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

yang kookoh maka bangsa ini juga akan terombang-ambing dalam
hegemoni dan liberalisasi politik global yang penuh konflik dan
kepentingan. Pada saat yang sama bangsa ini juga tengah berhadapan
dengan relasi-relasi baru yang dibawa oleh multikulturalisme yang
memerlukan orientasi kebudayaan dan tatanan sosial baru yang kokoh.

3. Dalam menghadapi masalah dan tantangan internal maupun eksternal itu
bangsa Indonesia memerlukan mobilisasi seluruh potensi dan kemampuan
baik berupa sumberdaya manusia, sumberdaya alam, modal sosial-
kultural, dan berbagai dayadukung nasional yang kuat dan dikelola dengan
sebaik-baiknya. Dalam kondisi yang sangat penuh pertaruhan dan sarat
tantangan tersebut maka sangat diperlukan kepemimpinan yang handal dan
visioner baik yang didukung kemampuan masyarakat yang mandiri baik di
ingkat nasional maupun lokal agar berbagai masalah, tantangn, dan potensi
bangsa ini mampu dihadapi serta dikelola dengan sebaik-baiknya.

4. Bangsa Indonesia yang mayoritas muslim juga tidak lepas dari
perkembangan yang dihadapi saudara-saudaranya di dunia Islam.
Mayoritas dunia Islam selain dililit oleh masalah-masalah nasional
masing-masing, pada saat yang sama berada dalam dominasi dan
hegemoni politik Barat yang banyak merugikan kepentingan-kepentingan
dunia Islam. Sementara antar dunia Islam sendiri selain tidak terdapat
persatuan yang kokoh, juga masih diwarnai oleh persaingan dan konflik
yang sulit dipertemukan, sehingga semakin memperlemah posisi umat
Islam dalam percaturan internasional. Kendati begitu, masih terdapat
secercah harapan ketika Islam mulai berkembang di neger-negeri Barat
dan terjadi perkembangan alam pikiran baru yang membawa misi
perdamaian, kemajuan, dan menjadikan Islam sebagai rahmat bagi alam
semesta.

E. Agenda dan Langkah Ke Depan
1. Dalam menghadapi masalah bangsa, umat Islam, dan umat manusia
sedunia yang bersifat kompleks dan krusial sebagaimana digambarkan itu
Muhammadiyah sebagai salah satu kekuatan nasional akan terus
memainkan peranan sosial-keagamaannya sebagaimana selama ini
dilakukan dalam perjalanan sejarahnya. Usia jelang satu abad telah
menempa kematangan Muhammadiyah untuk tidak kenal lelah dalam
berkiprah menjalankan misi da’wah dan tajdid untuk kemajuan umat,

155



SBaygian Rertama

bangsa, dan dunia kemanusiaan. Jika selama ini Muhammadiyah telah
menorehkan kepeloporan dalam pemurnian dan pembaruan pemikrian
Islam, pengembangan pendidikan Islam, pelayanan kesehatan dan
kesejahteraan, serta dalam pembinaan kecerdasan dan kemajuan
masyarakat; maka pada usianya jelang satu abad ini Muhammadiyah selain
melakukan revitalisasi gerakannya juga berikhtiar untuk menjalankan
peran-peran baru yang dipandang lebih baik dan lebih bermasalahat bagi
kemajuan peradaban.

Peran-peran baru sebagai wujud aktualisasi gerakan da’wah dan tajdid
yang dapat dikembangkan Muhammadiyah antara lain dalam menjalankan
peran politik kebangsaan guna mewujudkan reformasi nasional dan
mengawal perjalanan bangsa tanpa terjebak pada politik-praktik (politik
kepartaian) yang bersifat jangka pendek dan sarat konflik kepentingan.
Dengan bingkai Khittah Ujung Pandang tahun 1971 dan Khittah Denpasar
tahun 2002, Muhammadiyah secara proaktif menjalankan peran dalam
pemberanrasan korupsi, penegakan supremasi hukum, memasyarakatkan
etika berpolitik, pengembangan sumberdaya manusia, penyelamatan
lingkungan hidup dan sumberdaya alam, memperkokoh integrasi nasional,
membangun karakter dan moral bangsa, serta peran-peran kebangsaan
lainnya yang Dbersifat pencerahan. Muhammadiyah juga akan terus
menjalankan  peran  dan  langkah-langkah  sistematik  dalam
mengembangkan kehidupan masyarakat madani (civil society) melalui
aksi-aksi da’wah kultural yang mengrah pada pembentukan masyarakat
Indonesia yang demokratis, otonom, berkeadilan, dan berakhlak mulia.
Dalam pergaulan internasional dan dunia Islam, Muhammadiyah juga
terpanggil untuk menjalankan peran global dalam membangun tatanan
dunia yang lebih damai, adil, maju, dan berkeadaban. Muhammadiyah
menyadari pengaruh kuat globalisasi dan ekspansi neo-liberal yang sangat
mencengkeram perkembangan masyarakat dunia saat ini. Dalam
perkembangan dunia yang sarat permasalahan dan tantangan yang
kompleks di abad ke-21 itu Muhammadiyah dituntut untuk terus aktif
memainkan peran kerisalahannya agar umat manusia sedunia tidak terseret
pada kehancuran oleh keganasan globalisasi dan neo-liberal, pada saat
yang sama dapat diarahkan menuju pada keselamatan hidup yang lebih
hakiki serta memiliki peradaban yang lebih maju dan berperadaban mulia.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

4. Khusus bagi umat Islam baik di tingkat lokal, naional, maupun global
Muhammadiyah dituntut untuk terus memainkan peran da’wah dan tajdid
secara lebih baik sehingga kaum muslimin menjadi kekuatan penting dan
menentukan dalam perkembangan kebudayaan dan peradaban di era
modern yang penuh tantangan ini. Era kebangkitan Islam harus terus
digerakkan ke arah kemajuan secara signifikan dalam berbagai bidang
kehidupan umat Islam. Umat Islam harus tumbuh menjadi khaira ummah
yang memiliki martabat tinggi di hadapan komunitas masyarakat lain di
tingkat lokal, nasional, dan global. Di tengah dinamika umat Islam yang
semacam itu Muhammadiyah harus tetap istigamah dan terus melakukan
pembaruan dalam menjalankan dan mewujudkan misi Islam sebagai
rahmatan lil-‘alamin di bumi Allah yang tercinta ini.

Demikian Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang Satu Abad sebagai
ungkapan keyakinan, komitmen, pemikiran, sikap, dan ikhtiar mengenai
kehadiran dirinya sebagai Gerakan Islam yang mengemban misi da’wah dan tajdid
dalam memasuki usianya hampir seratus tahun. Pernyataan Pikiran
Muhammadiyah Jelang Satu Abad tersebut menjadi bingkai dan arah bagi segenap
anggota dan pimpinan Persyarikatan baik dalam menghadapi perkembangan
kehidupan maupun dalam melaksanakan usaha-usaha menuju tercapainya tujuan
Muhammadiyah yaitu menegakkan dan menjunjung tinggi agama Islam sehingga
terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Akhirnya, dengan senantiasa
memohon ridha dan karunia Allah SWT., semoga kiprah Muhammadiyah di
pentas sejarah ini membawa kemasalahatn bagi hidup umat manusia dan menjadi
rahmat bagi alam semesta. Nashr min Allah wa fath garib.



SBaygian Rertama

BAB III

PERNYATAAN PIKIRAN
MUHAMMADIYAH ABAD KEDUA?*

( Zhawahir Al-Afkar Al-Muhammadiyyah Li Al-Qarni Al-Tsani )

A. Kesyukuran

Satu abad merupakan tonggak sejarah yang penting bagi
Muhammadiyah dalam ikhtiar mengemban misi dakwah dan tajdid di tengah
lintasan zaman yang penuh gelora. Dalam rentang seratus tahun
Muhammadiyah telah berjuang mencerahkan kehidupan umat, bangsa, dan
peradaban manusia semesta. Perjuangan Muhammadiyah akhirnya
memperoleh pengakuan masyarakat luas sebagai gerakan Islam yang
menorehkan tinta emas pembaruan di Indonesia.

Keberhasilan perjuangan satu abad merupakan anugerah Allah SWT
yang harus disyukuri berdasarkan firman Allah SWT Q.S. Ibrahim ayat 7 dan
menjadi modal ruhaniah paling berharga untuk melangkah ke depan dengan
optimis. Kesyukuran itu disertai kesadaran bermuhasabah diri atas
kekurangan dan kelemahan yang harus diperbarui dengan seksama guna
mengukir kisah sukses yang lebih utama di abad kedua.

Dengan senantiasa mengharap ridha Allah SWT disertai ikhtiar
pembaruan yang berkesinambungan guna memasuki abad baru maka
Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah dan tajdid mendeklarasikan
Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Abad Kedua yang mengandung
manifesto gerakan pencerahan yang berkemajuan, berkeadaban, dan
berkeadilan bagi kehidupan warga Persyarikatan, umat, bangsa, dan
kemanusiaan universal.

B. Refleksi Satu Abad
Muhammadiyah sejak berdiri tahun 1912 menegaskan diri sebagai
gerakan Islam yang berjuang menyebarluaskan dan memajukan ajaran Islam
di Indonesia yang diilhami oleh firman Allah SWT dalam surat Ali Imran 104.
Misi Muhammadiyah tersebut dikenal dengan gerakan dakwah dan tajdid

20 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Tanfidz Keputusa Muktamar Ke-46, hal. 15-36



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

yang diwujudkan melalui kepeloporan dalam pembaruan pemahaman agama,
reformasi sistem pendidikan Islam, pengembangan pranata pelayanan-
pelayanan sosial dan pemberdayaan masyarakat berbasis Penolong
Kesengsaraan Oemoem (PKO), memajukan peran perempuan muslim
(Aisyiyah) di ruang publik, pengorganisasian zakat dan haji, merintis taman
pustaka dan publikasi, tabligh yang mencerdaskan, dan mengembangkan
amaliah Islami yang memajukan kehidupan.

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah telah berkiprah
melewati berbagai fase zaman yang sarat dinamika yang dihadapi dengan
penuh keikhlasan dan perjuangan tanpa kenal lelah. Di era kolonial
Muhammadiyah berperan dalam pergerakan kebangkitan kebangsaan menuju
kemerdekaan Indonesia. Menjelang dan pada awal kemerdekaan,
Muhammadiyah berperan aktif dalam meletakkan fondasi negara-bangsa
yang berlandaskan Pancasila dan UUD 19945. Pada masa Orde Lama
Muhammadiyah istiqgamah dalam menegakkan Negara Republik Indonesia
agar tetap berada dalam koridor konstitusi dan cita-cita kemerdekaan, disertai
usaha-usaha modernisasi sosial untuk mencerdaskan kehidupan bangsa. Di
era Orde Baru, Muhammadiyah terus berkiprah dengan kerja-kerja
kemasyarakatan untuk memajukan kehidupan bangsa, disertai sikap hikmah
dalam menghadapi situasi politik nasional. Pada era Reformasi,
Muhammadiyah menjadi pilar penting masyarakat madani (civil society) dan
memelopori era baru Indonesia yang demokratis, menghargai hak asasi
manusia, berwawasan kemajemukan, serta bersikap responsif dan kritis
kepada pemerintah sesuai dengan Kepribadian Muhammadiyah. Pergerakan
Muhammadiyah dalam lintasan satu abad itu merupakan perwujudan dari
pembaruan (tajdid) yang dipelopori Kyai Haji Ahmad Dahlan selaku pendiri
gerakan Islam ini. Spirit pembaruan telah menjadi kesadaran yang melekat
dalam gerakan Muhammadiyah genarasi awal untuk memahami dan
menerjemahkan kembali ajaran Islam ke dalam kerja-kerja kemanusiaan dan
kemasyarakatan yang mencerahkan. Setiap babakan sejarah telah dilalui
Muhammadiyah dengan sikap optimis untuk terus berjuang mewujudkan
Islam dalam pencerahan kehidupan.

Muhammadiyah dalam lintasan satu abad telah memantapkan proses
modernisasi sosial berbasis pembaruan Islam. Pemahaman agama dan metode
dakwah yang dikembangkan Muhammadiyah telah menjadi cetak biru
modernisme Islam di Indonesia. Islam yang ditampilkan Muhammadiyah



SBaygian Rertama

berkarakter tengahan (wasithiyah) dan menyejarah sehingga melahirkan
format Indonesia yang Islami (Islamic Indonesia). Alam pikiran yang maju
disertai sikap kokoh dalam prinsip mampu membuahkan tradisi amaliah yang
melembaga untuk kepentingan hajat hidup orang banyak. Pandangan dan cita-
cita hidup Islam yang berkarakter pembaruan menjadi berbobot dan
implementatif karena dilembagakan ke dalam bentuk organisasi
(Persyarikatan) yang didukung sumber daya manusia yang berideologi
kemajuan dan pranata-pranata sosial baru yang modern, sehingga terbentuk
sistem sosial Indonesia yang bercorak Islami.

Dalam kiprah kebangsaan yang penuh dinamika perjuangan
Muhammadiyah bersama elemen umat Islam yang lainnya ikut meletakkan
dasar konstitusi dan orientasi politik Islam yang berbasis moral dan
berwawasan kebangsaan. Pada saat yang sama karya nyata Muhammadiyah
di bidang pemikiran, pendidikan dan kepedulian sosial juga menjadi
persemaian budaya madani dan nilai-nilai demokrasi untuk tegaknya
keadaban dan kemajuan masyarakat. Dengan ideologi pembaruan yang
melahirkan modernisasi itulah Muhammadiyah sesungguhnya terlah
berkiprah sepanjang masa dalam mencerdaskan kehidupan bangsa secara utuh
dan luas sebagaimana terkandung dalam cita-cita kemerdekaan.

Kini Muhammadiyah menghadapi kehidupan keumatan, kebangsaan,
dan kemanusiaan univerasl yang berada dalam pertaruhan yang krusial karena
dilanda berbagai persoalan yang dilematik. Bahwa Umat Islam Indonesia
sebagai penduduk terbesar masih menghadapi masalah rendahnya kualitas
sumber daya manusia, kemiskinan, ketertinggalan, dan keterbelakangan
dalam banyak aspek kehidupan. Kendati di tingkat dunia jumlah dan
perkembangan umat Islam terutama di negara-negara Barat cukup
menggembirakan dan menjanjikan harapan, tetapi masih dihadapkan pada
sejumlah masalah keterpinggiran, konflik, dan pandangan negatif dari luar. Di
tengah kecenderungan baru kesemarakan Islam di ruang publik terdapat
masalah keumatan menyeruak ke permukaan seperti kemiskinan
kepemimpinan, komoditisasi agama, konservatifisme dan formalisasi agama
yang mengabaikan kemajuan dan substansi, bias pandangan dalam memaknai
kemajemukan, dan belum terciptanya relasi sosial yang berkadilan gender.

Dalam kehidupan kebangsaan, di tengah harapan baru reformasi dan
tumbuhnya demokrasi yang dihargai dunia, bangsa Indonesia masih
dihadapkan pada banyak masalah krusial. Di bidang politik terdapat masalah



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

kerancuan dalam sistem ketatanegaraan antara sistem presidensial dan
parlementer yang menimbulkan banyak masalah, kelembgaan negara yang
tidak efektif antar lembaga-lembaga negara yang permanen dan ad-hoc,
sistem kepartaian yang bercorak multipartai yang tidak produktif dan rawan
masalah, dan berkembangnya pragmatisme politik yang dilakukan elit
maupun partai politik. Dalam bidang hukum terdapat krisis kepercayaan
terhadap lembaga-lembaga penegakan hukum, lemahnya pemberantasan
korupsi, mekarnya mafia hukum, dan erosi moral para penegak hukum. Di
bidang ekonomi berkisar pada paradigma ekonomi yang tidak konsisten,
struktur ekonomi yang dualistis, kebijakan fiskal yang tidak mandiri, sistem
keuangan dan perbankan yang tidak memihak rakyat, kebijakan perdagangan
dan industri yang liberal, dan cengkeraman ekonomi neoliberal yang
melahirkan banyak dilema dalam membangun perekenomian konstitusional
dan memihak rakyat. Sedangkan dalam aspek sosial-budaya tumbuh masalah
memudarnya rasa dan ikatan kebangsaan, disorientasi nilai keagamaan,
memudarnya kohesi dan integrasi sosial, dan melemahnya karakter dan
mentalitas positif bangsa.

Dalam ranah kemanusiaan universal masih terdapat sejumlah masalah
yang meniscayakan keprihatinan seluruh kekuatan dunia. Masalah-masalah
krusial yang bersifat mondial adalah krisis kemanusiaan modern, kemiskinan
sejumlah negara sedang berkembang di tengah melimpahruahnya
kemakmuran negara-negara maju, krisis pangan dan energi, krisis ekonomi
khususnya keuangan dan fiskal, krisis lingkungan dan perubahan iklim,
migrasi global, dan yang berkaitan dengan relasi antarperadaban. Masalah
lain ialah terorisme internasional, ketidakadilan politik dan standar ganda
yang dilakukan negara-negara maju terhadap negara-negara sedang
berkembang, dan secara khusus masalah Islamofobia yang dihadapi umat
Islam di negara-negara Barat yang berlangsung masif dan sistematik.

Dalam gerak melintasi zaman dari abad kesatu ke abad kedua dan
dalam menghadapi masalah-masalah keumatan, kebangsaan, dan
kemanusiaan universal yang sangat kompleks itu Muhammadiyah
berkomitmen kuat untuk menjadi bagian dari penyelesai masalah (problem
solver) dengan mengambil prakarsa, partisipasi, dan langkah-langkah yang
proaktif dan strategis. Muhammadiyah pada abad kedua meneguhkan
komitmen gerakannya untuk berperan lebih proaktif dalam melakukan



SBaygian Rertama

pencerahan bagi kehidupan umat, bangsa, dan kemanusiaan universal yang
sarat tantangan.

C. Pandangan Keislaman

Muhammadiyah adalah gerakan Islam yang melaksanakan misi
dakwah dan tajdid untuk terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-
benarnya. Bagi Muhammadiyah Islam merupakan nilai utama sebagai fondasi
dan pusat inspirasi yang menyatu dalam seluruh denyut-nadi gerakan.
Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam sebagai risalah yang dibawa para
Nabi hingga Nabi akhir zaman Muhammad s.a.w. adalah agama Allah yang
lengkap dan sempurna. Islam selain mengandung ajaran berupa perintah-
perintah dan larangan-larangan tetapi juga petunjuk-petunjuk untuk
keselamatan hidup umat manusia di dunia dan akhirat.

Muhammadiyah memandang bahwa Islam merupakan agama yang
mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan umat
manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah
kebaikan yang serba utama, yang melahirkan keunggulan hidup lahiriah dan
ruhaniah. Adapun da’wah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan
perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup
umat manusia sepanjang zaman. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam
merupakan agama yang berkemajuan (din al-hadlarah), yang kehadirannya
membawa rahmat bagi semesta kehidupan.

Islam yang berkemajuan memancarkan pencerahan bagi kehidupan.
Islam yang berkemajuan dan melahirkan pencerahan secara teologis
merupakan refleksi dari nilai-nilai transendensi, liberasi, emansipasi, dan
humanisasi sebagaimana terkandung dalam pesan Al-Quran Surat Ali Imran
ayat 104 dan 110 yang menjadi inspirasi kelahiran Muhammadiyah. Secara
ideologis Islam yang berkemajuan untuk pencerahan merupakan bentuk
transformasi Al-Ma’un untuk menghadirkan dakwah dan tajdid secara aktual
dalam pergulatan hidup keumatan, kebangsaan, dan kemanusiaan universal.
Transformasi Islam bercorak kemajuan dan pencerahan itu merupakan wujud
dari ikhtiar meneguhkan dan memperluas pandangan keagamaan yang
bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah dengan mengembangkan ijtihad di
tengah tantangan kehidupan modern abad ke-21 yang sangat kompleks.

Islam yang berkemajuan menyemaikan benih-benih kebenaran,
kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan, kemakmuran, dan keutamaan



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

hidup secara dinamis bagi seluruh umat manusia. Islam yang
menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik laki-laki maupun perempuan tanpa
diksriminasi. Islam yang mengelorakan misi antiperang, antiterorisme,
antikekerasan, antipenindasan, antiketerbelakangan, dan anti terhadap segala
bentuk pengrusakan di muka bumi seperti korupsi, penyalahgunaan
kekuasaan, kejahatan kemanusiaan, eksploitasi alam, serta berbagai
kemunkaran yang menghancurkan kehidupan. Islam yang secara positif
melahirkan keutamaan yang memayungi kemajemukan suku bangsa, ras,
golongan, dan kebudayaan umat manusia di muka bumi.

Muhammadiyah berkomitmen untuk terus mengembangkan
pandangan dan misi Islam yang berkemajuan sebagaimana spirit awal
kelahirannya tahun 1912. Pandangan Islam yang berkemajuan yang
diperkenalkan oleh pendiri Muhammadiyah telah melahirkan ideologi
kemajuan, yang dikenal luas sebagai ideologi reformisme dan modernisme
Islam, yang muaranya melahirkan pencerahan bagi kehidupan. Pencerahan
(tanwir) sebagai wujud dari Islam yang berkemajuan adalah jalan Islam yang
membebaskan, memberdayakan, dan memajukan kehidupan dari segala
bentuk keterbelakangan, ketertindasan, kejumudan, dan ketidakadilan hidup
umat manusia.

Dengan pandangan Islam yang berkemajuan dan menyebarluaskan
pencerahan, maka Muhammadiyah tidak hanya berhasil melakukan
peneguhan dan pengayaan makna tentang ajaran akidah, ibadah, dan akhlak
kaum muslimin, tetapi sekaligus melakukan pembaruan dalam mu’amalat
dunyawiyah yang membawa perkembangan hidup sepanjang kemauan ajaran
Islam. Paham Islam yang berkemajuan semakin meneguhkan perspektif
tentang tajdid yang mengandung makna pemurnian (purifikasi) dan
pengembangan (dinamisasi) dalam gerakan Muhammadiyah, yang
seluruhnya berpangkal dari gerakan kembali kepada Al-Quran dan As-Sunnah
(al-ruju’ ila al-Quran wa al-Sunnah) untuk menghadapi perkembangan
zaman.

Karakter Islam yang berkemajuan untuk pencerahan peradaban telah
memberikan kekuatan yang dinamis dalam menghadapkan Islam dengan
perkembangan zaman. Dalam penghadapan Islam atas realitas zaman itu
dikembangkan ijtihad dengan penggunaan akal pikiran dan ilmu pengetahuan
sebagai instrumen kemajuan, sehingga Islam benar-benar menjadi agama bagi
kehidupan yang bersifat kontekstual tanpa kehilangan pijakannya yang



SBaygian Rertama

autentik pada sumber ajaran. Ijtihad dan tajdid dalam gerakan
Muhammadiyah sejak awal menemukan ruang artikulasi dalam
kontekstualisasi ajaran Islam sebagaimana dikembangkan oleh Kyai Haji
Ahmad Dahlan. Adapun rasionalisasi memperoleh bingkai yang kokoh
sebagaimana disebut pendiri Muhammadiyah sebagai “akal pikiran yang yang
suci”, sedangkan dalam Matan Keyakinan dan Cita-Cita Hidup
Muhammadiyah disebut “akal pikiran yang sesuai dengan jiwa ajaran Islam”.
Muhammadiyah memandang bahwa Islam dalam pergumulan dengan
kehidupan sepanjang zaman harus diwujudkan dalam amal. Islam sangat
menjunjung tinggi amal sejajar dengan iman dan ilmu, sehingga Islam hadir
dalam paham keseimbangan sekaligus membumi dalam kehidupan. Dalam
kehidupan yang konkret tidak ada manifestasi lain dari Islam kecuali dalam
amal. Kyai Ahmad Dahlan dengan Muhammadiyah yang dididirikannya
memelopori penafsirkan ulang doktrin Islam secara nyata untuk perubahan
sebagaimana tercermin dalam teologi Al-Ma’un. Dari teologi Al-Ma’un lahir
transformasi Islam untuk mengubah kehidupan yang bercorak membebaskan,
memberdayakan, dan memajukan. Model pemahaman doktrin Islam dan
penafsirannya yang implementatif itu menunjukkan daya hidup dan
kemampuan Muhammadiyah dalam merumuskan ulang pesan-pesan dan
nilai-nilai Islam yang responsif dengan problematika kemanusiaan, serta
berdialog dengan realitas zaman secara cerdas dan mencerahkan.
Muhammadiyah memahami bahwa Islam memiliki pandangan
tentang masyarakat yang dicita-citakan, yakni masyarakat Islam yang
sebenar-benarnya. Dalam pesan Al- Quran (QS. Ali Imran ayat 110; Al
Bagarah ayat 143), masyarakat Islam yang diidealisasikan merupakan
perwujudan khaira ummah (umat terbaik) yang memiliki posisi dan peran
ummatan wasatha (umat tengahan), dan syuhada ‘ala al-nas (pelaku sejarah)
dalam kehidupan manusia. Masyarakat Islam adalah suatu masyarakat yang
di dalamnya ajaran Islam berlaku dan menjiwai seluruh bidang kehidupan
yang dicirikan oleh ber-Tuhan dan beragama, berpersaudaraan, berakhlak dan
beradab, berhukum syar’i, berkesejahteraan, bermusyawarah, berihsan,
berkemajuan, berkepemimpinan, dan berketertiban. Dengan demikian
masyarakat Islam menampilkan corak yang bersifat tengahan, yang
melahirkan format kebudayaan dan peradaban yang berkeseimbangan.
Masyarakat Islam yang dicita-citakan Muhammadiyah memiliki
kesamaan karakter dengan masyarakat madani (civil-society) yang maju, adil,



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

makmur, demokratis, mandiri, bermartabat, berdaulat, dan berakhlak-mulia
(al-akhlaq al-karimah) yang dijiwai nilai-nilai llahiah. Masyarakat Islam
sebagai kekuatan madaniyah (masyarakat madani) menjunjungtinggi
kemajemukan agama dan pemihakan terhadap kepentingan seluruh elemen
masyarakat, perdamaian dan nir-kekerasan, serta menjadi tenda besar bagi
golongan dan kelompok masyarakat tanpa diskriminasi. Masyarakat Islam
yang dicita-citakan Muhammadiyah merupakan masyarakat yang terbaik
yang mampu melahirkan peradaban yang utama sebagai alternatif yang
membawa pencerahan hidup umat manusia di tengah pergulatan zaman.

Wawasan Kebangsaan dan Kemanusiaan

Muhammadiyah dalam melintasi zaman dari abad kesatu ke abad
kedua menegaskan pandangan tentang wawasan kebangsaan dan
kemanusiaan universal sebagai komitmen yang menyatu dalam gerakannya.
Bahwa bangsa Indonesia dan dunia kemanusiaan universal merupakan ranah
sosio-historis bagi Muhammadiyah dalam menyebarkan misi dakwah dan
tajdid. Misi dakwah dan tajdid dalam konteks kebangsaan dan kemanusiaan
merupakan aktualisasi dari fungsi kerisalahan dan kerahmatan Islam untuk
pencerahan peradaban.

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah sejak awal berjuang
untuk pengintegrasian keislaman dan keindonesiaan. Bahwa Muhammadiyah
dan umat Islam merupakan bagian integral dari bangsa dan telah berkiprah
dalam membangun Indonesia sejak pergerakan kebangkitan nasional hingga
era kemerdekaan. Muhammadiyah terlibat aktif dalam peletakan dan
penentuan fondasi negara-bangsa yang berdasar Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945. Muhammadiyah berkonstribusi dalam usaha
mencerdaskan kehidupan bangsa serta memelihara politik Islam yang
berwawasan kebangsaaan di tengah pertarungan berbagai ideologi dunia.
Sejak awal Muhammadiyah memiliki wawasan kebangsaan yang jelas bahwa
Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diproklamasikan pada 17 Agustus
1945 merupakan konsensus nasional yang final dan mengikat seluruh
komponen bangsa dengan menjadikan Muhammadiyah sebagai perekat dan
pemersatu bangsa, sesuai dengan ayat Al Qur’an Surat Al Hujurat ayat 13.

Muhammadiyah memandang bahwa proklamasi 1945 merupakan fase
baru bagi Indonesia menjadi bangsa merdeka. Dengan kemerdekaan itu
bangsa Indonesia secara berdaulat menentukan nasib dan masa depannya



SBaygian Rertama

sendiri yang dimanifestasikan dalam rumusan cita-cita nasional sebagaimana
termaktub dalam Pembukaan UUD 1945, yaitu terwujudnya (1) Negara
Indonesia yang merdeka, bersatu, berdaulat, adil, dan makmur; (2)
Perikehidupan kebangsaan yang bebas; dan (3) Pemerintahan Negara
Indonesia untuk melindungi segenap bangsa dan seluruh tumpah darah
Indonesia, memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan
bangsa, dan ikut melaksanakan Kketertiban dunia yang berdasarkan
kemerdekaan, perdamaian abadi, dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat
Indonesia. Cita-cita nasional yang luhur itu merupakan pengejawantahan
semangat kebangsaan dan kemerdekaan, sekaligus sebagai nilai dan arah
utama perjalanan bangsa dan negara.

Pembentukan Negara Indonesia selain menentukan cita-cita nasional
juga untuk menegaskan kepribadian bangsa sebagaimana tercermin dalam
Pancasila. Sebagai dasar negara, Pancasila merupakan perjanjian luhur dan
konsensus nasional yang mengikat seluruh bangsa. Dalam falsafah dan
ideologi negara terkandung ciri keindonesiaan yang memadukan nilai-nilai
ketuhanan dan kemanusiaan (humanisme religius). Nilai-nilai tersebut
tercermin dalam hubungan individu dan masyarakat, kerakyatan dan
permusyawaratan, serta keadilan dan kemakmuran.

Cita-cita nasional dan falsafah bangsa yang ideal itu perlu
ditransformasikan ke dalam seluruh sistem kehidupan nasional sehingga
terwujud Indonesia sebagai bangsa dan negara yang maju, adil, makmur,
berdaulat, dan bermartabat di hadapan bangsa-bangsa lain. Paham
nasionalisme serta segala bentuk pemikiran dan usaha yang dikembangkan
dalam membangun Indonesia haruslah berada dalam kerangka negara-bangsa
dan diproyeksikan secara dinamis untuk terwujudnya cita-cita nasional yang
luhur itu. Nasionalisme bukanlah doktrin mati sebatas slogan cinta tanah air
tetapi harus dimaknai dan difungsikan sebagai energi positif untuk
membangun Indonesia secara dinamis dan transformasif dalam mewujudkan
cita-cita nasional di tengah badai masalah dan tantangan zaman.

Bahwa segala bentuk separatisme yang ingin memisahkan diri dari
Indonesia dan mencita-citakan bentuk negara yang lain sesungguhnya
bertentangan dengan komitmen nasional dan cita-cita proklamasi
kemerdekaan. Demikian pula setiap bentuk penyelewengan dalam mengurus
negara, korupsi, kolusi, nepotisme, penjualan aset-aset negara, pengrusakan
sumberdaya alam dan lingkungan, penindasan terhadap rakyat, otoritanisme,



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

pelanggaran hak asasi manusia, tunduk pada kekuasaan asing, serta berbagai
tindakan yang merugikan hajat hidup bangsa dan negara merupakan
penghianatan terhadap cita-cita kemerdekaan.

Bangsa Indonesia sesungguhnya memiliki nilai-nilai keutamaan yang
mengkristal menjadi modal sosial dan budaya penting. Di antara nilai-nilai itu
adalah daya juang, tahan menderita, mengutamakan harmoni, dan gotong
royong. Nilai-nilai keutamaan tersebut masih relevan, namun memerlukan
penyesuaian dan pengembangan sejalan dengan dinamika dan tantangan
zaman. Tantangan globalisasi yang meniscayakan orientasi kepada kualitas,
persaingan dan daya saing menuntut bangsa Indonesia memiliki karakter yang
bersifat kompetitif, dinamis, berkemajuan, dan berkeunggulan disertai
ketangguhan dalam menunjukkan jatidiri bangsa.

Dalam menghadapi  perkembangan kemanusiaan  universal
Muhammadiyah mengembangkan wawasan keislaman yang bersifat
kosmopilitan. Kosmopolitanisme merupakan kesadaran tentang kesatuan
masyarakat seluruh dunia dan umat manusia yang melampaui sekat-sekat
etnik, golongan, kebangsaan, dan agama. Kosmopolitanisme secara moral
mengimplikasikan adanya rasa solidaritas kemanusiaan universal dan rasa
tanggungjawab universal kepada sesama manusia tanpa memandang
perbedaan dan pemisahan jarak yang bersifat primordial dan konvensional.

Muhammadiyah memiliki akar sejarah kosmopolitan yang cukup
kuat. Secara sosio-historis, Muhammadiyah lahir di era kolonialisme dengan
interaksi antar-bangsa baik pribumi, Eropa, Cina, dan Arab, yang membentuk
persatuan nasional. Para perintis Muhammadiyah generasi awal memiliki
wawasan dan pergaulan budaya yang bersifat kosmopolit yang berinteraksi
dengan orang-orang asing dari Eropa, Turki, Arab, Cina, India, dan lain-lain.
Secara intelektual pendiri dan tokoh Muhammadiyah berinteraksi dengan
pikiran-pikiran maju dari Timur Tengah dan Barat, yang membentuk dan
memperluas cakrawala kosmopolitan. Secara ideologis Muhammadiyah
merupakan gerakan Islam modernis yang banyak mengadopsi perangkat,
metode, dan unsur-unsur modernisme Barat sebagai embrio sikap
kosmopolitan tanpa terjebak pada pembaratan.

Kosmopolitanisme Islam yang dikembangkan Muhammadiyah dapat
menjadi jembatan bagi kepentingan pengembangan dialog Islam dan Barat
serta dialog antar peradaban. Dalam perspektif baru konflik antar peradaban



SBaygian Rertama

merupakan pandangan yang kadaluwarsa dan dapat menjadi pemicu benturan
yang sesungguhnya. Tatanan dunia baru memerlukan dialog, kerjasama,
aliansi, dan koeksistensi antar peradaban. Dalam kaitan relasi antar peradaban
dan perkembangan kemanusiaan universal saat ini sungguh diperlukan global
ethic (etika global) dan global wisdom (kearifan global) yang dapat
membimbing, mengarahkan, dan memimpin dunia menuju peradaban yang
lebih tercerahkan.

Bersamaan dengan itu Muhammadiyah memandang bahwa peradaban
global dituntut untuk terus berdialog dengan kebudayaan-kebudayaan
setempat agar peradaban umat manusia semesta tidak terjebak pada kolonisasi
budaya sebagaimana pernah terjadi dalam sejarah kolonialisme masa lampau
yang menyengserakan kehidupan bangsa-bangsa. Globalisasi dan
multikulturalisme tidak membawa hegemoni kolonialisme baru yang
membunuh potensi kebudayaan lokal, tetapi sebaliknya mau berdialog dan
mampu memberikan ruang kebudayaan untuk tumbuhnya local genius
(kecerdasan lokal) dan local wisdom (kearifan lokal) yang menjadi pilar
penting bagi kelangsungan peradaban semesta.

E. Agenda Abad Kedua

Muhammadiyah pada abad kedua berkomitmen kuat untuk melakukan
gerakan pencerahan. Gerakan pencerahan (tanwir) merupakan praksis Islam
yang berkemajuan untuk membebaskan, memberdayakan, dan memajukan
kehidupan. Gerakan pencerahan dihadirkan untuk memberikan jawaban atas
problem-problem  kemanusiaan  berupa  kemiskinan,  kebodohan,
ketertinggalan, dan persoalan-persoalan lainnya yang bercorak struktural dan
kultural. Gerakan pencerahan menampilkan Islam untuk menjawab masalah
kekeringan ruhani, krisis moral, kekerasan, terorisme, konflik, korupsi,
kerusakan ekologis, dan bentuk-bentuk kejahatan kemanusiaan. Gerakan
pencerahan berkomitmen untuk mengembangkan relasi sosial yang
berkeadilan tanpa diskriminasi, memuliakan martabat manusia laki-laki dan
perempuan, menjunjung tinggi toleransi dan kemajemukan, dan membangun
pranata sosial yang utama.

Dengan gerakan pencerahan Muhammadiyah terus bergerak dalam
mengemban misi dakwah dan tajdid untuk menghadirkan Islam sebagai ajaran
yang mengembangkan sikap tengahan (wasithiyah), membangun perdamaian,



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

menghargai kemajemukan, menghormati harkat martabat kemanusiaan laki-
laki maupun perempuan, mencerdaskan kehidupan bangsa, menjunjungtinggi
akhlak mulia, dan memajukan kehidupan umat manusia. Komitmen
Muhammadiyah tersebut menunjukkan karakter gerakan Islam yang dinamis
dan progresif dalam menjawab tantangan zaman, tanpa harus kehilangan
identitas dan rujukan Islam yang autentik.

Muhammadiyah dalam melakukan gerakan pencerahan berikhtiar
mengembangkan strategi dari revitalisasi (penguatan kembali) ke
transformasi (perubahan dinamis) untuk melahirkan amal usaha dan aksi-aksi
sosial kemasyarakatan yang memihak kaum dhu’afa dan mustadh’afin serta
memperkuat civil society (masyarakat madani) bagi kemajuan dan
kesejahteraan bangsa. Dalam pengembangan pemikiran Muhammadiyah
berpijak pada koridor tajdid yang bersifat purifikasi dan dinamisaai, serta
mengembangkan orientasi praksis untuk pemecahan masalah kehidupan.
Muhammadiyah mengembangkan pendidikan sebagai strategi dan ruang
kebudayaan bagi pengembangan potensi dan akal-budi manusia secara utuh.
Sementara pembinaan keagamaan semakin dikembangkan pada pengayaan
nilai-nilai agidah, ibadah, akhlak, dan mu’amalat-dunyawiyah yang
membangun keshalehan individu dan sosial yang melahirkan tatanan sosial
baru yang lebih relijius dan humanistik.

Dalam gerakan pencerahan, Muhammadiyah memaknai dan
mengaktualisasikan jihad sebagai ikhtiar mengerahkan segala kemampuan
(badlul-juhdi) untuk mewujudkan kehidupan seluruh umat manusia yang
maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat. Jihad dalam pandangan
Muhammadiyah bukanlah perjuangan dengan kekerasan, konflik, dan
permusuhan. Umat Islam dalam berhadapan dengan berbagai permasalahan
dan tantangan kehidupan yang kompleks dituntut untuk melakukan perubahan
strategi dari perjuangan melawan sesuatu (al-jihad li-al-muaradhah) kepada
perjuangan menghadapi sesuatu (al-jihad li-al-muwajahah) dalam wujud
memberikan jawaban-jawaban alternatif yang terbaik untuk mewujudkan
kehidupan yang lebih utama.

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah mengagendakan
revitalisasi visi dan karakter bangsa, serta semakin mendorong gerakan
mencerdaskan kehidupan bangsa yang lebih luas sebagaimana cita-cita
kemerdekaan. Dalam menghadapi berbagai persaingan peradaban yang tinggi



SBaygian Rertama

dengan bangsa-bangsa lain dan demi masa depan Indonesia yang lebih maju
maka diperlukan transformasi mentalitas bangsa ke arah pembentukan
manusia Indonesia yang berkarakter kuat. Manusia yang berkarakter kuat
dicirikan oleh kapsitas mental yang membedakan dari orang lain seperti
keterpercayaan, ketulusan, kejujuran, keberanian, ketegasan, ketegaran, kuat
dalam memegang prinsip, dan sifat-sifat khusus lainnya yang melekat dalam
dirinya. Sementara nilai-nilai kebangsaan lainnya yang harus terus
dikembangkan adalah nilai-nilai spiritualitas, solidaritas, kedisiplinan,
kemandirian, kemajuan, dan keunggulan.

Pada abad kedua Muhammadiyah menghadapi perkembangan dunia
yang semakin kosmopolit. Dalam perspektif kosmopolitanisme yang
melahirkan relasi umat manusia yang semakin mendunia, Muhammadiyah
sebagai bagian integral dari warga semesta dituntut komitmennya untuk
menyebarluaskan gerakan pencerahan bagi terbentuknya wawasan
kemanusiaan universal yang menjunjungtinggi perdamaian, toleransi,
kemajemukan, kebajikan, keadaban, dan nilai-nilai yang utama. Orientasi
gerakan yang kosmopolitan tidak sertamerta menjadikan Muhammadiyah
kehilangan pijakan yang kokoh dalam ranah keindonesiaan dan lokalitas
kebudayaan setempat, serta mencerabut dirinya dari kepribadian
Muhammadiyah.

F. Penutup

Muhammadiyah setelah melewati abad pertama memasuki abad kedua
senantiasa memohon pertolongan Allah SWT untuk terus menguatkan tekad
dan langkah yang sungguh-sungguh dalam menjalankan gerakan dakwah dan
tajdid yang bersifat pencerahan. Gerakan pencerahan dilakukan melalui
proses transformasi yang bersifat membebaskan, mencerahkan, dan
memajukan kehidupan.

Karena itu Muhammadiyah menyeru kepada semua elemen umat,
bangsa, dan masyarakat luas untuk bekerjasama dalam gerakan pencerahan
menuju terciptanya tatanan kehidupan yang lebih utama. Gerakan pencarahan
Muhammadiyah diproyeksikan bagi terwujudnya masyarakat Islam yang
sebenar-benarnya dan tersebarluaskannya Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin
(QS. Al Anbiya’ ayat 107) yang melahirkan peradaban utama.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

BAB IV

ISU-ISU KEMANUSIAAN UNIVERSAL :
IDENTIFIKASI PERMASALAHAN DAKWAH ABAD KEDUA
DAN LANGKAH STRATEGIS MUHAMMADIYAH
(DISARIKAN DARI TANFIDZ MUKTAMAR KE-46
YOGYAKARTA DAN MUKTAMAR KE-47 MAKASSAR)

Pasca Muktamar Satu Abad (ke-46 tahun 2010), Muhammadiyah berada
pada pusaran dinamika kehidupan bangsa dan dunia global yang penuh masalah,
tantangan, dan tarik menarik yang kompleks di seluruh bidang kehidupan.
Muhammadiyah akan menghadapi realitas dunia yang samasekali baru, sebabnya
para muballigh diharapkan dapat membaca, mengantisipasi, serta memberikan
arahan terbaik kepada warga Persyarikatan khususnya, dan kepada umat Islam
pada umumnya.

1. Krisis kemanusiaan modern

Kehidupan masyarakat modern abad ke-21 menunjukan kemajuan yang
luar biasa terutama dibidang pemikiran, ilmu pengetahuan dan teknologi, dan
aspek-aspek lainnya yang mengantarkan manusia di planet ini berada dalam
peradaban yang tinggi. Namun bersamaan dengan itu terjadi kecenderungan
hidup yang serba ekstrem yang melahirkan krisis kemanusiaan modern.
Manusia modern mengalami lost of soul (kegersangan ruhani), disorientasi
makna, anomaly (penyimpangan moral dan social), kekerasan dan future shock
(kejutan masa depan). Masalah-masalah tersebut timbul sebagai akibat dari
orientasi hidup yang serba rasional-instrumental yang melahirkan manusia
serba modular dan kehilangan makna-makna ruhaniah yang otentik. Bersamaan
dengan itu kebudayaan modern memiliki sisi negative berupa penghambaan
yang berlebihan terhadap materi (materialism), kesenangan inderawi
(hedonism), dan peniadaan nilai-nilai (nihilsme).

2. Krisis Pangan dan Energi
Saat ini dunia mengalami ancaman ketahan pangan (food security) yang
sangat serius karena terbatasnya ketersediaan sumber-sumber dan bahan
makanan karena keterbatasan lahan, kekeringan dan ledakan jumlah penduduk.
Krisis energy dan pangan yang berkelanjutan merupakan masalah yang sangat

)



SBaygian Rertama

mengancam mas adepan umat manusia dan kemanusiaan. Semakin menipisnya
ketersediaan sumberdaya energi alam yang tidak terbarukan, terutama minyak
bumi, batubara dan gas telah menimbulkan kompetisi terhadap akses energy
yang tidak sehat sebagai salah satu penyulut ketegangan, konflik, peperangan
dan hegemoni Negara-negara kaya atas kedaulatan ekonomi dan politik negara-
negara miskin.

3. Krisis Ekonomi Global

Globalisasi ekonomi telah menyebabkan semakin tingginya tingkat
keterkaitan ekonomi antar negara. Krisis keuangan tahun 2008-2009 yang
berawal dari krisis kredit perumahan di Amerika Serikat telah menjalar ke
hampir seluruh dunia. Pelajaran yang bisa dipetik dari kejadian ini adalah
bahwa diantara negara-negara yang menganut system pasar bebas, kesuksesan
ekonomi tidak mudah menjalar ke negara lain, sementara kegagalan ekonomi
sangat mudah, bahkan tak tertahankan, untuk menjalar ke negara lain.
Disamping itu kesuksesan disektor swasta tidak mudah dirembetkan
manfaatnya kesektor negara, tetapi kegagalan sektor swasta, terutama yang
besar, sangat mudah menjadi tanggungan negara.

4. Krisis Lingkungan dan Perubahan Iklim

Kerusakan lingkungan dan perubahan iklim berakibat pada menurunnya
jumlah dan kualitas produksi hasil pertanian dan kelautan yang berdampak
sistemik terhadap menurunnya pendapatan petani, nelayan dan masyarakat
yang bekerja pada dua sektor tersebut. jumlah pengangguran dan orang miskin
bertambah. Kerusakan alam telah berdampak pada menurunnya daya tahan
tubuh, tingkat kesehatan dan penyebaran penyakit endemi dan pandemi.
Meskipun kerusakan aam dan dampak kerusakan yang ditimbulkannya sudah
terlihat jelas, pemahaman dan kesadaran masyarakat masih sangat rendah
karena kurangnya sosialisasi oleh pemerintah dan para pemangku kepentingan.
Masalah lingkungan hidup dan pemanasan global tidak hanya terbatas
dikalangan elit, bahkan telah menjadi lading bisnis dikalangan elit dan negara.

5. Islamofobia
Pasca peristiwa “September 2001”7, kaum Muslimin diberbagai penjuru
dunia menghadapi gelombang baru “Islamophobia” yang terus berkembang
secara massif dan sistemik. Islamophobia adalah sebuah wawasan dan
pandangan dunia yang disebabkan oleh ketakutan dan kebencian tidak berdasar

52}



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

terhadap Islam, yang muncul melalui praktik-praktik pengasingan dan
diskriminasi terhadap kaum Muslimin dalam berbagai bidang kehidupan.
Secara ideologis Islamophobia muncul dalam bentuk penilaian serta
penggambaran negatif terhadap Islam yang dipersepsikan sebagai agama yang
tidak logis, primitif dan anti kemajuan hingga mengobarkan kekerasan dan
mendukung atau apresiatif terhadap terorisme. Islamophobia dimanifestasikan
dalam bentuk miskonsepsi atau penyamaan makna jihad dengan terorisme,
penggambaran negatif tentang ajaran Islam dan intoleransi umat Islam dimedia
massa, pelecehan terhadap Nabi dan kitab suci, kebijakan yang diskriminatif
terhadap imigran Muslim sehingga semangat dna sikap rasisme anti-umat Islam
sebagai golongan minoritas yang berbeda dengan kelompok mayoritas.

. Imigran Global

Migrasi global merupakan fenomena sosial yang diakibatkan oleh
industrialisasi, kemajuan teknologi transformasi, keamanan dna kekerasan.
Masyarakat bermigrasi dari satu negara ke negara lainnya untuk meningkatkan
kesejahteraan hidup, mendapatkan rasa aman dan mencari pengalaman. Secara
alamiah migrasi global melahirkan percampuran etnis, akumulasi dan
akulturasi budaya. Tetapi lambat laun migrasi global menimbulkan perubahan
komposisi penduduk yang langsung atau tidak langsung menimbulkan masalah
persatuan bangsa seperti sentimen antara pendatang dan penduduk asli,
identitas kebudayaan, kewargaan dan masalah social-politik lainnya.

. Konflik Antarperadaban

Tidak dapat dipungkiri, kekerasan bernuanasa agama yang terjadi
diberbagai kawasan dunia telah menimbulkan sentimen dan rasa tidak suka
diantara pemeluk agama, khususnya pemeluk agama besar dunia: Islam,
Kristen, Yahudi, Hindu, Budha. Globalisasi yang ditandai oleh kemajuan
teknologi informasi yang menghilangkan batas-batas antar negara membuat
“benturan” antarbudaya dan peradaban tidak terhindarkan. Fundamentalisme
agama dan kebudayaan berkembang dihampir semua agama dan kebudayaan.
Pada sisi lainnya dialog dan kerjasama antariman (interfaith) dan antar
peradaban (intercivilization) berkembang dengan baik sebagai jawaban dan
usaha positif memecahkan berbagai masalah kegamaan dan kebudayaan.
Muhammadiyah sangat mendukung dan berperan serta dalam prakarsa dan
kegiatan dialog yang terbuka, tulus dan bersahabat. Muhammadiyah

55



SBaygian Rertama

menghimbau agar dialog yang sudah diselenggarakan oleh negara dan
masyarakat dapat ditingkatkan kea rah kerjasama kemanusiaan yang konkrit
untuk menciptakan perdamaian, keadilan dan kesejahteraan bersama (common
good) tidak terbatas pada elit pemimpin agama tetapi juga masyarakat akar
rumput.

8. Hegemoni dan Paradoks Politik Global

Perkembangan politik global ditandai dengan semakin kuat dan meluasnya
demokratisasi, penegakan hak dan asasi manusia, dan berbagai dialog
antarperadaban. Tetapi diakui terjadi paradoks dimana negara-negara maju
khususnya Amerika Serikat semakin menunjukan standar ganda, disatu pihak
menjadi polisi dunia untuk atas nama demokrasi mengawasi bahkan menindak
negara-negara sedang berkembang yang tidak menjalankan politik demokrasi,
penegakan hak asasi manusia, dan menjalankan pemerintahan yang
demokratik. Namun pada saat yang sama bertindak sewenang-wenang dalam
menjalankan politik luar negerinya seperti menginvasi Irak, mendukung dan
membiarkan  Israel sewenang-wenang dalam menindas Palestina,
mengintimidasi Iran, terlibat jauh dalam campurtangan menentukan nasib
bangsa Afghanistan, dan kebijakan-kebijakan politik luar negeri lainnya yang
hegemoni. Perkembangan lain ditunjukan oleh hampir kebanyakan negara-
negara Barat, disatu pihak begitu peduli dengan demokrasi dan HAM, tetapi
tidak memberi ruang gerak yang leluasa bagi Muslim di negara-negara tersebut
untuk menjalankan agamanya termasuk dalam memakai jilbab.

9. Kemiskinan Dunia

Di dunia ini masih terdapat jumlah kaum miskin sekitar 200 juta yang
tersebar di negara-negara sedang berkembang, termasuk 32,5 juta di Indonesia
yang berada dibawah garis kemiskinan. Padahal kebijakan politik dan ekonomi
dunia selalu mengumandangkan pentingnya kesejahteraan/kemakmuran hidup
bangsa-bangsa. Terjadi paradoks bahwa ekonomi dunia semakin dikuasai oleh
sistem ekonomi kapialis dalam madzhab kapitalisme dan neoliberalisme global,
yang dalam praktiknya menimbulkan kesenjangan yang tinggi antara kelompok
yang kaya untuk semakin kaya dan kaum miskin kian miskin. Praktik ekonomi
kapitalis dan neoliberal cenderung memarjinalkan kaum miskin, dhu’afa, dan
mustadh’afin. Inilah paradoks politik ekonomi global yang melahirkan proses
pemiskinan.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

Sementara pada Muktamar Muhammadiyah Ke-47 di Makassar dirumuskan
isu-isu kemanusiaan uiversal sebagai berikut :

1. Adaptasi dan Mitigasi Perubahan Iklim

Perubahan iklim (climate change) sebagai dampak dari pemanasan
global (global warming). Tingginya polusi, banyaknya rumah kaca, dan
kerusakan hutan telah menimbulkan kerusakan lapisan ozone yang
berkontribusi besar dalam proses kerusakan dan pengrusakan alam.
Perubahan iklim dapat mengakibatkan gagal panen, bencana kekeringan
yang mengancam ketahanan pangan dunia. Perubahan iklim dapat
menimbulkan krisis ekonomi, krisis lingkungan, krisis kemanusiaan dan
krisis politik. Pemanasan global dapat menyebabkan naiknya permukaan air
laut yang menimbulkan banjir abadi yang merusak struktur air tanah,
kepunahan ekosistem dan makhluk hidup, serta menenggelamkan pulau-
pulau kecil. Beberapa negara kepulauan terancam tenggelam dan kehilangan
pulau-pulau di perbatasan. Berubahnya peta dunia dan hilangnya sebagian
wilayah territorial negara dapat menimbulkan kriris politik dunia, terutama
ang terkait langsung dengan kedaulatan wilayah negara.

Karena itu diperlukan aksi nyata secara bersama-sama dan
berkelanjutan untuk mengurangi dampak pemanasan global melalui usaha-
usaha penghijauan hutan, merubah gaya hidup yang boros energi,
membersihkan polusi, membangun infrastruktur fisik yang ramah
lingkungan, mengurangi penggunaan kertas dengan penghematan, daur
ulang, dan meminimalkan penggunaan kertas melalui budaya paperless
dengan pemanfaaatan kemajuan teknologi informasi dan komunikasi seperti
penggunan email dan media sosial untuk komunikasi antar manusia,
pengembangan e-book, e-news papers, e-magazine dan website untuk
referensi ilmiah dan pengetahuan mutakhir.

2. Perlindungan Kelompok Minoritas
Berbagai peristiwa diskriminasi terhadap minoritas terjadi di berbagai
belahan dunia. Kelompok minoritas etnis, agama, ras dan budaya seringkali
mendapat tekanan, intimidasi, diskriminasi, dan kekerasan oleh kelompok
mayoritas dari kelompok mayoritas. Minoritas tidak hanya dalam bidang
agama, tapi juga kelompok yang termarjinalkan atau menjadi sub-ordinasi
secara sosial seperti para buruh, gelandangan, kelompok difable, dan

55



SBaygian Rertama

sebagainya. Berbagai perilaku negatif seperti rasisme, bahkan pembersihan
etnis masih terus terjadi di beberapa negara.

Jika diskriminasi dari mayoritas terhadap minoritas ini tidak
dihentikan, maka dunia akan terus dipenuhi dengan kekerasan. Ketika yang
minoritas menjadi kelompok besar, maka mereka akan bergantian menindas
yang kecil. Maka mata rantai diskriminasi ini harus diputus. Muhammadiyah
memandang bahwa ukhuwah insaniyah sebagaimana terkandung dalam Al-
Quran Surat Al-Hujarat ayat 13 menjunjung tinggi kemanusiaan universal
tanpa memandang latar belakang etnis, agama, dan unsur primordial lain
sebagai bagian penting dari ajaran Islam. Kehadiran Islam merupakan
rahmat bagi semesta alam. Berpijak pada Sunnah Nabi, Muhamadiyah juga
memandang bahwa golongan yang besar atau mayoritas harus selalu
melindungi dan menyayangi yang kecil dan minoritas. Demikian pula
sebaliknya, kelompok yang kecil atau minoritas harus menghormati yang
besar dan mayoritas. Karena itu, Muhammadiyah menganjurkan kepada
seluruh institusi yang ada dibawahnya untuk selalu menjadi pelindung
terhadap kelompok minoritas yang tertindas.

Eksistensi Manusia di Bumi

Dunia saat ini menghadapi persoalan yang berkaitan dengan eksistensi
manusia dalam kehidupannya. Hal ini terkait dengan ledakan penduduk,
keterbatasan sumber daya alam, serta ancaman musnahnya manusia akibat
penggunaan senjata nuklir, konflik dan pemusnahan etnik, maupun
perubahan iklim yang ekstrem. Mengingat kembali pada kasus Perang Dunia
Kedua, kadang tidak ada paralelisme antara modernitas dengan
kemanusiaan, antara kemajuan teknologi dengan sifat luhur kemanusiaan.
Holocoust sebagai peristiwa sangat mengerikan pada abad ke-20 justru
terjadi pada negara Jerman yang saat itu menjadi salah satu pusat dari
perkembangan teknologi. Jerman sebagai salah satu negara paling maju di
dunia terbawa dalam rasisme dan melakukan pembunuhan masal. Inilah
yang menimbulkan kekhawatiran bahwa kemajuan teknologi, seperti
produksi robotik maupun persenjataan nuklir dapat menjadi penyebab
kehancuran manusia itu sendiri.

Oleh karena itu diperlukan etika kemanusiaan global berbasis agama
yang menunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan yang utama seperti orientasi



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

hidup saling kasih sayang, damai, toleran, tengahan, serta keshalehan dan
akhlag mulia agar manusia modern dan berteknologi tinggi tidak menjadi
insan modular yang buas dan matirasa fitrah kemanusiaannya. Pendidikan
dan relasi antarbangsa harus menjadi media untuk mengembangkan nilai-
nilai kemanusiaan yang autentik itu sehingga dapat mencegah alienasi dan
pemusnahan manusia selaku insan Tuhan yang mulia.

Pemanfaatan Teknologi Komunikasi

Dunia sudah memasuki era digital sebagai akibat dari kemajuan
teknologi komunikasi yang sangat pesat. Manusia yang secara fisik
terpisahkan oleh jarak geografis senantiasa terkoneksi satu dengan yang lain
secara cepat. Informasi di suatu tempat tersebar ke seluruh pelosok penjuru
dunia. Meskipun demikian, interaksi fisik antara sesama manusia menjadi
sangat terbatas. Berbagai komunitas media sosial mampu mendekatkan
manusia dalam dunia maya, tetapi mereka jauh antara satu dengan lainnya
dalam dunia nyata.

Teknologi informasi sebagaimana teknologi lainnya memiliki manfaat
dan madlarat bagi pemakainya. Umat Islam mutlak menguasai teknologi
informasi, tidak sekedar menjadi pengguna yang pasif. Kemampuan
menguasai teknologi akan bermanfaat untuk sarana dakwah dan
penyebarluasan faham dan gagasan yang utama. Jejaring antar manusia
dapat dikembangkan menjadi jejaring ideologi, advokasi dan kerjasama
yang membuana. Perlu dikembangkan etika virtual yang menjujungtinggi
kesopanan, penghargaan terhadap sesama, dan akhlag mulia sehingga relasi
media sosial tidak liar dan tetap berada dalam koridor nilai-nilai
kemanusiaan yang luhur.

Mengatasi Masalah Pengungsi

Peperangan yang terjadi di beberapa kawasan telah menimbulkan
penderitaan bagi rakyat yang tidak berdosa. Ribuan manusia meninggal
dunia dan ratusan ribu lainnya terlunta-lunta sebagai pengungsi, terusir dari
kampung halamannya. Banyak di antara mereka adalah umat Islam yang
berasal dari Irak, Syiria, Yaman, Myanmar, Somalia, Eritria dan sebagainya.
Persoalan pengungsi ini semakin kompleks di tengah krisis ekonomi.
Banyak negara yang menolak dan mengusir para pengungsi dari tanah air

mereka.



SBaygian Rertama

Karena itu, terkait dengan penanganan masalah pengungsi ini
Perserikatan Bangsa-bangsa (PBB) dan lembaga-lembaga kemanusiaan
tingkat dunia perlu mengambil langkah cepat untuk menekan negara-negara
anggota PBB memberikan pelayanan dan perlindungan bagi para pengungsi.
PBB dan negara-negara adidaya tidak boleh terjebak pada sikap politik
standar ganda dalam menghadapi negara-negara pelanggar hak asasi
manusia. Harus ada peraturan yang menjamin pemenuhan hak-hak dan
perlindungan para pengungsi sehingga mereka terbebas dari eksploitas dan
perbudakan manusia. Perlu ada sanksi tegas bagi Pemerintah yang
melanggar Hak Azasi Manusia dan perdagangan manusia.

Perdagangan Manusia dan Perlindungan Buruh Migran

Peperangan yang terjadi di beberapa kawasan telah menimbulkan
penderitaan bagi rakyat yang tidak berdosa. Ribuan manusia meninggal
dunia dan ratusan ribu lainnya terlunta-lunta sebagai pengungsi, terusir dari
kampung halamannya.. Persoalan pengungsi ini semakin kompleks di
tengah krisis ekonomi. Banyak negara yang menolak dan mengusir para
pengungsi dari tanah air mereka. mKarena itu, terkait dengan penanganan
masalah pengungsi ini Perserikatan Bangsa-bangsa (PBB) dan lembaga-
lembaga kemanusiaan tingkat dunia perlu mengambil langkah cepat untuk
menekan negara-negara anggota PBB memberikan pelayanan dan
perlindungan bagi para pengungsiSehubungan dengan hal tersebut,
Muhammadiyah perlu melakukan advokasi secara serius terhadap para
pekerja Indonesia di luar negeri dan memberikan wacana yang benar
mengenai kesamaan derajat manusia. Muhammadiyah mengecam praktek
perbudakan apapun bentuknya seperti yang terjadi pada korban human
trafficking dan eksploitasi terhadap tenaga kerja serta menuntut pemerintah
menindak tegas pelaku perdagangan dan eksplotasi manusia tersebut.

Menghadapi berbagai kenyataan abad baru yang kompleks tersebut, pada

Muktamar Satu Abad (Ke-46 2010) yang lalu, Muhammadiyah telah
menggariskan beberapa peran dan langkah strategisnya sebagai berikut :

Pertama, Muhammadiyah sebagai gerakan tajdid terus mendorong

tumbuhnya gerakan pemurnian ajaran Islam dalam masalah yang baku (al-
tsawabit) dan pengembangan pemikiran dalam masalah-masalah ijtihadiyah yang
menitikberatkan aktivitasnya pada dakwah amar makruf nahi munkar.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

Muhammadiyah bertanggung jawab atas berkembangnya syiar Islam di Indonesia,
dalam bentuk: 1) makin dipahami dan diamalkannya ajaran Islam dalam
kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara, 2) kehidupan umat yang
makin bermutu, yaitu umat yang cerdas, berakhlak mulia, dan sejahtera.

Kedua, Muhammadiyah sebagai gerakan Islam dengan semangat tajdid
yang dimilikinya terus mendorong tumbuhnya pemikiran Islam secara sehat dalam
berbagai bidang kehidupan. Pengembangan pemikiran Islam yang berwatak tajdid
tersebut sebagai realisasi dari ikhtiar mewujudkan risalah Islam sebagai rahmatan
lil-alamin yang berguna dan fungsional bagi pemecahan permasalahan umat,
bangsa, negara, dan kemanusiaan dalam tataran peradaban global.

Ketiga, sebagai salah satu komponen bangsa, Muhammadiyah bertanggung
jawab atas berbagai upaya untuk tercapainya cita-cita bangsa dan Negara
Indonesia, sebagaimana dituangkan dalam Pembukaan Konstitusi Negara. Upaya-
upaya tersebut melalui: 1) penegakan hukum dan pemerintahan yang bersih, 2)
perluasan kesempatan kerja, hidup sehat dan berpendidikan yang bebas dari
kemiskinan, 3) peneguhan etika demokrasi dalam kehidupan ekonomi dan politik,
4) pembebasan kehidupan berbangsa dan bernegara dari praktek kemunkaran dan
kemaksiatan;

Keempat, sebagai warga Dunia Islam, Muhammadiyah bertanggung jawab
atas terwujudnya kemajuan umat Islam di segala bidang kehidupan, bebas dari
ketertinggalan, keterasingan, dan keteraniayaan dalam percaturan dan peradaban
global. Dengan peran di dunia Islam yang demikian itu Muhammadiyah berkiprah
dalam membangun peradaban dunia Islam yang semakin maju sekaligus dapat
mempengaruhi perkembangan dunia yang semakin adil, tercerahkan, dan
manusiawi.

Kelima, sebagai warga dunia, Muhammadiyah  senantiasa
bertanggungjawab atas terciptanya tatanan dunia yang adil, sejahtera, dan
berperadaban tinggi sesuai dengan misi membawa pesan Islam sebagai rahmatan
lil-alamin. Peran global tersebut merupakan keniscayaan karena di satu pihak
Muhammadiyah merupakan bagian dari dunia global, di pihak lain perkembangan
dunia di tingkat global tersebut masih ditandai oleh berbagai persoalan dan krisis
yang mengancam kelangsungan hidup umat manusia dan peradabannya karena
keserakahan negara-negara maju yang melakukan eksploitasi di banyak aspek
kehidupan.



SBaygian Rertama

BAB V
GAGASAN DAN IMPLEMENTASI
GERAKAN DAKWAH/TABLIGH MUHAMMADIYAH

A. Peta Dakwah

1. Peta dakwah adalah suatu gambaran sistematik dan terinci tentang subyek
, obyek dan lingkungan serta tantangan dakwah pada satuan unit daerah .

2. Satuan unitnya dapat meliputitingkat RT, RW, kelurahan/desa,
kecamatan, kabupaten, bahkan propinsi. Luas dan besarnya satuan unit
yang akan diambil sangat tergantung kepada kebutuhan akan dataserta
dana dan tenaga yang tersedia. Sebaiknya dikoordinasi dan dilakukan
secara kelembagaan.

3. Adapun gambaran petanya meliputi: a) Deskripsi keadaanDeskripsi ini
dapat dituangkan dalam bentuk uraian, dan dalam bentuk tabel, grafik dan
lainnya yang berkaitan dengan setiap komponen; b) Identifikasi masalah
dakwah.

B. Gerakan Jama’ah & Dakwah Jama’ah (GJDJ)

1. Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) ialah suatu usaha
Persyarikatan Muhammadiyah melalui anggotanya yang tersebar di
seluruh tanah air untuk secra serempak teratur dan terencana
meningkatkan keaktifannya dalam membina lingkungannya ke arah
kehidupan yang seahtera lahir batin.

2. Bidang dakwah yang digarap dan dilaksanakan meliputi pendidikan,
sosial, ekonomi, kebudayaan, hukum, dan solidaritas ke luar. Metode
GJDJ dilakukan oleh sekelompok kecil warga jama’ah (inti jamaah) yang
ditujukan kepada kelompok jamaahnya, dengan menggunakan
pengembangan atau pembinaan masyarakat (community development).

3. Dalam GJDJ ini dakwah dikonstruksi secara multiaspek menyangkut
Islam sebagai ajaran yang menyeluruh, serta memperhatikan dan
mempertimbangkan kecenderungan-kecenderungan perkembangan umat
dan bangsa yang diidentifikasi sebagai agenda dakwah Muhammadiyah.

C. Dakwah Kultural
1. Dakwah Kultural yaitu menanamkan nilai-nilai Islam dalam seluruh

dimensi kehidupan dengan memperhatikan potensi dan kecenderungan



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

manusia sebagai makhluk budaya secara luas, dalam rangka mewujudkan
masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.

2. Dakwah Kultural yang diusung oleh Muhammadiyah samasekali tidak
melegitimasikan hal-hal yang bertentangan dengan manhaj pemikiran
agama dalam Muhammadiyah, termasuk dalam menghadapi gejala syirik,
bid’ah, dan khurafat.

D. Dakwah Komunitas

1. Dakwah Komunitas merupakan bentuk aktualisasi dakwah Islam yang
diperankan gerakan Islam ini dengan perhatian atau fokus pada
kelompok-kelompok sosial khusus yang disebut “komununitas”.

2. Pendekatan dan strategi yang lebih relevan untuk menghadapi berbagai
komunitas yang berkembang di masyarakat sesuai dengan karakternya
masing-masing ke dalam suatu model dakwah yang aktual.

3. Komunitas adalah sebuah kelompok sosial dari beberapa organisme yang
berbagi lingkungan, umumnya memiliki ketertarikan dan habitat yang
sama. Dalam suatu komunitas para individu yang hidup di dalamnya
memiliki maksud, kepercayaan, sumber daya, preferensi, kebutuhan,
risiko, kegemaran, dan sejumlah kondisi lain yang serupa.

4. Relasi dan pola hidup komunitas pada ummnya homogen, yang terdiri
atas berbagai kelompok, sehingga dapat dijumpai heterogenitas
komunitas yang tmbuh dan berkembang dalam kehidupan masyarakat.

5. Prinsip dakwah pencerahan berbasis komunitas :

a. Kemampuan menerjemahkan pesan dan misi dakwah secara relevan
yang membawa pencerahan dalam kehidupan komunitas yang
menjadi sasaran dakwah;

Kemampuan memahami dan memetakan komunitas secara lengkap;
Kemampuan untuk mengorganisasi/memobilisasi;

d. Kemampuan beinteraksi dan berkomuniasi sesuai dengan
karakteristik komunitas;

. Kemampuan memetakan dan mengidentifikasi kebutuhan komunitas;

f.  Kemampuan untuk membangkitkan solidaritas; dan

g. Kemampuan mengembangkan proses pecerahan yang membebaskan,
memberdayakan, dan memajukan kehidupan yang bermakna sesuai
dengan nilai-nilai luhur ajaran Islam yang membawa kemajuan.



SBaygian Rertama

6. Klasifikasi mitra tabligh berdasarkan komunitas :

—~® o0 o

Komunitas Kelas Atas
Komuitas Kelas Menengah
Komunitas Kelas Bawah
Kelompok Marginal
Komunitas Virtual
Komunitas Khusus.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

BAB VI
VISI MAJELIS TABLIGH
DAN PROGRAM KERJA MAJELIS TABLIGH 2015-2020

A. Visi Pengembangan Majelis Tabligh 2015-2020

Visi pengembangan Majelis Tabligh 2015-2020 ialah “berkembangnya
fungsi tabligh dalam pembinaan keagamaan yang bersifat purifikasi dan
dinamisasi pada berbagai kelompok sasaran dakwah yang mencerminkan
Islam berkemajuan berdasar Al-Quran dan As-Sunnah Al-Magbulah”

B. Program Kerja Majelis Tabligh Periode 2015-2020

Program kerja Majelis Tabligh periode 2015-2020 berdasarkan 5
Program Pengembangan dijabarkan sebagai berikut :

1. Sistem Gerakan:

Meningkatnya model Pembinaan aqidah, ibadah, dan akhlak
berdasarkan faham agama dalam Muhammadiyah yang
berlandaskan Al-Quran dan As-Sunnah Al-Magbulah.

a. Menyusun ManhajTabligh sebagai pedoman dasar tabligh
Muhammadiyah.

b. Menyusun dan mengembangan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak umat berbasis pada program cyber tabligh.

c. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada keluarga, dan kaum lansia (implementasi konsep
fikih keluarga sakinah dan goryah thoyyibah).

d. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada kelompok birokrat (implementasi konsep fikih
tatakelola)

e. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada kelompok masyarakat terdampak bencana
(implementasi fikih kebencanaan)

f.  Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada AUM (kesehatan, pendidikan, dan ekonomi)



SBaygian Rertama

g.

Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada kaum muda (model animasi, Irfani Quotient,
pesantren “kilat™).

. Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan

akhlak berbasis pada advokasi korban pendangkalan akidah dan
komunitas berkebutuhan.

Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada kelompok difabel.

Menyusun dan mengembangkan model pembinaan agidah, ibadah dan
akhlak berbasis pada kelompok/jamaah mualaf.

Menyusun dan mengembangkan Tim Asistensi Tabligh.
Menyelengarakan dan meningkatkan program Rihlah Dakwah pada
tingkat Wilayah, Daerah dan Cabang.

.Mengembangkan dan mengintensifkan penyelenggaraan model

tafhimul Qur’an was Sunnabh.

. Mengembangkan dan mengintensifkan forum-forum pembinaan

bertema khusus (kristologi, pemahaman mengenai aliran-aliran
keagamaan dsb.)

Menyusun konsep standarisasi masjid dan mushalla Muhammadiyah
(umum)

2. Organisasi dan Kepemimpinan

Adanya standarisasi tata kelola masjid, musala dan lembaga

korps Mubaligh Muhammadiyah untuk peningkatan pembinaan
jamaah.

a.

Menyusun konsep standarisasi masjid dan mushalla di lingkungan
AUM.

b. Menyusun konsep Korp Mubaligh Muhammadiyah (umum).
c. Menyusun konsep Korp Mubaligh Muda dan Mahasiswa

Muhammadiyah.

Menyelenggarakan pertemuan silaturahmi nasional/regional takmir
masjid dan mushalla, serta Korp Mubaligh Muhammadiyah.
Melaksanakan dan mengembangkan evaluasi tabligh melalui
penyusunan peta dakwah yang terintegrasi dalam kegiatan Korp
Mubaligh.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

f. Menyelenggarakan proyek percontohan pengembangan masjid dan
musala Muhammadiyah yang terintegrasi dengan Badan Koordinasi
Masjid & Korp Mubaligh Muhammadiyah di Cabang dan Ranting
serta berbasis pada peta dakwah.

g. Menyusun konsep pedoman pengembangan jaringan dan kerjasama
Majelis Tabligh dengan berbagai pihak baik di lingkungan internal
maupun eksternal Muhammadiyah.

h. Advokasi Mubaligh.

3. Jaringan
Meningkatnya sinergi dan kerjasama secara tersistem untuk
mengintensifkan dan memperluas kinerja tabligh.

a. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk mewujudkan berbagai
materi tabligh sebagai panduan bagi mubaligh Muhammadiyah.

b. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk mengembangkan buku-
buku himpunan putusan dan fatwa Tarjih ke dalam format e-book
yang dapat dinikmati oleh seluas-luas kalangan masyarakat.

c. Bekerjasama dengan Majelis Tarjih untuk melaksanakan pelatihan
ketarjihan bagi mubaligh Muhammadiyah.

d. Bekerjasama dengan Lembaga Penanggulangan Bencana (LPB)
untuk melaksanakan pelatihan tanggap bencana bagi mubaligh
Muhammadiyah.

e. Bekerjasama dengan Majelis Pendidikan Tinggi untuk merealisasikan
kader mubaligh mahasiswa Muhammadiyah dan pengelolaan masjid
Perguruan Tinggi Muhammadiyah yang terstandarisasi.

f. Bekerjasama dengan Majelis Pemberdayaan Masyarakat (MPM)
melaksanakan pembinaan keislaman terhadap kelompok-kelompok
dampingan MPM.

g. Bekerjasama dengan Lembaga Lingkungan Hidup untuk menyusun
dan mengembangkan materi-materi tabligh berwawasan lingkungan.

h. Membangun silaturahmi dan kerjasama dengan berbagai pihak di luar
Muhammadiyah (MUI, lembaga-lembaga dakwah Ormas, dan
institusi lain baik pemerintah maupun swasta).

i. Menjalin kerjasama dengan AMCF dalam rangka sinkronisasi dan
pengembangan program-program dakwah berwawasan perdamaian.



SBaygian Rertama

J. Menyusun konsep Tabligh Institut sebagai grand design pembinaan

dan pelatihan/pendidikan insan tabligh Muhammadiyah.

4. Sumberdaya

Meningkatnya kuantitas dan kualitas mubaligh untuk

memenuhi kebutuhan tabligh di berbagai segmen dan lingkungan
sosial.

a.

Mengintensifkan penyelenggaraan TOT pelatihan insan tabligh
Muhammadiyah tingkat nasional, regional/propinsi dan daerah.
Mengintensifkan penyelenggaraan pelatihan mubaligh
Muhammadiyah tingkat nasional, regional/propinsi dan daerah.
Mengintensifkan penyelenggaraan pelatihan mubaligh Kkhusus
pelajar, mahasiswa dan kaum muda Muhammadiyah.
Mengintensifkan pengajian Malam Selasa (Yogyakarta) sebagai
wahana penguatan kompetensi mubaligh Muhammadiyah.
Mendorong Majelis Tabligh di Wilayah dan Daerah untuk
menyelenggarakan Sekolah atau Kursus-kursus Tabligh.

5. Aksi Pelayanan

Dihasilkannya materi-materi dan layanan tabligh yang

bersifat panduan, bimbingan, dan pencerahan baik langsung
maupun melalui berbagai media.

a.

Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada nilai-nilai
ideologis Muhammadiyah (MKCH, Kepribadian Muhammadiyah,
Mugaddimah AD Muhammadiyah).

Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada tafsir ayat-ayat
dan hadis Pedoman Hidup Islami (PHI).

Menyusun materi dan layanan tabligh berbasis pada fatwa-fatwa
yang telah diputuskan oleh Majelis Tarjih.

Menyusun buku Hadits Arba’in Muhammadiyah yang berisi hadis-
hadis pilihan dan terkait dengan nilai-nilai ideologi Muhammadiyah.
Menyelenggarakan program-program pengajian melalui media radio
dan televisi.

Menyelenggarakan dan menggiatkan pengajian-pengajian di tingkat
Pusat, Wilayah, Daerah, Cabang dan Ranting.



MENYEGARKAN KEMBAI RUH KEMUHAMMADYAHAN KITA

g. Meningkatkan penyelenggaraan Pengajian Kamis Pagi di Kantor PP
Muhammadiyah Cik di Tiro Yogyakarta.

h. Meningkatkan penyelenggaraan Pengajian Pimpinan dan Mubaligh
Muhammadiyah di Gedung Dakwah Muhammadiyah, Menteng,
Jakarta.

I. Mengembangkan Majalah  Tabligh sebagi icon tabligh
Muhammadiyah baik pada aspek materi, penampilan, jumlah
pembaca aktif maupun marketing-nya.

J. Bekerjasama dengan PHBI dan pihak lainnya dalam syiar dakwah
Islam.

C. Beberapa Materi Dakwah Prioritas Periode 2015-2020

Setiap muballigh Muhammadiyah hendaknya merujuk pada Materi
Tabligh Terstruktur yang diterbitkan oleh Majelis Tabligh Pimpinan Pusat
Muhammadiyah dengan memperhatikan pendalaman dan penajaman materi
sesuai dengan situasi dan kondisi jamaah masing-masing.

Setiap muballigh Muhammadiyah hendaknya merujuk kepada buku
syarah/penjelasan mengenai Manhaj Tabligh yang diterbitkan oleh Majelis
Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah.

Selain fokus pada materi-materi dakwah yang umum disampaikan seperti
materi Agqidah, Ibadah, Akhlag, dan Mu’amalah, termasuk materi
Kemuhammadiyahan/Ketarjihan; kepada seluruh muballigh
Muhammadiyah dihimbau untuk menyampaikan beberapa materi yang
disarikan dari ragam permasalahan yang teridentifikasi dalam Tanfidz
Muktamar Muhammadiyah Ke-47 di Makassar, di antaranya ialah :

1. Islam Berkemajuan dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah
2. Sosialisasi beberapa produk Tarjih, yaitu :
a. Fikih Anti Korupsi
Fikih Air
Teologi Lingkungan
Fikih Kebencanaan
Konsep Keluarga Sakinah
f. Fikih Tata Kelola
3. Panduan Dakwah di Rumah Sakit (MPKU)

® o0 o



SBaygian Rertama

4.

© oo N o

10.

11.
12.
13.
14.
15.

16.

Pancasila dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah berdasarkan
pemahaman Muhammadiyah, dan kaitannya dengan cita-cita
Muhammadiyah mewujudkan baldatun thayyibatun wa Rabbun
Ghafur.

Islam sebagai agama peradaban (dinul hadlarah)

IImu pengetahuan dalam perspektif Islam

Islam sebagai pilar kebangsaan dan kebhinekaan

Akhlag dan etika bernegara

Nilai-nilai dasar masyarakat Indonesia (daya juang, tahan menderita,
harmoni, gotong royong dll) dalam bingkai Al-Qur’an dan Sunnah
Kontribusi dan nilai-nilai kepahlawanan dari tokoh-tokoh bangsa yang
berasal dari Muhammadiyah.

Separatisme dalam perspektif Islam

Jihad konstitusi

Fikih gadget/media sosial

Proxy war dan persatuan umat Islam/warga bangsa

Fikih  realitas kontemporer sebagaimana dinarasikan oleh
Muhammadiyah

Materi-materi dakwah bertujuan khusus (komunitas)






“Hidup-hidupilah
Muhammadiyah,
jangan mencari hidup

di Muhammadiyah”









SBayiian Kedux

WAWASAN FIKIH DAKWAH

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-2
WAWASAN FIKIH DAKWAH

Fathurrahman Kamal?

A) Makna Dakwah, Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan Tabligh

(134
[

Secara etimologis, dakwah berasal dari bahasa Arab “3s=2” dari kata
sex -leayang berarti “panggilan”, “ajakan” atau “seruan”. Ism Fa’il-nya ialah

da’i/da’iyah (mufrad) dan du ‘dat (jama’).

Ibnu Manzhur dalam kamus Lisan Al-‘Arab mengatakan : du’at adalah
orang-orang yang mangajak manusia untuk bersumpah-setia (bai’at) pada
petunjuk atau kesesatan. Bentuk tunggalnya adalah da’i atau da’iyah, yang
artinya orang yang mengajak kepada agama atau bid’ah. Dalam kata da’iyah,
huruf “ha” berfungsi sebagai mubalaghah (superlatif). Nabi SAW juga
disebut sebagai da’i Allah SWT. Demikian pula seorang mu’adzin disebut
sebagai da’i, dan Nabi SAW adalah da’i umat atau yang mengajak mereka
kepada tuhidullah dan taat kepadaNya.??

2L Ketua Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020. Dosen Prodi
Komunikasi & Penyiaran Islam (KPI) FAI Universitas Muhammadiyah Yogyakarta

22 Ibnu Manzhur, Lisan Al-Arab XIV, him. 259

@0



CBaggian Kedux

Atas dasar itulah kemudian, istilah da’i dan da’iyah bermakna orang
yang mengajak kepada petunjuk atau kesesatan. Makna semacam ini
dipertegas oleh hadis Nabi SAW berikut ini :

Al-Imam Ibnu Qayyim Al-Jawziyah menjelaskan bahwa setiap da’i
memiliki ciri khasnya sendiri, tergantung pada apa yang didakwahkannya.
Ketika kata tersebut disandarkan kepada lafdz al-jalalah (<¥) sehingga
menjadi “4) =13 maka ia mengandung spesifikasi makna dan aksentuasi
tersendiri; yakni para da’l yang khusus menyeru kepada agama Allah SWT,
beribadah kepadanya, ma’rifat serta mahabbah kepadaNya. Mereka itu adalah
“khawwash khalqillah” (makhluk Allah SWT yang istimewa), termulia dan
tertinggi kedudukan dan nilainya di sisi Allan SWT.?* Menurut Syaikh
Jum’ah Amin Abdul Aziz, da’i ilallah adalah orang yang berusaha untuk
mengajak manusia, dengan perkataan dan perbuatannya, kepada Islam,
menerapkan manhajnya, memeluk akidahnya serta melaksanakan
syariatnya.?®

Beberapa nash (teks) berikut ini menunjuk kepada makna (da’wah) ;
menyeru dan menganjurkan manusia untuk iltizam dan menggembirakan
mereka dengan Islam serta mengarahkan mereka kepadanya dengan berbagai
media dan metode yang sesuai dengan prinsip syariah.

2 HR Muslim
2 |bnu Qayyim Al-Jawziyah, Miftah Dar Al-Sa adah.

% Jum’ah Amin Abdul Aziz, Figih Dakwah : Studi atas Berbagai Prinsip dan Kaidah yang Harus
Dijadikan Acuan Dalam Dakwah Islamiyah, Terj. Abdus Salam Masykur (Solo: Intermedia,
2005), him. 27



WAWASAN FIKIH DAKWAH

Al-Ahzab ayat 45-46 :

fh Bhus 630 A

4

LSy s kg \asls AUt €) 2.2 @

‘ “
Al-Ahgaf ayat 31 :

/a“

rﬁ‘ B 2 15543 :wuwﬁxw 4 Igtalzg Bl 215 Iy G350

Yunus ayat 25:

3805 &) ¢ \@@u Hlsg aiady daegadiy 1aldy Sk 35 Jorie J) 831
Geaiially el hs alon 2 o 1 AL

Al-Hajj ayat 67 :

Sy s ) s A s 6 5,80 ib Kada das wif 4K

Hadis Rasulullah SAW :

S Oa el Wl 06 A2 23 a1 Ay O 1y E G
O 3k Q)13 a6 &1 2 O 538 G e o 22 W 2 ks
JL\%&%Wﬁ?’uﬁ»&“’uwywiégfjﬂif}gj‘iﬁﬂ
26455 2eabT 1 G5 12kl Y iad 54 06T e AY) 50 4B O EN

Dengan penjelasan etimologis ini, Thayyib Barghuts, dalam karyanya
“Manhaj Al-Nabiy fi Himayat al-Dakwah’ mendefinisikan “dakwah” sebagai

% HR Muslim

75



CBaggian Kedux

berikut :“Sebuah kerja keras yang sistematis dan terstruktur bertujuan untuk
mengenalkan hakekat Islam kepada semua manusia; melakukan sebuah
perubahan yang mendasar dan seimbang dalam kehidupan mereka dengan
jalan menunaikan segala kewajiban kekhalifahan untuk mencari ridla Allah
dan menggapai kemenangan yang dijanjikanNya kepada orang-orang yang
shalih dalam kehidupan akherat.”?’

Dalam perspektif tafsir maudlu iy (tematik), kata “da’wah” ditemukan
sebanyak 46 kali; 39 kali dalam arti mengajak kepada Islam dan kebaikan,
dan 7 kali mengajak kepada neraka atau kejahatan. Berdasarkan makna yang
terbaca dalam Al-Qur’an, secara terminologis, dapat didefinisikan sebagai
“kegiatan mengajak, mendorong, dan memotivasi orang lain berdasarkan
bashirah untuk meniti jalan Allah SWT dan istigamah di jalanNya serta
berjuang bersama meninggikan agama Allah SWT.”

Kata “mengajak”, “mendorong” dan ‘“memotivasi” merupakan
kegiatan dakwah yang berada dalam lingkup tabligh. Kata “bashirah” untuk
menunjukkan bahwa dakwah harus dengan ilmu dan perencanaan yang baik.
Kalimat “meniti jalan Allah SWT” untuk menunjukkan tujuan dakwah yaitu
mardlatillah. Kalimat “istigamah di jalanNya” untuk menunjukkan dakwah
yang berkesinambungan. Sedangkan kalimat “berjuang bersama
meninggikan agama Allah SWT” untuk menunjukkan bahwa dakwah bukan
hanya untuk menciptakan kesalehan pribadi, tetapi juga harus menciptakan
kesalehan sosial.?®

Menurut H M Amien Rais : Dakwah pada pokoknya berarti ajakan atau
panggilan yang diarahkan pada masyarakat luas untuk menerima kebaikan
dan meninggalkan keburukan. Dakwah merupakan usaha untuk menciptakan
situasi yang lebih baik sesuai dengan ajaran Islam di semua bidang
kehidupan. Dipandang dari kacamata dakwah, kehidupan manusia
merupakan suatu kebulatan. Sekalipun kehidupan dapat dibedakan menjadi

2" Thayyib Barghuts, Manhaj Al-Nabiy fi Himayat al-Dakwah wa Al-Muhafadhah ‘ala
Munjazatiha Khilal al-Fatrah al-Makkiyah (Virginia USA: IIT, 1995), him. 64-67

2 Dr. Moh. Ali Aziz, llmu Dakwah (Jakarta: Prenada Media, 2004), him. 3-4



WAWASAN FIKIH DAKWAH

beberapa segi, tetapi dalam kenyataan kehidupan itu tidak dapat dipisah-
pisahkan.?®

H.A. Rosyad Sholeh berpendapat bahwa kegiatan dakwaah bersifat
multidimensional. Perubahan dari suatu kondisi kepada kondisi yang lain
yang lebih baik, atau dari suatu kondisi yang sudah baik kepada kondisi lain
yang lebih baik lagi, mencakup segi-segi sangat luas. la menyangkut
perubahan sikap hidup dan perilaku yang lemah dan kurang menguntungkan,
seperti bodoh dan terbelakang serta sikap narimo ing pandum (kebudayaan
kemiskinan), ke arah sikap hidup dan perilaku yang diperlukan untuk
kehidupan yang lebih baik dan mulia. Disamping itu perubahan suatu kondisi
ke arah kondisi lain yang diinginkan, menyangkut tata kehidupan masyarakat
dalam segala aspeknya.*

Dakwah dalam konsep Muhammadiyah ialah “upaya untuk mengajak
seseorang atau kelompok orang (masyarakat) agar memeluk dan
mengamalkan ajaran Islam atau mewujudkan ajaran Islam ke dalam
kehidupan yang nyata”. Juga dimaknai sebagai “upaya menanamkan nilai-
nilai Islam dalam seluruh dimensi kehidupan dengan memperhatikan potensi
dan kecenderungan manusia sebagai makhluk budaya secara luas, dalam
rangka mewujudkan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya”.

Dari makna dakwah yang bersifat mendasar, luas, dan berproses itu
maka Muhammadiyah menunjukkan orientasi gerakannya yang bersifat kuat
pada prinsip tetapi fleksibel dalam cara dan implementasinya, serta
menonjolkan sikap tengahan (wasathiyah) yang merupakan identitas Islam
itu sendiri. Amar ma’ruf nahi munkar merupakan identitas utama bagi
Muhammadiyah sepanjang sejarahnya, dan dapat dikembangkan menjadi al-
amru bi al-‘adli wa al-nahyu ‘an al-dhulmi (menegakkan keadilan dan
mencegah kezaliman).

2 HM Amien Rais, “Dakwah Menghadapi Era Informasi” dalam Kata Pengantar pada “Dakwah
Islam Kontemporer : Tantangan dan Harapan (Yogyakarta : MTDK-PPM, 2004), him. v

% H.A. Rosyad Sholeh, Manajemen Dakwah Muhammadiyah, (Yogyakarta: Suara

Muhammadiyah, 2010), Cetakan 111, hal. 59



CBaggian Kedux

Gerakan dakwah Muhammadiyah bersifat menyeluruh, komprehensif
dan integral; tidak hanya bersifat lisan dan tulisan (da 'wah bi lisan al-magal)
tetapi sekaligus dakwah dengan perbuatan atau tindakan yang multi-aspek
(da 'wah bi lisan al-hal), yang diwujudkan dalam berbagai bentuk amal usaha
di bidang pendidikan, kesehatan, pelayanan sosial, pemberdayaan
masyarakat, kegiatan ekonomi, dan peran-peran kebangsaan secara lebih luas
yang dilaksanakan dengan sistem organisasi di seluruh wilayah Negara
Kesatuan Republik Indonesia.

Dengan pandangan dakwah yang holistik tersebut, setiap muballigh
harus menyadari dan menebarkan kesadaran mendalam kepada setiap warga
bahwa seluruh kebaikan dalam wujud amal usaha Muhammadiyah
merupakan aktifitas dakwah, sehingga tidak dibenarkan adanya kegiatan amal
usaha yang bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam itu sendiri. Hal ini
tercermin pada identitas masing-masing AUM vyang dijabarkan dalam
Qa’idah Penyelenggaraan dan Pengelolaan Amal Usaha Muhammadiyah
sebagai berikut :

Pendidikan Dasar dan Menengah bertujuan membentuk manusia
muslim yang beriman, bertagwa, berakhlag mulia, cakap, percaya pada diri
sendiri, berdisiplin, bertanggungjawab, cinta tanah air, memajukan dan
memperkembangkan ilmu pengetahuan dan keterampilan, dan beramal
menuju terwujudnya masyarakat utama, adil makmur yang diridlai Allah
Subhanahu wata’ala.®

Perguruan Tinggi Muhammadiyah bertujuan terselenggaranya catur
dharma pndidikan tinggi Muhammadiyah dalam bidang Pendidikn,
Penelitian, Pengabdian Masyarakat, serta Islam dan Kemuhammadiyahan
dalam rangka mencapai tujuan pendidikan Muhammadiyah meliputi : a)
berkembangnya potensi manusia yang beriman dan bertagwa kepada Allah
SWT, berakhlag mulia, cerdas, berilmu, cakap, kreatif, dan mandiri sehingga
trwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya; b) terwujudnya
kemampuan penciptaan, pengembangan, dan penyebarluasan ilmu
pengetahuan, teknologi, dan seni yang memberikan kmaslahatan bagi

3L Pimpinan Pusat Muhamadiyah, Himpunan Pedoman dan Peraturan Organisasi Muhammadiyah,
(‘Yogyakarta: Gramasurya, 2012), hal. 198-199



WAWASAN FIKIH DAKWAH

masyarakat, bangsa, negra, dan umat manusia; c) terbinanya Kelslaman dan
Kemuhammadiyahan yang mencerdaskan dan mencerahkan bagi seluruh
civitas akademika dan kehidupan yang lebih luas.?

Sementara identitas Amal Usaha Kesehatan Muhammadiyah
ditegaskan sebagai bentuk usaha kemanusiaan bidang kesehatan merupakan
upaya Dakwah Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan Tajdid yang bersumber pada
Al-Qur’an dan Sunnah.®

Pandangan hidup atau ideologi dakwah/tabligh sebagaimana terbaca di
atas bukanlah sesuatu yang baru. Dalam pidato bertajuk “ Dengan Jiwa
Tauhid Membangun Bangsa” yang disampaikan oleh Pusat Pimpinan
Muhammadiyah dalam rangka milad Muhammadiyah ke-46 pada tanggal 18
Nopember 1958 di Yogyakarta dinyatakan sebagai berikut:

Saudara-saudara sekalian Yang Terhormat !.

Atas dasar falsafah yang demikian itu dan didorong oleh
adanya firman Allah dalam surah Alu Imran : 104, seperti yang telah
kami sebutkan di atas, maka oleh almarhum KH Ahmad Dahlan
didirikanlah organisasi Muhammadiyah yang sampai sekarang masih
berlangsung dengan mengalami pasang naik dan pasang surut seperti
yang saudara lihat dan saudara-saudara alami.

Tegas dan jelaslah bahwa Muhammadiyah bukan organisasi
politik, bukan organisasi sosial, bukan organisasi perekonomian,
bukan organisasi pertanian, bukan organisasi buruh. Tetapi
Muhammadiyah adalah organisasi Islam, yang brtujuan menegakkan
dan menjunjung tinggi agama Islam sehingga dapat mewujudkan
masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.

Atas dasar-dasar inilah maka Muhammadiyah memberikan
pertolongan kepada fakir miskin, menyelenggarakan prtolongan
kepada anak-anak vyatim vyang terlantar, bukan karena
Muhammadiyah sebagai organisasi sosial, melainkan Allah

%2 |bid. hal. 266
%8 Ibid. hal. 249



CBaggian Kedux

memerintahkan agar kita umat Islam berbuat demikian.
Muhammadiyah mendirikan Sekolah-Sekolah sejak Taman Kanak-
Kanak sampai sekolah tinggi bukan karena Muhammadiyah sebagai
yayasan pendidikan, melainkan karena Allah memerintahkan agar
umat Islam memperdalam dan memperluas ilmu pengetahuan.

Muhammadiyah pernah menentang undang-undang sekolah
partikelir (swasta), penah menolak undang-undang kawin bercatat
(catatan sipil) bukan karena Muhammadiyah Partai Politik, tetapi
Muhammadiyah mengakui adanya perintah Allah untuk beramar
makruf bernahi munkar memerintahkan yang baik dan mencegah
kepada yan munkar.

Muhammadiyah selalu memikirkan dengan jalan dan
kemampuan yang ada padanya, bagaimana agar taraf hidup dan
penghidupan keluarga Muhammadiyah dapat mencapai kemajuan,
bukan karena Muhammadiyah sebagai organisasi perekonomian,
melainkan karena Islam sendiri mmberikan bimbingan kearah
perbaikan hidup bagi umat manusia.

Saudara-saudara sekalian Yang Terhormat !.

Demikianlah Muhammadiyah. Orang luar boleh menuduh
mengatakan begitu dan begini terhadap Muhammadiyah, namun
Muhammadiyah sendiri tentu lebih mengetahui apa yang sebenarnya
menjadi tujuannya, dan kepada saudara-saudara di luar
Muhammadiyah  kami  harapkan, janganlah  memaksakan
pendiriannya ke dalam tubuh Muhammadiyah. Kami sendiri, Pusat
Pimpinan Muhammadiyah, akan tetap berpegang teguh dengan
Khittah kami ini. Juga kepada para pengurus, para anggota dan para
pimpinan Muhmmadiyah di Daerah-daerah dan Cabang-cabang dan
di Ranting-ranting, janganlah hendaknya saudara membawa dan
mengerahkan Muhammadiyah ini menurut nafsu keinginan saudara-
saudara sendiri, melainkan peganglah khittah Muhammadiyah yang



WAWASAN FIKIH DAKWAH

telah ada ini, dengan berpedoman pada Al-Qur’an dan Sunnah
Rasulullah SAW. %4

Demikianlah paham dan ideologi dakwah Muhammadiyah, yang
kesemuanya itu dilaksanakan bersama dengan bermusyawarah dan dasar
takwa serta mengharap ridla Allah s.w.t. semata. Adapun Tabligh, secara
spesifik, merupakan kegiatan dakwah berupa penyiaran Islam yang secara
khusus dilakukan dengan lisan dan tulisan, serta dengan memanfaatkan
berbagai perangkat teknologi informasi terkini. Dalam melaksanakan fungsi
dan tugas ini Persyarikatan Muhammadiyah membentuk Majelis Tabligh
yang secara vertikal ada pada setiap tingkatan dari Tingkat Pusat (PPM),
Wilayah (PWM), Daerah (PDM), Cabang (PCM), dan Ranting (PRM).
Pelaksanaan kegiatan tabligh dalam praktiknya memperhatikan kerja-sinergik
antar majelis dan lembaga sesuai dengan keperluan dan keadaan.

B) Hakekat dan Sifat Dasar Dakwah Islam

1) Dakwah Islam adalah ajakan yang tujuannya dapat tercapai tanpa
paksaan (persuasif).

OERCAN (RN uj,cUsz 5485 24 @J‘ LB GE B LG S )Y
V.,JJ— c.:.:” Dl & (La_‘v\ N 6‘:.:}5\ ’}fd\j

Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam);
sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat.
Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman
kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali
yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi
Maha Mengetahui.(QS. Al-Bagarah : 256)

3 Imron Nasrid & Faozan Amar (Penyunting), Kata yang Mencerahkan:Pidato-Pidato yang
Mengubah Muhammadiyah, (Jakarta: Al-Wasath Publishing House, 2010), Cetakan I, hal. 124-



CBaggian Kedux

: &
(Y]
£

ke fhas G 9 335 4l 388 a8 iy ) s e

-
- os
-~ o ol 4 ‘ -
> —
o~ -
- P2 >

Sesungguhnya Kami menurunkan kepadamu Al Kitab (Al Quran)
untuk manusia dengan membawa kebenaran; siapa yang mendapat
petunjuk maka (petunjuk itu) untuk dirinya sendiri, dan siapa yang sesat
maka sesungguhnya dia semata-mata sesat buat (kerugian) dirinya
sendiri, dan kamu sekali-kali bukanlah orang yang bertanggung jawab
terhadap mereka.(QS. Al-Zumar : 41)

2) Dakwah Islam adalah seruan untuk berfikir, berdebat dan berargumen
dengan kebenaran (rasional-intelektual). Dakwah bukan kegiatan
indoktrinasi dan dogmatis.

55 35 & gl o b doteg ady daegally aaSdy B s ) $3
35/ /ﬂ;a ;/°; Y L 02 Gl7. o7 ;/°;

Getxgdll el 329 all (2 B 1 Llel

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik.
Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-
orang yang mendapat petunjuk.(QS. Al-Nahl : 125)

3) Dakwah merupakan jihad dan tugas mulia yang mesti dilaksaakan dengan
sungguh-sungguh dan kontinyus.

B35 WS ags g V) b A ol Gy I 8 Sges ) o G

L\;ﬂl? 'S ta::o\‘j}ft:o\jbj};ﬂ%}f (:}é@. \a’;?:o\j(:é\é\;égﬂ/;up%“/i {if; //-?:/S
S84 185 e LB gy @ Sy AT ) F ol s
35 Al-Nahl : 125



4)

5)

WAWASAN FIKIH DAKWAH

Nuh berkata: "Ya Tuhanku sesungguhnya aku telah menyeru
kaumku malam dan siang, maka seruanku itu hanyalah menambah
mereka lari (dari kebenaran). Kemudian sesungguhnya aku telah
menyeru mereka (kepada iman) dengan cara terang-terangan,
kemudian sesungguhnya aku (menyeru) mereka (lagi) dengan terang-
terangan dan dengan diam-diam, maka aku katakan kepada mereka:
'‘Mohonlah ampun kepada Tuhanmu, -sesungguhnya Dia adalah Maha
Pengampun. (QS. Nuh : 5-10)

Dakwah Islam adalah perubahan (transformasi) menuju kepada kebaikan
di dunia dan akherat.

2LfJ\ Sl By s o/,w\ &5 Hes G ¢ T

"Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di
akhirat dan peliharalah kami dari siksa neraka” (QS. Al-Bagarah:201)
(5 oy ale ) Lo A JJJ@ Eas 1 J6 we & 25 (A Al ol oF
U5 ki i 135 sk g 105 s 508 5 K 09

(ke ol QG Laal

Dakwah Islam adalah universal, diserukan kepada semua umat manusia.

L -

Bsalas ¥ o0 52T 15 13 s 00 B At g

Dan Kami tidak mengutus kamu, melainkan kepada umat manusia
seluruhnya sebagai pembawa berita gembira dan sebagai pemberi
peringatan, tetapi kebanyakan manusia tiada mengetahui.(QS.
Saba’:28)

Sl Bl & ) UL g

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi)
rahmat bagi semesta alam. (QS. Al-Anbiya:107)



CBaggian Kedux

) 4 wupﬂ\ju\};,:mvu.iﬂé,mm@;&j 25 &) A9 G
ng s SIS AL 2B s &‘y\@swyﬂm

Katakanlah:

"Hai manusia sesungguhnya aku adalah utusan
Allah kepadamu semua, yaitu Allah Yang mempunyai kerajaan langit
dan bumi; tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, Yang
menghidupkan dan mematikan, maka berimanlah kamu kepada Allah
dan Rasul-Nya, Nabi yang ummi yang beriman kepada Allah dan
kepada kalimat-kalimat-Nya (kitab-kitab-Nya) dan ikutilah dia, supaya
kamu mendapat petunjuk”. (QS. Al-A’raf:158)

6) Dakwah kepada al-haq akan selalu berhadapan dengan dakwah kepada
al-bathil

(VA

P

42)

P

"\

g
f:m\” AL

Ay 7Y 5585

24

SR THER R (FL e G EIR TN
\L;Js jj,d\ di (5};;\ 6 ;:J.c L;UMS

Hai kaumku, bagaimanakah kamu, aku menyeru kamu kepada
keselamatan, tetapi kamu menyeru aku ke neraka? (Kenapa) kamu
menyeruku supaya kafir kepada Allah dan mempersekutukan-Nya
dengan apa yang tidak kuketahui padahal aku menyeru kamu (beriman)
kepada Yang Maha Perkasa lagi Maha Pengampun? (QS. Ghafir:41-

7) Jalan dakwah tidak mulus, sarat dengan rintangan.

03] 342055 Y ot
G ;;L’i&
3 |prahim : 9

505 o35 a8 e 5 L sSL
ﬁu; HSCHIN) ﬁm i oy 2l s
RO NN VI

z



8)

WAWASAN FIKIH DAKWAH

Belumkah sampai kepadamu berita orang-orang sebelum kamu
(yaitu) kaum Nuh, 'Ad, Tsamud dan orang-orang sesudah mereka. Tidak
ada yang mengetahui mereka selain Allah. Telah datang rasul-rasul
kepada mereka (membawa) bukti-bukti yang nyata lalu mereka
menutupkan tangannya ke mulutnya (karena kebencian), dan berkata:
"Sesungguhnya kami mengingkari apa yang kamu disuruh
menyampaikannya (kepada kami), dan sesungguhnya kami benar-benar
dalam keragu-raguan yang menggelisahkan terhadap apa yang kamu
ajak kami kepadanya" (QS. Ibrahim:9)

Dakwah itu mencerahkan, menggerakkan, dan menggembirakan.

A St d1 ks 03 L8 ) ol 6. B £ 28 8 s s

Swel

Alif, laam raa. (Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu

supaya kamu mengeluarkan manusia dari gelap gulita kepada cahaya

terang benderang dengan izin Tuhan mereka, (yaitu) menuju jalan
Tuhan Yang Maha Perkasa lagi Maha Terpuji. (QS. Ibrahim : 1)

e SAE e M shy A2 B U G 1Ty o)l lplasg 19T 5,0l
G140 14T 50 Bl o 1401 158 0 BL S5 L e alols e
Awt 080 &% SIS 5

Dan orang-orang mukmin dan beramal soleh serta beriman
kepada apa yang diturunkan kepada Muhammad dan itulah yang haq
dari Tuhan mereka, Allah menghapuskan kesalahan-kesalahan mereka
dan memperbaiki keadaan mereka. Yang demikian adalah karena
sesungguhnya orang-orang kafir mengikuti yang bathil dan
sesungguhnya orang-orang mukmin mengikuti yang haq dari Tuhan
mereka. Demikianlah Allah membuat untuk manusia perbandingan-
perbandingan bagi mereka.(QS. Muhammad: 2-3)

(ks ol oly) 1535 N5 15235 15l N5 12 2 JB 88 o 2 ST 3e



CBaggian Kedux

9) Dakwah merupakan manifestasi dari karakteristik Islam.
C) Tujuan Dakwah Islam

1) Menyebarkan Islam dan ajaran tauhid kepada semua manusia, sebagai
individu ataupun masyarakat, sehingga mereka merasakan Islam
rahmatan lil- ‘alamin.

2) Menumbuhkan kesadaran tentang kewajiban eksistensial manusia di
dunia; menunaikan amanah kehambaan dan kekhalifahan di bumi.

3) Menunaikan kewajiban mengamalkan perintah-perintah Allah dan
mengikuti sunnah Rasul-nya, Nabi Muhammad saw., menjauhi segala
larangan-larangan guna mendapat karunia dan ridha-nya di dunia dan
akhirat, dan untuk mencapai masyarakat yang sentausa dan bahagia,
disertai nikmat dan rahmat Allah yang melimpah-limpah, menuju
baldatun thayyibatun wa Rabbun Ghafur.

4) Melestarikan nilai-nilai Islam dari generasi ke generasi di kalangan umat
Islam. Meluruskan akhlag manusia, amar ma’ruf dan nahi munkar,
mengeluarkan manusia min al-dzulumat ila al-nur.

5) Menumbuhkan kesadaran tentang kehidupan akherat sebagai terminal
akhir eksistensi kehidupan manusia di dunia. Pewarisan surga sebagai
cita-cita tertinggi kehidupan mereka.

D) Perintah Dakwah dalam Al-Qur’an dan Sunnah

1) An-Nahl ayat 125

°

HET 38 85 O) sl o (@b ol aind alaesdiy sy &g Jol ) 83
Gy glol 3hy ot 08 o 08
Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik.
Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa



WAWASAN FIKIH DAKWAH

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-
orang yang mendapat petunjuk.(QS. Al-Nahl : 125)

2) Ali Imran ayat 110

4 P

35 B Ogadiy SCA p 03655 Syraly 08 LA Ex AT Al Ra 2
dww\ ("Ar{‘) }U\ V.@...a V"L \’jo- d\g ULQ\ J.a\ u.»\’

Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia,
menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan
beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih
baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan
mereka adalah orang-orang yang fasik. (QS. Alu Iran:110)

3) Al-Taubah ayat 71

P23

Oshadly S 5 O3aiss el Db Jas $U5T adlats SG3al Osddly
A E IR SRR RS (RN IR TN A

Dan orang-orang yang beriman, lelaki dan perempuan,
sebahagian mereka (adalah) menjadi penolong bagi sebahagian yang
lain. Mereka menyuruh (mengerjakan) yang ma'ruf, mencegah dari
yang munkar, mendirikan shalat, menunaikan zakat dan mereka taat
pada Allah dan Rasul-Nya. Mereka itu akan diberi rahmat oleh Allah;
sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.(QS. Al-
Taubah:71)

Pada Al-Taubah ayat 67, Allah SWT menerangkan sifat orang-orang
munafiq sebagai berikut :

Oyanais Syaall o2 O3eiay Sy Ol asi (s tdeais Sl Oslid)

P \,4’. £, 0

Skuldl 4 Guid)) &) 142



CBaggian Kedux

Orang-orang munafik laki-laki dan perempuan. sebagian dengan
sebagian yang lain adalah sama, mereka menyuruh membuat yang
munkar dan melarang berbuat yang ma'ruf dan mereka
menggenggamkan tangannya. Mereka telah lupa kepada Allah, maka
Allah melupakan mereka. Sesungguhnya orang-orang munafik itu
adalah orang-orang yang fasik. .(QS. Al-Taubah:67)

4) Al-Ma’idah ayat 78-79

155 1322 G S5 Z55 ) (g 5915 O 2 i) 8 B 1S ) o)

Selaks 158 L i NEH ;ﬁ 52 03l Y IS8 0yl

Telah dila'nati orang-orang kafir dari Bani Israil dengan lisan
Daud dan Isa putera Maryam. Yang demikian itu, disebabkan mereka
durhaka dan selalu melampaui batas. Mereka satu sama lain selalu
tidak melarang tindakan munkar yang mereka perbuat. Sesungguhnya
amat buruklah apa yang selalu mereka perbuat itu.

5) Al-‘Ashr ayat 1-3

13201553 L 1301555 o lal 1Lz 150 el NI S &y . asly

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam
kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal
saleh dan nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat
menasehati supaya menetapi kesabaran.

6) Hadis Riwayat Imam Bukhari rahimahullah

-
) T <

Og5

\n\

3 S 06 e ik agesn 81D g2 o KS r’“ ’,333 NHEREIN

JL;L;L;L,DJ*,J\

o‘;

o i G ED g eSel Rl i i diiis ek

f



WAWASAN FIKIH DAKWAH

B e&ad el dngy i 8 ds W & 06 b dasd ) o O
;M s 55 J6 s 3 a,mwwwwuww
J,m‘ﬁ\;.i; 5386 o3 ) \M(._(ALL;\M(._{,@ML;\MV.{,«"”” R
W e 3 ol i 5 ot Lot {2 2l J6 e \}Juwb
i by 18ak &g B i 1
7) Hadis riwayat Imam Muslim rahimahullah

s 15 288 o op ok dlog e & o A1 0525 Las aan T 06
gagswiazjg@%;uumwd@xﬁggm

Gn

P

8) Hadis riwayat Imam Tirmidzi rahimahullah

Sl 0y i iy 6 &jwﬁﬂ‘&ﬁsﬂj‘ oL o3 EBis e
6 5,35 % i e 1S Gy M £ Ka 0 5 K e Bgais gl

2

SURSIERM

E) Keutamaan Dakwah dalam Al-Qur’an dan Sunnah

1. Fushshilat ayat 33
Gt e 51 065 Bs g d ) s 22 Y sl g

Siapakah yang lebih baik perkataannya daripada orang yang
menyeru kepada Allah, mengerjakan amal yang saleh, dan berkata:
"Sesungguhnya aku termasuk orang-orang yang menyerah diri?"

2. Al-Ahzab ayat 45-46; profesi yang sangat mulia pada diri Rasulullah
SAW



CBaggian Kedux

it s 3 1 ) U3 15 3t s Aol 6 630 el

Hai Nabi, sesungguhnya Kami mengutusmu untuk jadi saksi, dan
pembawa kabar gemgira dan pemberi peringatan, dan untuk jadi
penyeru kepada Agama Allah dengan izin-Nya dan untuk jadi cahaya
yang menerangi.

3. Hadis riwayat Imam Muslim rahimahullah

& AN L;\ e3 2 E {;J.L’ I L;La Z)/? oA /i o
:)L{;‘J)\;ﬂ ‘_;l L/C«S :).35 ﬁ)y\ uﬁ JJ.> 2 Y uﬁ /};,-\ ’:/ J; |

5. Hadis riwayat Imam Tirmidzi rahimahulléh

ey i S B 8 o8
};-\ u‘u‘(’-l’/‘; ; 4’5 @jﬁ_\ é_;_/ /J;L;_L}:/Q?\

F) Hukum Menunaikan Dakwah

Sejatinya menunaikan tugas dakwah merupakan kewajiban bagi setiap
muslim dan muslimah. Dakwah dapat dilaksanakan secara individu ataupun
kolektif (jamaah). Hal ini berdasarkan firman Allah SWT :



WAWASAN FIKIH DAKWAH

Al S o o3t gl dyts S ) 0% BT KL
3705034
Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang

menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan
mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung.

dan sabda Rasulullah SAW :

Lol 85 4125 e § 0 el e £ 8 o 850 150 15 o
380K

e,

Dr. Abdul Karim Zaidan memandang bahwa melaksanakan dakwah
secara kolektif dan terorganisir merupakan satu keharusan (dlarury) ketika
para da’i menghadapi permasalahan dakwah yang lebih kompleks, karenajelas,
kondisi semacam ini tidak dapat diselesaikan dengan daya juang perseorangan
yang bercerai-berai. Penegasan ini terbaca ada sirah Nabawiyah ketika beliau
SAW memerintahkan setiap orang yang baru saja masuk Islam untuk
bergabung dan berhijrah ke Darul Hijrah agar kerja keras mereka semakin
solid dan berada dibawah arahan Rasulullah SAW secara langsung.®® Hal ini
diteguhkan pula oleh Firman Allah dalam Al-Ma’idah ayat 2 berikut ini :

Sl Sl B &y 180 oipdalls Y1 B 15565 Vs o5l ) B 1556

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan
dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan
pelanggaran. Dan bertakwalah kamu kepada Allah, sesungguhnya
Allah amat berat siksa-Nya.

37 Alu Imran : 104
3 HR Muslim
39 Abdul Karim Zaydan, Ushul al-Dakwah (Beirut: EI-Risalah Publisher, 1420), him. 310-311



CBaggian Kedux

Sebagian umat Islam berpendapat bahwa dakwah tidak wajib atas setiap
muslim dan muslimah. Status hukum melaksanakan dakwah ialah wajib
kifayah bagi para ulama dan agamawan. Mereka mengatakan, konteks perintah
berdakwah dalam surat Alu Imran ayat 104 tidak menunjuk kepada
keseluruhan umat Islam, tetapi bagi sebagian saja di antara mereka. Karena
”asia” di sini, bermakna ”u225” (menunjuk makna sebagian).

Penjelasan dan bantahan atas pandangan tersebut, menurut Zaydan,
dapat merujuk kepada pedapat Ibnu Katsir yang memaknai ayat tersebut
sebagai “seyogyanya ada sekelompok di antara umat ini yang secara spesifik
(menghadapi tantangan-tantangan dakwah yang lebih kompleks), meskipun ia
bersifat wajib atas setiap individu umat Islam sesuai dengan kemampuannya
masing-masing.”

Al-Imam Al-Razy dalam tafsirnya megatakan bahwa kata ”aSis” yang
terdapat dalam ayat 104 dari surah Alu Imran menunjuk kepada makna
‘penjelasan’ ((5) dan tidak bermakna ’sebagian’ (u==s), berdasarkan dua
alasan; 1) bahwasanya Allah mewajibkan amar maruf nahi munkar kepada
semua umat dalam surat Alu Imran ayat 110; dan 2) tidak ada seorang
mukallafpun kecuali wajib atas diriya amar maruf nahi munkar, sesuai dengan
kemampuan dan kapasitasnya, bi al-yad aw bi al-lisan aw bi al-galb. Dengan
demikian dapat ditegaskan bahwa makna ayat 104 dari surah Alu Imran
tersebut ialah “jadilah kalian sebagai umat yang menyeru kepada kebaikan,
memerintahkan yang ma’ruf dan mencegah yang munkar. "

Sebagai jalan tengah perbedaan pendapat tersebut, ada baiknya kita
megambil makna yang tersirat dalam gagasan Imam Ibnu Katsir yang telah
dikemukakan di atas. Artinya, dalam perkara-perkara dakwah yang mampu
dilakukan oleh setiap individu umat maka dakwah menjadi kewajiban
idividual (wajib ‘ainy). Sementara dalam berbagai permasalahan dakwah yang
lebih rumit dan kompleks serta membutuhkan kerja kolektif dan sinergis antar
individu dan jamaah umat atau juga membutuhkan media dan sarana yang
lebih berat maka, dalam konteks ini, dakwah bersifat kifayah.

40 Abdul Karim Zaydan, Ushul...him. 311-312



WAWASAN FIKIH DAKWAH

G) Sistem Dakwah

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, ‘sistem’ berarti : perangkat

unsur yang secara teratur saling berkaitan sehingga membentuk suatu
totalitas.*!

Sistem dakwah ialah sejumlah unsur dan perangkat dalam kegiatan

dakwah yang saling terkait (integral) untuk mencapai tujuan dan target
dakwah. Beberapa unsur penting dalam kegiatan dakwah sebagi berikut:

1)

2)

Da’i/Muballigh

Da’i/muballigh Muhammadiyah adalah pelaku tabligh/dakwah,
baik di internal Persyarikatan maupun di tengah masyarakat yang
memenuhi kriteria dan kompetensi (substantif dan metodologis) sebagai
seorang muballigh dalam menjalankan tugasnya, serta tulus ikhlas
menjadi tauladan, pengayom dan pemberdaya bagi umat.

Kompetensi Muballigh

Kompetensi da’i adalah sejumlah pemahaman, pengetahuan,
penghayatan dan perilaku serta keterampilan tertentu yang harus ada pada
diri da’i , agar mereka dapat melakukan fungsinya dengan memadai.
Dengan demikian, kompetensi bagi seseorang merupakan suatu
gambaran ideal dan sekaligus sebagai target yang harus mereka penuhi.
Kompetetnsi secara garis besar dapat dikategorikan menjadi dua :

a) Kompetensi Subtantif:
1. Pemahaman agama Islam cera cukup, tepat dan benar.

Semakin luas pengetahuan agama seorang da’i , semakin banyak ia
dapat memeberikan ilmu yang ia miliki untuk masyarakat. Dan
begitu juga sebaiknya, semakin sedikit pengetahuan , maka yang
diberikan kepada masyarakat juga menjadi minimal. Disamping

41 Departeman Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indoesia (Jakarta: Balaipustaka,
1995), him. 950



CBaggian Kedux

itu, pemahaman Islam yang dipahami harus tepat dan benar. Yang
diajarkan dan disebarluaskan haruslah tauhid yang murni.

. Memiliki al-akhlaq al-karimah.

Setiap dai harus berakhlag mulia, konsekuen, dan konsisten
terhadap apa yang diucapkan atau ditulisnya. Setiap dai
akan selalu berada dalam sorotan (spotlight) masyarakat. la akan
selalu diikuti dan dinilai oleh ummat. Ummat menganggap para dai
sebagai guru atau pemimpin informal yang mesti didengar,
dihormati, dan juga ditaati. Akhlaqul karimah harus menjadi
pakaian para dai.

. Mengetahui perkembangan pengetahuan umum yang relative luas.

Dai tidak boleh malas membaca atau merasa telah cukup. Bila
berhenti membaca, maka kemampuan untuk merelavansikan ajaran
Islam dengan perkembangan masyarakat juga akan merosot, dan
paa akhirnya pengetahuan dai akan habis dan tumpul.
Seiring semakin luas pengetahuan keagamaan dan kemasyarakatan
seorang dai, maka seiring itu pula cakrawala dan pemiikiran
audiens (mad 'u) juga akan meningkat.

. Pemahaman hakekat dakwabh.

Dengan pemahaman yang cukup terhadap hakekat, perspektif, dan
proses kegiatan dakwah, akan menjadikan seorang dai menjadi
dinamis dan responsive terhadap permasalahan yang berkembang
dimasyarakat. Dakwah juga akan terhindar dari rutinitas yang
nirsubstantif.

. Mencintai audiens dengan tulus. Para dai adalah pendidik ummat.

Dai harus memiliki sifat tekun, tulus, sabar dan pemaaf.

. Mengenal kondisi lingkungan dengan baik.

Dai harus menguasai dan memahami lingkungan aau ekologi
sosiokultural dan sosiopolitik yang ada. Para dai harus berusaha



WAWASAN FIKIH DAKWAH

mengetahui permasalahan-permasalahan yang dihadapi ummat
dengan membangun sikap empati dan simpati. Metode mujadalah,
hikmah, atau mau’idah hasanah yang harus diterapkan berbeda-
beda, sesuai dengan sasaran dakwabh.

7. Mempunyai rasa ikhlas liwajhillah.

-

O9diih 45 3 (,JQLW Y i lsad)

Ikutilah orang yang tiada minta balasan kepadamu; dan
mereka adalah orang-orang yang mendapat petunjuk.(QS.
Yasin:21)

5,55 Vg s 25 Af Yt 1Sl )

Sesungguhnya kami memberi makanan kepadamu hanyalah
untuk mengharapkan keridhaan Allah, kami tidak menghendaki
balasan dari kamu dan tidak pula (ucapan) terima kasih.(QS. Al-
Insan:9)

b) Kompetensi Metodologis:
1. Mampu membuat perencanaan dakwah

2. Mampu melaksanakan perencanaan tersebut, karena kompetensi
metodelogis ini menjadi terasa penting mengingat pokok pola
kebiksanaan dakwah. Kebijaksanaan dakwah hanya mungkin
terlaksana apabila didukukng oleh tenaga dai yang berompeten,
diantara kompetensi tersebut adalah:

a. Muballigh/dai harus mampu mengindentifikasi permasalahan
dakwah yang dihadapi. Mampu mendiagnosis kondisi
keberagaman objek dakwah yang dihadapi, baik tingkat
individu maupun masyarakat. Karena langkah ini menentukan



CBaggian Kedux

sifat yang tepat dalam rangka menyusun metodelogi dan pesan
dakwah

Muballigh/dai harus mempu mendapatkan mengenai ciri
objektif dan usbjektif objek dakwah serta kondisi
lingkungannya.

Dengan perencanaan tersebut kegiatan dakwah yang dilakukan
benar-bensar dapat menjawab permsalahan dakwah yang ada.

Kemampuan untuk merealisasikan perencanaan tersebut dalam
pelaksanaan kegiatan dakwah. Kemampuan ini mirip dengan
kemampuan actor dakwah. Walaupun factor bakat memegang
peranan signifikan, akan tetapi factor latihan juga menunjang
kompetensi ini.

3) Mad’uw (mitra dakwah).

Mereka terdiri dari berbagai macam golongan dan kelompok

manusia. Ini berimplikasi pada model, metode, materi dakwah dll., yang
variatif tergantung pada kondisi obyektif mad 'uw. Di antaranya;

a.

Segi sosiologis ; Masyarakat terasing, pedesaan, kota kecil dan
kota besar, serta masyarakat marjinal dari kota besar.

Struktur kelembagaan negara; eksekutif, yudikatif, legislatif
Segi tingkatan ; anak-anak, remaja dan orang tua.

Segi kelamin; kelamin ; Laki-laki dan perempuan.

Segi agama; ; Islam dan kafir atau non muslim

Segi kultur keberagamaan; ; Islam dan kafir atau non muslim

Segi profesi da mata pencaharian ; mata pencaharian ; Petani,
peternak, pedagang, nelayan, karyawan, buruh dll.

Struktur ekonomi; Golongan kaya, menegah, dan miskin



WAWASAN FIKIH DAKWAH

i. Segi khusus; khusus ; Golongan masyarakat tuna susila, tuna
netra, tuna rungu, tuna wisma, tuna karya, dan narapidana.

j. Masyarakat seniman; Komunitas masyarakat seniman, baik seni
musik, seni lukis, seni pahat, seni tari, artis, aktris dll.

Secara khusus, terkait dengan pengelompokan mitra dakwah ini,
Muhammadiyah pada Muktamar ke-47 di Makassar telah memutuskan
Konsep Dakwah Komunitas yang disertai dengan identifikasi
permasalahan, metode dan model pendekatan dakwah.

4) Atsar atau Efek Dakwah/Tabligh

a. Kognitif, setelah menerima pesan dakwah, mitra dakwah (mad’uw)
akan menyerap isi dakwah tersebut melalui proses berfikir, dan efek
kogitif ini bisa terjadi apabila ada perubahan pada apa yang
diketahui, dipahami, dan dimengerti oleh mad uw tentang isi pesan
yang diterimanya.

b. Apektif, efek ini adalah merupakan pengaruh dakwah berupa
perubahan sikap, emosi dan tata nilai mad uw setelah menerima
pesan. Sikap adalah sama degan proses belajar dengan tiga variabel
sebagai penunjangya, yaitu; perhatian, pengertian dan penerimaan.

c. Behavioral, efek ini merupakan suatu bentuk efek dakwah yang
berkenaan dengan pola tingkah laku mad uw secara nyata dalam
merealisasikan materi dakwah yang telah diterima dalam pola
tindakan, kegiatan, tindakan dan prilaku sehari-hari.*?

5) Pendekatan Dakwah (approach)

a. Pendekatan Sosial, sebuah cara pandang bahwa mad uw sebagai
makhluk sosial. Model pedekatannya; pendidikan, budaya, politik,
ekonomi.

42 Dr. Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah...hlm. 141-142



CBaggian Kedux

b.

Pendekatan psikologis terdiri dari dua aspek pandangan : pertama,
mad'uw dihadapi sebagai makhluk yang memiliki kelebihan
dibanding degan makhluk lainnya. Oleh karena itu ia harus dihadapi
dengan pedekatan persuasif, hikmah dan kasih sayang; kedua,
kenyataan bahwa disamping mad uw memiliki kelebihan ia juga
memiliki kekurangan dan keterbatasan. la  gagal
mengkomunikasikan tentang diriya karena berbagai problema dan
kesulitan hidup. Nah, pendekatan psikologis ini diperlukan oleh
mad'uw yang membutuhkan pemecahan masalah rohani, baik
dengan bimbingan, penyuluhan, curhat dll.

6) Metode Dakwah/Tabligh.

1.

Dakwah sebagai prosses Islamisasi dalam kehidupan berlangsung
tidak sekali jadi, linear, dan bersifat final tetapi berproses dalam
dinamika sosiologis yang gradual dan diwarnai persambungan,
perubahan, serta perkembangan. Karena itu dakwah sebagai proses
menuju jalan Allah memerlukan pendekatan dan cara yang lebih
sesuai dengan alam pikiran dan keadaan masyarakat, yang dilakukan
dengan hikmah (bil-hikmah), pelajaran yang baik (bi al-maw idhah
al-hasanah), dan perdebatan yang lebih baik (jadilhum bil-/ati hiya
ahsan) sehingga tumbuh kesadaran yang mantap dalam meyakini,
memahami, dan mengamalkan ajaran Islam.

Dalam menghadapi berbagai tantangan kekinian yang sangat
kompleks dan multidimensional, persaingan pasar-bebas, dan
bahkan kompetisi ideologi yang semakin terbuka, Muhmmadiyah
mengedepankan sikap bekerjasama di segala bidang kehidupan
dalam semangat “berjuang menghadapi tantangan” (al-jihad li al-
muw@jahah) lebih dari sekedar “berjuang melawan musuh” (al-jihad
li al-mudradlah).

Kewajiban dakwah hanyalah mengajak dan berusaha semaksimal
mungkin mewujudkan kehidupan yang sejalan dan sesuai dengan
risalah Islam, selebihnya menjadi wilayah hidayah Allah kepada
manusia. Karena itu tidak boleh ada paksaan dalam berdakwah dan



WAWASAN FIKIH DAKWAH

menjalankan ajaran Islam, lebih-lebih menggunakan cara yang
bertentangan dengan misi utama Islam sebagai rahmatan lil- ‘Glamin.

H) Beberapa Kaidah Dakwah/Tabligh

1. Memberi keteladanan sebelum berdakwah
Oslaxs BT L Ol 325 (,iméj\ 032255 54 S0 R

Mengapa kamu suruh orang lain (mengerjakan) kebaktian,
sedang kamu melupakan diri (kewajiban) mu sendiri, padahal kamu
membaca Al Kitab (Taurat)? Maka tidaklah kamu berpikir?(QS. Al-
Bagarah:44)

sl ¥ U dd O B K s 58 05kl Y G 0408 4 1Tl i g
(3-2: Laal)

Wahai orang-orang yang beriman, kenapakah kamu
mengatakan sesuatu yang tidak kamu kerjakan? Amat besar kebencian

di sisi Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang tidak kamu
kerjakan. (QS. Al-Shaff:2-3)

2. Mengikat hati (za 'lif al-qulub) sebelum menjelaskan
W&bwydbﬁyw\m@dﬁj#@w\dwjm
udfyd\ s Al Q; d e Jf}.g Cse 156 ;2‘9\ 3 (ifa)";L:Zj bl eI

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar,
tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu
ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila



CBaggian Kedux

kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah.
Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-
Nya. (QS. Alu Imran:159)

Mengenalkan Islam sebelum memberi beban (taklif)

“o %

$$gkeg aSJaes 20ag g gy Gasabally LI siiing Y ) Y 4T G

Maka ketahuilah, bahwa sesungguhnya tidak ada Ilah
(sesembahan, tuhan) selain Allah dan mohonlah ampunan bagi dosamu
dan bagi (dosa) orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan. Dan
Allah mengetahui tempat kamu berusaha dan tempat kamu tinggal.(QS.
Muhammad:19)

Bertahap (tadarruj) dalam memberi beban
s sy oSG Je 0 e 41 s CT

Dan Al Quran itu telah Kami turunkan dengan berangsur-
angsur agar kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia
dan Kami menurunkannya bagian demi bagian. (QS. Al-Isra’: 106)

S suls 3188 & gl B8 Eaa 1 A0 OTA ale I 3T 19288 0 s

et ety gy 360 Y, s 25 %

Berkatalah orang-orang yang kafir: "Mengapa Al Quran itu
tidak diturunkan kepadanya sekali turun saja?"; demikianlah supaya
Kami perkuat hatimu dengannya dan Kami membacanya secara tartil
(teratur dan benar). Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu
(membawa) sesuatu yang ganjil, melainkan Kami datangkan kepadamu
suatu yang benar dan yang paling baik penjelasannya. (QS. Al-Furgan:
32-33)



WAWASAN FIKIH DAKWAH

Memudahkan, bukan menyulitkan

w_os T

(e ol oly)) 1328 Y5 12255 1nad V5 19325 1 G ¢ s»“ o w‘ N

Yang pokok (ushul) sebelum yang cabang (furu )

S IE0T 24 06 B Jobs Gl By al) ¥ O ssies ) 2436 s
U 10T 22 56 a5 o o ik o-i; sl o @ B gt
T D ferih s 55 il e BB B V«Ac’ Lo 0 O pgales

dslis AL Oyl . (,Jsu\,uwvx,@ \;&;vﬁs\y\yvm Ei
S35k 0088 320y 180 e S a0 10k ) o s Dt

Z
° 0zo

S 0le ol ¢ b ssless SBY G e o F ol Kls i 2K

o

G ol 205 Suf 255 1 oe sl B gty e 30
Sl JB 4 Jl@\@‘wwp‘ﬁ%’“ eee JB LS A1 53T 1 8T

w&%&w\&ww&w\;:&\j@\&;

Czl.\
\ég\
{:

"
TI.\
C;L\
‘e
a\h

Hai orang-orang yang beriman, sukakah kamu aku tunjukkan
suatu perniagaan yang dapat menyelamatkanmu dari azab yang pedih?.
(yaitu) kamu beriman kepada Allah dan RasulNya dan berjihad di jalan
Allah dengan harta dan jiwamu. Itulah yang lebih baik bagimu, jika



CBaggian Kedux

kamu mengetahui. Niscaya Allah akan mengampuni dosa-dosamu dan
memasukkanmu ke dalam jannah yang mengalir di bawahnya sungai-
sungai; dan (memasukkan kamu) ke tempat tinggal yang baik di dalam
jannah 'Adn. ltulah keberuntungan yang besar. Dan (ada lagi) karunia
yang lain yang kamu sukai (yaitu) pertolongan dari Allah dan
kemenangan yang dekat (waktunya). Dan sampaikanlah berita gembira
kepada orang-orang yang beriman. Hai orang-orang yang beriman,
jadilah kamu penolong (agama) Allah sebagaimana Isa ibnu Maryam
telah berkata kepada pengikut-pengikutnya yang setia: "Siapakah yang
akan menjadi penolong-penolongku (untuk menegakkan agama)
Allah?" Pengikut-pengikut yang setia itu berkata: "Kamilah penolong-
penolong agama Allah", lalu segolongan dari Bani Israil beriman dan
segolongan lain kafir; maka Kami berikan kekuatan kepada orang-
orang yang beriman terhadap musuh-musuh mereka, lalu mereka
menjadi orang-orang yang menang. (QS. Al-Shaff:10-14)

Mendidik mad 'uw, bukan memamerkan kesalahanya.

- -~

J:Ebbjibguvb;n Js25 JL;;@;GA\ "\busﬁd\J e ‘d‘f

w\ "L Je" v“*‘y B5E g 06 Seiis ) glas Jg Y 1 J6 " EY
BUY G L0 Y5 " 06 ':»61;;4»@%\”»\ NEN[HRENG T
Y G2 LY 06 S o glas A ¥ 06" sy a6

EEER N N AT R EER TN HNGEEE w\ :J6

G

C_

VG G0 Y5 6 el gas Bi5 Y 16 " A T
S 086 208 " has e B 5k 135 ki g 1065 e o.,bca).s:JG
(Aol 28U el Jlry A& Al s 05Ln]



)

WAWASAN FIKIH DAKWAH

Kepribadian Muballigh/Da’i

Kepribadian muballigh Muhammadiyah merupakan cerminan dari

kepribadian seorang anggota Persyarikatan sebagai berikut :

1.

8.

9.

Memahami hakekat Islam secara menyeluruh mencakup aspek akidah,
ibadah, akhlag dan mu’amalat dunyawiyah; bersumberkan Al-Qur’an
dan Sunnah Magbulah.

Melandasi segala sesuatu dengan niat ikhlas mencari ridla Allah SWT
semata-mata.

Mengamalkan ajaran Islam secara menyeluruh dalam seluruh aspek
kehidupannya, dan berusaha untuk menegakkan Islam dalam kehidupan
pribadi, kehidupan keluarga dan kehidupan bermasyarakat sehingga
terwujud masyarakat utama yang diridlai oleh Allah SWT.

Memiliki semangat jihad untuk memperjuangklan Islam.

Memiliki kemauan dan kesediaan untuk berkorban demi Islam baik
korban waktu, harta, tenaga bahkan nyawa sekalipun.

Mempunyai keteguhan hati dalam mengamalkan, menegakkan dan
memperjuangkan Islam dengan arti kata tidak mundur karena ancaman
dan tidak terbujuk dengan rayuan dan selalu istigamah dalam kebenaran.

Mematuhi pimpinan dalam hal-hal yang disukai dan tidak disukai selama
berada dalam garis kebenaran. Apabila terjadi perbedaan pendapat antara
dia dan pimpinandalam hal yang sifatnya mubah atau ijtihadi dia akan
mendahulukan pendapat pimpinan.

Mengamalkan ukhuwah Islamiyah dalam kehidupan bermasyarakat.

Aktif dalam dakwah Islam (Muhammadiyah) secara murni dan penuh.

10. Bisa dipercaya dan mempercayai orang lain dalam organisasi.



CBaggian Kedux

J) Kunci Keberhasilan Dakwah

Beberapa kunci keberhasilan dakwah, sebagaimana dicontohkan
Rasululah SAW, dimana Rasulullah SAW mendapat pertolongan Alah dalam
mengembangkan kerisalahannya:

1. Rasulullah percaya dengan yakin, bahwa agama yang disiarkan itu adalah
agama yang hag, yang mengalahkan kebathilan.

B85 O bl &y bt 853 S sl o

Dan katakanlah: "Yang benar telah datang dan yang batil telah
lenyap"”. Sesungguhnya yang batil itu adalah sesuatu yang pasti lenyap.
(Q.S Al-Isra’:81)

2. Rasulullah sangat yakin bahwa Allah pasti menolong ummat yang
membela agama Allah :

s i s L K g il B el ) AT s W g

(,fAL‘._o\ Z};ﬁj

Hai orang-orang mukmin, jika kamu menolong (agama) Allah,
niscaya Dia akan menolongmu dan meneguhkan kedudukanmu. Dan
orang-orang yang kafir, maka kecelakaanlah bagi mereka dan Allah
menyesatkan amal-amal mereka. (QS. Muhammad: 7-8)

3. Rasulullah beserta para sahabat benar-benar jihad dengan mengorbankan
harta, tenaga, dan jiwa untuk kepentingan syi’ar Islam.

Sl G B 05 UL 3 B8 sl Gl

Dan orang-orang yang berjihad untuk (mencari keridhaan)
Kami, benar- benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan
Kami. Dan sesungguhnya Allah benar-benar beserta orang-orang yang
berbuat baik.



WAWASAN FIKIH DAKWAH

(Q.S Al-Ankabut:69)

Rasulullah berkemauan keras/kuat dalam memikirkan ummat agar mau
beragama secara benar, walaupun beliau tahu mengenai orang yang
berpura-pura.

Gl o 1l B 1 8) 26T LB Sl 36 GGG

Maka (apakah) barangkali kamu akan membunuh dirimu karena
bersedih hati setelah mereka berpaling, sekiranya mereka tidak beriman
kepada keterangan ini (Al-Quran).(QS. Alkahf:6)

ot OB s 1 g8 By 256 3 063

Berkatalah Rasul: "Ya Tuhanku, sesungguhnya kaumku
menjadikan Al Quran itu sesuatu yang tidak diacuhkan™. (QS. Al-
Furgan:30)

°

55 ) L Gt 19550 VT B 250 I Lt T g Gl L

D3 A r 35 e reb U o Bl TR AT ket o 2

Shing 4 198G 1 1gsled 13808 | o it 1 158Y)

Thaa Siim Miim. Inilah ayat-ayat Al Quran yang menerangkan.
Boleh jadi kamu (Muhammad) akan membinasakan dirimu, karena
mereka tidak beriman. Jika kami kehendaki niscaya Kami menurunkan
kepada mereka mukjizat dari langit, maka senantiasa kuduk-kuduk
mereka tunduk kepadanya. Dan sekali-kali tidak datang kepada mereka
suatu peringatan baru[1075] dari Tuhan Yang Maha Pemurah,
melainkan mereka selalu berpaling daripadanya. Sungguh mereka telah
mendustakan (Al Quran), maka kelak akan datang kepada mereka
(kenyataan dari) berita-berita yang selalu mereka perolok-
olokkan.(QS.Al-Syu’ara’:1-6)



CBaggian Kedux

Rasulullah sangat merasakan penderitaan ummat yang tidak tahu
kebenaran, keras kemauannya untuk kesejahteraan ummat dan sangat
kasih sayang.

i /," 2. 4 i}a 0}5// ] - a‘%/ PR aj ,5320 ﬂ}/ o}// ° %t
G Oogt bty 3 a2 2z G ol By iSO 0 Jpl 3835 1

ol sl 5 5y Sl A A Y s o 5 B0

Sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu
sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan
(keimanan dan keselamatan) bagimu, amat belas kasihan lagi penyayang
terhadap orang-orang mukmin. Jika mereka berpaling (dari keimanan),
maka katakanlah: "Cukuplah Allah bagiku; tidak ada Tuhan selain Dia.
Hanya kepada-Nya aku bertawakkal dan Dia adalah Tuhan yang
memiliki 'Arsy yang agung". (QS. Al-Taubah: 128-129).

Rasulullah sangat tinggi akhlagnya dan mulia budi pekertinya.
e st i a5

Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung (QS.
Al-Qalam: 4)

Rasulullah tidak pernah atah hati, dan selalu memberi maaf kepada orang
lain yang berbuat tidak senonoh.

e 26 s et I B 5 e g 2 e e g S
A S By e 058 e g 0 g sy g

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar,
tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu
ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila
kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah.



WAWASAN FIKIH DAKWAH

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-
Nya (QS. Ali-Imran: 159).

Rasulullah senantasa berendah hati, tetap tenang, tabah, tidak gentar
menghadapi lawan.

Oyl 3T 18 18005 16 88 220 15 T 2,0 T g
Hai orang-orang yang beriman. apabila kamu memerangi pasukan

(musuh), maka berteguh hatilah kamu dan sebutlah (nama) Allah
sebanyak-banyaknya agar kamu beruntung. (QS. Al-Anfal: 45).






Dakwah itu mencerahkan,
menggerakkan dan menggembirakan.
Gemberikanlah!!!

Jangan Ralian membuat orang lari!!

MudahRanlah, Jangan kalian persulit!







SBayian Ketiga
ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN
KEMANUSIAAN UNIVERSAL

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-3
Al-Hayat al-Thayyibah fi al-Islam :

IMPLEMENTASI ISLAM SEBAGAI “THE WAY OF LIFE”

A. Islam Sebagai Pandangan, Metode dan Tujuan Hidup

Dengan uraian di atas dapat dipahami bahwa Islam tidak lain
merupakan pandangan hidup (way of life) atau bagaimana cara hidup yang
benar menurut Allah, Sang Maha Pencipta, terhadap manusia dan
lingkungannya sebagai ciptaanNya. Atas dasar itulah barangkali Allah
bertitah kepada manusia agar selalu menghadapkan (memperhatikan) dirinya
kepada agama yang lurus (dienul gqoyyim) yang juga dating dari Allah SWT
(Q.S. ar-Rum: 43) dan agama yang sesuai dengan konsep penciptaan (fitrah,

blueprint) manusia (Q.S ar-Rum: 30)

0 0 5 B0 Gl o Y e 0 L ) Bl U 1 g 3
520z ¥ 0 57 55

i



SBagian Ketiga

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah;
(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut
fitrah itu. Tidak ada peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang
lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Q.S ar-Rum: 30)

Sebab bila manusia sebagai ciptaan Allah SWT, hidupnya diatur dengan
aturan, maka akan tercapai kehidupan yang baik.

Islam sebagai sumber dan jalan kebenaran yang berasal dari Allah SWT
adalah pandangan hidup yang bukan saja diperuntukan bagi kesejahteraan
kaum muslimin, melainkan juga bagi semua ummat manusia, rahmat bagi
seluruh alam. Islam yang bersumber pada kebenaran ilahiyah, baik yang
terkandung dalam ayat-ayat al Quran dan Sunnah Rasul maupun dalam ayat-
ayat kauniyah, adalah jalan, pedoman, dan sekaligus tujuan hidup bagi setiap
muslim dimanapun dan dizaman apapun. Islam adalah jalan purna, baik
dalam makna penyempurna ajaran-ajaran Allah lewat nabi terdahulu (wahyu)
maupun dalam kaitan dengan pandangan hidup manusia yang bersifat ra ‘yu.
Dengan demikian, Islam adalah ajaran yang komplementer terhadap
pandangan hidup lainnya.

Islam adalah nilai-nilai dasar dan norma-norma serta pengetahuan atau
pemberitahuan llahi yang terkandung dalam al- Qu’ran dan diperjelas dengan
sunah Rasul. Dalam kaitan tersebut, maka bagi stiap muslim, Islam adalah
suatu kebenaran yng mutlak sifatnya, universal dan eteral, serta tidak terikat
oleh ruang dan waktu.

Dalam arti tersebut, Islam mengatur berbagai hubungan manusia, baik
dengan Tuhannya, dengsan sesame, maupun dengan alam lingkungannya.
Sebaai suatu system yang mengatur hubungan manusia tersebut, Islam terdiri
atas komponen-komponen agidah (tata keimanan), syari’ah (tata kaidah
hokum) berupa ibadah maupun mua ’malah, dan akhlak (tata kaidah moral),

yang satu berkaitan erat dengan yang lain. Sebagai agama yang mengatur

2)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
pelbagai kehidupan dan penghidupan manusia. Nilai-nilai dasar dan norma-
norma asasi Islam memberi patokan-patokan pokok mengenai segala aspek
kehidupan manusia. Dengan demikian ssistem-sistem social, politik,
ekonomi, pendidikan, dan system budaya lain yang islami adalah system-
sistem yang berdasar syari’ah ( ibadah dan muamalah) dan akhlak Islam,
serta berakarkan akidah Islam.

Mengingat pengertian Islam sebagai rahmat lil ‘alamin di atas, maka
tujuan hidup, baik sebagai individu maupun sebagai kelompok warga
masyarakat, warga Negara da warga dunia, adalah merealisasikan kebenaran
ajaran Allah SWT dalam kehidupan pribadi dan bermasyarakat di seluruh
aspek kehidupan. Bagi setiap muslim, tujuan dalam aspek apapum tidak akan
terlepas dari tujuan umum hidupnya yang ditimba dar pedoman hidupnya,
yaitu al Qur’an dan Sunnah Rasulullah.

Secara individual, dengan hidup secara Isam, maka seseorang akan

memiliki pribadi yang istiqgomah :

’

l93a5lg 132 Vg 1eslE YT 2SSl N JES 1A F D 16 Sl O
Oyded A7 Sy

“Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: "Tuhan kami ialah
Allah" kemudian mereka meneguhkan pendirian mereka, maka malaikat
akan turun kepada mereka dengan mengatakan : "Janganlah kamu takut
dan janganlah merasa sedih; dan gembirakanlah mereka dengan jannah
yang telah dijanjikan Allah kepadamu”. (Fushilat: 30)
Mereka mampu melaksanakan kebaikan (al birr) (Q.S. al Bagarah:
177). Keluarga sebagai unit terkecil masyarakat akan mampu menciptakan
keluarga sakinah dan akhirnya akan dapat membentuk masyarakat

marhamah. Dengan ungkapan lain Islam sebagai tujuan hidup akan

13,

mengantar pemeluknya untuk:



SBagian Ketiga

Terwujudnya pribadi yang diridhai Allah, yaitu pribadi muslim yang
paripurna, yang penuh dengan moralitas iman, Islam, tagwa, dan ihsan
(Q.S. al-Bagarah 177).

AV a3y AL aT 252 5 EST5 Oy 3,aN (18 Saeds 150585 0T 5 o)
55 Gsledly Ay A s 5 e DA T Gl sy 55l
19156 13 daugr gyl S 515 sl atsfs S 35 Gy 2

Osaztll 1A Eldoly 1500 2 ) Sl WU Gmg o5 LU (3 6 pllally

“Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu
kebajikan, akan tetapi sesungguhnya kebajikan itu ialah beriman kepada
Allah, hari kemudian, malaikat-malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan
memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya, anak-anak
yatim, orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan pertolongan) dan
orang-orang yang meminta-minta; dan (memerdekakan) hamba sahaya,
mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang
menepati janjinya apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar
dalam kesempitan, penderitaan dan dalam peperangan. Mereka itulah
orang-orang yang benar (imannya); dan mereka itulah orang-orang
yvang bertakwa”.

Terwujudnya rumah tangga yang diridhai Allah SWT yaitu rumah
tangga yang sakinah yang diliputi mawaddah serta rahmah anugerah
Ilahi Rabbi (Q.S. ar-Rum: 21)

b) B3 8350 2y sy ) 155 g eSS e oS0 s 8T wigl g
Oy a3l oY S5
“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat
tanda-tanda bagi kaum yang berfikir”.

Terwujudnya garyah mubarakah (lingkungan kampong, kampus,
komplek kerja, dll) yang marhamah, yaitu garyah yang kondusif dan
layak menerima berkah Allah SWT dari berbagai arah, disebabkan
warganya beriman dan bertaqa kepada Allah SWT (Q.S. al A’raf : 96)

1835255 osVlg et G oA aglle it 38y 1T (d) T BT 3
555 158G 2hEis

“Jikalau sekiranya penduduk negeri-negeri beriman dan bertakwa,
pastilah Kami akan melimpahkan kepada mereka berkah dari langit dan
bumi, tetapi mereka mendustakan (ayat-ayat Kami) itu, maka Kami siksa
mereka disebabkan perbuatannya”.

Terwujudnya negeri yang diridhai Allah SWT, yaitu baldatun
thayyibatun wa rabbun ghafur (Q.S. Saba’: 15)

398 &5 i
“Sesungguhnya bagi kaum Saba " ada tanda (kekuasaan Tuhan) di tempat
kediaman mereka yaitu dua buah kebun di sebelah kanan dan di sebelah
kiri. (kepada mereka dikatakan): "Makanlah olehmu dari rezeki yang
(dianugerahkan) Tuhanmu dan bersyukurlah kamu kepada-Nya.
(Negerimu) adalah negeri yang baik dan (Tuhanmu) adalah Tuhan Yang
Maha Pengampun".
Terwujudnya peradaban dunia yang diridhai Allah, yaitu dunia yang
hasanah, yang berkesinambungan dengan akhirat yang hasanah pula
(Q.S. al-Bagarah 201, Q.S. al-Qashash:77, QS.al-A’raf 156)

1)



SBagian Ketiga

JWIOlde B s 51 (35 i W) 3 W1 S5 dsad Ba adeg

.

“Dan di antara mereka ada orang yang berdoa: "Ya Tuhan kami, berilah
kami kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat dan peliharalah kami
dari siksa neraka".(Q.S. al-Bagarah 201)

B Gl GE 2ua s WA e sl 8 V3 521 5101 B JET L A3

ekt EL Y A0 Gy 25T 3 s 15 Y5 84)

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu
(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan
bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada
orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan
janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah
tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan”.( Q.S. al-
Qashash:77)

B. Islam Sebagai Sumber Konsep

Pada bagian mukadimah telah dikemukakan, bahwa dakwah dalam satu
aspeknya ialah upaya untuk merealisasikan Islam sebagai rahmatan lil
‘alamin, fungsi kerahamatan dakwah. Ada dua hal pokok yang berkaitan
dengan tersebut, yaitu: (a) upaya ‘menerjemahkan’ nilai-nilai normatif Islam
menjadi konsep-konsep yang operasional, dan (b) upaya merealisasikan
(implementasi) konsep-konsep tersebut dalam masyarakat. Dengan demikian,
upaya menunaikan fungsi kerahmatan dakwah berarti juga upaya kita untuk
membuktikan bahwa Islam benar-benar mampu untuk menjawab persoalan
zaman, atau dengan ungkapan lain, membuktikan Islam sebagai agama yang
“kontekstual”. Kontekstualitas di sini bukan berarti “mengadaptasikan”
(menyesuaikan) Islam dengan kondisi dan persoalan masyarakat yang ada,
melainkan “mengoperasionalkan” Islam menghadapi kondisi budaya yang

berkembang.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Uraian di atas sebenarnya mengisyaratkan kepada kita bahwa dalam
satu sisinya, Islam adalah sumber konsep bagi kehidupan manusia. Islam
sebagai sumber konsep tersebut selama ini lebih sering diartikan dalam
konteks individual saja, dan kalau pun menyangkut konteks kemasyarakatan
biasanya hanya yang menyangkut aspek ubudiyah saja. Isyarat Allah yang
terkandung dalam ke-rahmatan lil ‘alamin-an Islam di atas memang sudah
menyadarkan kita, bahwa ajaran Islam mencakup semua aspek kehidupan
manusia (spiritual maupun non-spiritual seperti: sosial, ekonomi, politik,
budaya, dsb) pada Dberbagai peringkat kediriannya (individu,
jamaah/masyarakat, bangsa, umat manusia). Kekurangan kita selama ini ialah,
kesadaran dan keyakinan tersebut tetap berhenti sebagai keyakinan saja,
karena kita belum mampu merealisasikannya, terutama menghadapi

perkembangan zaman yang selalu berubah.

Dengan demikian persoalan pokok kita ialah bagaimana menjadikan
Islam sebagai sumber konsep? Dengan cara bagaimana kita mampu
menjabarkan nilai-nilai normatif Islami yang terdapat dalam al-Qur’an dan
Sunnah tersebut menjadi konsep-konsep kehidupan yang operasional, yang

dengan mudah dapat dilaksanakan.

Seperti telah dikemukakan di depan, upaya umat Islam dalam menjawab
pertanyaan di atas adalah merupakan upaya yang akbar, yang melibatkan
seluruh kemampuan umat, terutama para ulama dan cendekiawannya.
Dakwah dalam kaitan ini berarti mencakup hal-hal yang bersifat normatif,
konseptual, sampai hal-hal yang bersifat teknis, operasional. Uraian berikut
tidak akan menjawab secara tuntas persoalan di atas, melainkan
mengidentifikasi beberapa pendekatan yang dapat dilakukan dalam rangka

mewujudkan Islam sebagai sumber konsep.

o,



SBagian Ketiga

Dalam rangka operasionalisasi nilai-nilai normatif Islam dalam
kehidupan, setidak-tidaknya dapat dilakukan beberapa model pendekatan.
Model pendekatan ini antara lain berupa: (1) pengembangan pendekatan
ijtima’i dan (2) merentang garis-istilahi antara terma gauliyah dengan terma

kauniyah.

Pendekatan ijtima’i yang dimaksud ialah upaya menafsirkan
(mengoperasionalkan) istilah qur’ani dari yang selama ini hanya bersifat
individual menjadi yang bersifat jamak atau sosial. Istilah jamak di sini
mengandung makna community (kelompok manusia dalam satuan geografis
tertentu) maupun makna society (kelompok manusia dengan ciri/profesi

tertentu).

Sedangkan yang dimaksud dengan merentang garis-istilahi antara
terma gauliyah dengan terma kauniyah, ialah mencoba mencari titik temu
(merentang benang merah) antara istilah atau terminologi qur’ani dengan
istilah atau terminologi ilmu pengetahuan. Atau dengan ungkapan lain,
menjabarkan terminologi qur’ani dengan bahasa ilmu pengetahuan. Apabila
hal ini dapat dilakukan, maka terbuka kesempatan lebih luas dan lebih mudah
untuk mencoba menjabarkan konsep normatif tersebut dalam konsep teknis
yang operasional. Hal ini dimungkinkan karena olah-konseptual memang
merupakan bagian dari tradisi keilmuan, baik ilmu pengetahuan eksakta

maupun sosial.

Sebagai contoh misalnya penafsiran istilah fakir atau miskin. Selama
ini, kedua istilah qur’ani ini lebih sering ditafsirkan secara individual, yaitu si
Fulan yang papa, yang tidak punya apa-apa, sementara penafsiran secara
sosial (jamak), yang kemudian dikaitkan dengan istilah sosiologis, akan

mempunyai gambaran yang lain. Miskin dan fakir secara sosial dapat berarti



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
penduduk di daerah kumuh (makna komunitas) atau gelandangan (makna
sosietas), atau buruh tani, petani gurem, nelayan, atau kelompok masyarakat

yang terugikan baik ekonomis maupun sosial.

Dengan pergeseran penafsiran ini maka model pemecahan atau
penyantunan yang dilakukan pun akan berbeda. Dalam makna sosial (jamak)
secara otomtis akan menyangkut struktur masyarakat dan berbagai keterkaitan
struktural lainnya. Sebagai konsekuensinya maka bagaimana umat akan
merealisasikan perintah (peringtan) Allah dalam al-Ma’un misalnya, akan
menjadi berbeda sama sekali dengan apa yang selama ini dilakukan.

Beberapa mujtahid dan pemikir besar Islam, memang telah memulai
usaha di atas yang biasanya mengambil tema-tema yang besar. Namun,
mengingat begitu luasnya kehidupan manusia, dan begitu lengkapnya ajaran
Islam, rupanya usaha besar ini perlu lebih digalakkan lagi di kalangan para
ulama dan cendekiawan Islam. Untuk kerja besar ini tidak harus dimulai
dengan tema-tema besar, tetapi dapat dari hal-hal yang kecil, seperti halnya

contoh-contoh di atas.
Islam dan Keadilan Sosial

Di depan telah dikemukakan, bahwa tauhid merupakan sentral ajaran
bagi semua aspek kehidupan muslim. Namun demikian, dalam kenyatannya
masih ada sebagian umat yang belum memahami makna tauhid sebenarnya.
Sebagai kelanjutan pemahaman yang tidak purna ini, akan melahirkan
perilaku yang tidak tauhidi, yang pada gilirannya justru akan melahirkan
berbagai kemandegan. Sering dikatakan bahwa keterbelakangan ekonomi,
stagnasi intelektual, degenerasi sosial, dan pelbagai macam kejumudan

lainnya yang diderita oleh masyarakat muslim, sesungguhnya berakar pada



SBagian Ketiga

kemerosotan tauhid. Oleh karena itu, untuk melakukan restorasi dan
rekonstruksi manusia Muslim, baik secara individual maupun kolektif, tauhid
adalah masalah pertama dan terpenting untuk segera dipersegar dan

diluruskan.

Suatu hal yang tidak boleh dilupakan ialah bahwa dalam perilaku
tauhidi, komitmen seorang muslim tidak saja terbatas pada hubungan
vertikalnya dengan Tuhan, melainkan juga mencakup hubungan horizontal
dengan sesama manusia dan selurun makhluk, dan hubungan-hubungan ini
harus sesuai dengan kehendak Allah. Kehendak Allah ini memberikan visi
(pandangan) kepada kita untuk membentuk suatu masyarakat yang mengejar
nilai-nilai utama dan mengusahakan tegaknya keadilan sosial. Pada
gilirannya, visi ini memberikan inspirasi pada kita untuk mengubah dunia di
sekelilingnya agar sesuai dengan kehendak Allah, dan inilah misi manusia

Muslim.

Misi tersebut menuntut serangkaian tindakan agar kehendak Allah
tersebut terwujud menjadi kenyataan, dan misi ini merupakan bagian integral
dari komitmen kita kepada Allah. Misi untuk mengubah dunia, menegakkan
kebenaran dan keadilan, merealisasikan pelbagai nilai utama, dan
memberantas kerusakan di muka bumi (fasad fil ardh), bukanlah sekedar
suatu derifat, melainkan merupakan bagian integral dari komitmen manusia
muslim kepada Allah. Gabungan manusia-manusia tauhid inilah yang
kemudian membentuk suatu ummah. Dengan menegakkan kebenaran dan
keadilan (amar ma’ruf) dan memberantas kejahatan (nahi munkar) sebagai
dua ciri utamanya, umat tauhid menunjukkan sasaran dari gerakannya bukan
pada bangsa atau kelompok masyarakat tertentu, melainkan pada seluruh

kemanusiaan itu sendiri, seperti difirmankan oleh Allah (QS. Ali Imran: 110).



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia,
menyuruh pada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar, dan
beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih
baik bagi mereka; di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan
mereka adalah orang-orang yang fasik. (Ali Imran 110)

Dari uraian di atas diketahui bahwa umat Islam mempunyai kewajiban
untuk menegakkan suatu orde sosial yang adil dan etis. Al-Qur’an mengutuk
ketimpangan ekonomi dan ketidakadilan sosial, dan menyuruh kita untuk
menegakkan suatu tatanan sosial yang etis dan egalitarian. Surat-surat al-
Qur’an yang diturunkan kepada Muhammad SAW sewaktu beliau masih
berada di Makkah, mengecam keras dua macam masalah yaitu (a) politeisme
atau kemajemukan dewa-dewa yang simtomatis dari masyarakat yang
terpecah-belah, dan (b) disparitas sosio-ekonomi yang bersarang pada
keterpecahbelahan masyarakat. Kedua hal ini merupakan dua sisi dari suatu
mata uang. Al-Qur’an berulang kali menyerang disparitas ekonomi, justru
masalah ini memang sangat sulit dipecahkan (QS. al-Ma’un: 1-7). Manusia
tidak dilarang untuk mengumpulkan harta benda, akan tetapi penyalahgunaan
kekyaan, yang menyebabkan manusia buta terhadap nilai-nilai luhur, dikecam
keras oleh Allah (QS. Ali Imran: 14; Yunus: 23).

Tahukah kamu (orang) yang mendustakan Agama? Itulah orang yang
menghardik anak yatim, dan tidak menganjurkan memberi makan
orang miskin. Maka kecelakaanlah bagi orang-orang yang shalat,
(yaitu) orang yang lalai dari shalatnya, orang-orang yang berbuat
riya’, dan enggan (menolong dengan) barang berguna. (al-Ma’un 1-7)

Dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa
yang diingini, yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari
jenis emas, perak, kuda pilihan, binatang-binatang ternak, dan sawah
ladang. Itulah kesenangan hidup di dunia; dan di sisi Allah-lah tempat
kembali yang baik (syurga). (Ali Imran 14)

2



SBagian Ketiga

Maka Allah menyelamatkan mereka, tiba-tiba mereka membuat
kedzaliman di muka bumi tanpa (alasan) yang benar. Hai manusia,
sesungguhnya (bencana) kedzalimanmu akan menimpa dirimu sendiri;
(hasil kedzalimanmu) itu hanyalah kenikmatan hidup duniawi,
kemudian kepada Kami-lah kembalimu, lalu Kami kabarkan kepadamu
apa yang telah kamu kerjakan. (Yunus 23)
Islam mengajarkan prinsip keadilan distributif (distributive justice), di
mana sekelompok masyarakat tidak diperkenankan menjadi terlalu kaya,
sementara kelompok lainnya menderita kemiskinan yang bertentangan

dengan harkat kemanusiaan (QS. al-Hasyr: 7).

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada Rasul-
Nya yang berasal dari penduduk kota-kota maka adalah untuk Allah,
untuk Rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan
orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan hanya
beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang
diberikan Rasul kepadamu maka terimalah dia. Dan apa yang
dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah; dan bertakwalah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras hukumannya. (al-Hasyr 7)

Nilai keadilan yang terkandung dalam firman Allah ini merupakan suatu
makna keadilan produktif (productive justice), oleh karena dalam sistem
masyarakat yang makin berkembang hubungan produksi dan distribusi
demikian pentingnya dalam menentukan corak ekonomi masyarakat. Dengan
demikian, menjadi tanggung jawab manusia dan umat tauhid untuk selalu
bekerja keras dan mencari upaya-upaya pemecahan untuk melaksanakan

prinsip keadilan distributif tersebut.

Namun kita tidak boleh lupa bahwa keadilan sosial bukanlah tujuan
akhir. Keadilan sosial itu sendiri, temasuk di dalamnya keadilan ekonomi,

adalah jembatan untuk menuju suatu tujuan yang jauh lebih tinggi, yaitu

22



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
kebahagiaan akhirat. Dengan visi tauhid, kita harus melihat konsekuensi-
konsekuensi tindakannya, baik di dalam bidang ekonomi, politik,
kebudayaan, maupun bidang kehidupan lainnya, dan mengarahkannya ke
suatu tujuan yang menjadi dasar komitmennya pada Allah. Ini semua tidak
mungkin akan bisa dicapai kecuali dengan jihad dalam arti badzlul juhdi (total
endeavor), ke arah total dari seluruh tenaga, daya, dana, dan pikiran untuk
mewujudkan kalimatullah biyal ‘ulya, yaitu terselenggaranya nilai-nilai yang
diridhai oleh Allah SWT (QS. at-Taubah: 40).

Jikalau kamu tidak menolongnya (Muhammad) maka sesungguhnya
Allah telah menolongnya (yaitu) ketika orang-orang kafir (musyrikin
Makkah) mengeluarkannya (dari Makkah) sedang dia salah seorang
dari dua orang ketika keduanya berada dalam gua, di waktu dia berkata
pada temannya: “Janganlah kamu berduka cita, sesungguhnya Allah
beserta kita. “Maka Allah menurunkan ketenangan-Nya kepada
(Muhammad) dan membantunya dengan tentara yang kamu tidak
melihatnya, dan Allah menjadikan seruan orang-orang kafir itulah
yang rendah. Dan kalimat Allah itulah yang tinggi, Allah Maha Perkasa
lagi Maha Bijaksana. (at-Taubah 40)

Islam dan Kebudayaan

Kebudayaan adalah manifestasi dan perwujudan segala aktivitas
manusia sebagai upaya untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. la merupakan
perwujudan dari ide, pemikiran, gagasan, nilai-nilai, norma-norma dalam
bentuk tindakan dan karya. Karena itu, kebudayaan adalah sesuatu yang

spesifik manusiawi.

Islam adalah agama Allah, ia bersumber dari wahyu Allah dan Sunnah
Rasul-Nya. Sebagai agama Islam merupakan sumber nilai, yang sebagaimana
dikemukakan di depan, akan memberi warna dan corak kebudayaan Islam.

Karena itu kebudayaan Islam atau lebih tepat kebudayaan Islami bukan

125,



SBagian Ketiga

kebudayaan yang diciptakan oleh orang Islam atau masyarakat Islam, tetapi
kebudayaan yang bersumber dari ajaran Islam atau kebudayaan yang bersifat
Islami, meskipun ia muncul dan timbul dari orang atau masyarakat yang non
muslim. Artinya, suatu kebudayaan yang muncul di luar masyarakat Islam
atau dicipta oleh orang di luar Islam, tetapi apabila dilihat dari kacamata Islam
(al-Qur’an dan Sunnah) ia sesuai dengan pesan dan nilai-nilai Islam, ia dapat
dikatakan sebagai kebudayaan Islam. Sebaliknya, meskipun kebudayaan itu
muncul dari masyarakat Islam atau orang Islam, namun isinya berbeda bahkan
bertentangan dengan pesan dan nilai-nilai Islam, ia bukanlah kebudayaan
Islam. Dengan demikian, suatu kebudayaan dikatakan Islam atau tidak, tidak
diukur apakah kebudayaan itu diciptakan/dimunculkan oleh orang atau
masyarakat Islam atau non Islam, tetapi apakah kebudayaan itu sesuai dengan

pesan-pesan atau nilai-nilai Islam atau tidak.

Atas dasar pengertian di atas, maka hakekat kebudayaan Islam adalah
perwujudan pemikiran dan tindakan manusia dalam kedudukannya sebagai
hamba Allah dan sekaligus sebagai khalifah Allah. Atau aktualisasi dari
hablun minallah dan hablun minannas, atau aktualisasi peribadatan manusia

kepada Allah dalam arti yang seluas-luasnya.

Untuk mewujudkan kebudayaan yang demikian maka perlu
dikembangkan pemikiran-pemikiran dan pandangan-pandangan Yyang

bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah, yang meliputi:

Pertama, bahwa hidup itu adalah untuk beribadah (QS. adz-Dzariyat:
56) dan melaksanakan fungsi kekhalifahan (QS. al-Bagarah: 30; al-Ahzab: 72;
al-An’am: 165; Hud: 61).

Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka
menyembah-Ku. (adz-Dzariyat 56)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat:
“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka
bumi”. Mereka berkata: “Mengapa Engkau hendak menjadikan
(khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya
dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan
memuji Engkau dan mensucikan Engkau?” Tuhan berfirman:
“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui”. (al-
Bagarah 30)

Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi,
dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu
dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu
oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat dzalim dan amat bodoh.
(al-Ahzab 72)

Dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan
meninggikan sebahagian atas sebahagian (yang lain) beberapa derajat,
untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya kepadamu.
Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya, dan sesungguhnya
Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (al-4n’am 165)

Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh
berkata: “Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu
Tuhan selain Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan
menjadikan kamu pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya,
kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku amat
dekat (rahmat-Nya) lagi memperkenankan (do’a hamba-Nya)”. (Hud

61)

Atas dasar pandangan ini, maka ide, pemikiran, gagasan dan tindakan
manusia harus diarahkan untuk beribadah dan melaksanakan fungsi
kekhalifahan. Dan untuk ini manusia muslim harus berusaha sekuat tenaga
untuk mewarnai kehidupan dunia ini dengan ajaran dan nilai-nilai Islami,

guna mewujudkan rahmatan lil ‘alamin.

Kedua, bahwa manusia secara keseluruhan itu merupakan satu kesatuan

(ummatan wahidah) (QS. al-Bagarah: 213; al-Hujarat: 13).



SBagian Ketiga

Manusia itu adalah umat yang satu, (setelah timbul perselisihan), maka
Allah mengutus para nabi, sebagai pemberi kabar gembira dan pemberi
peringatan, dan Allah menurunkan bersama mereka Kitab dengan
benar, untuk memberi keputusan di antara manusia tentang perkara
yang mereka perselisihkan. Tidaklah berselisih tentang Kitab itu
melainkan orang yang telah didatangkan kepada mereka Kitab, yaitu
setelah datang kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata,
karena dengki antara mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk
orang-orang yang beriman kepada kebenaran tentang hal yang mereka
perselisinkan itu dengan kehendak-Nya. Dan Allah selalu memberi
petunjuk orang yang dikehendaki-Nya kepada jalan yang lurus. (al-
Bagarah 213)

Hai manusia sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan mejadikan kamu berbangsa-bangsa
dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya
orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang
paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Mengenal. (al-Hujarat 13)

Bertolak dari dasar-dasar kemanusiaan yang diletakkan oleh al-Qur’an

ini, maka harus ditumbuhkan dan dikembangkan nilai-nilai insani yang Islami

yaitu persaudaraan (ukhuwah insaniyah), kerja sama (ta ‘awun), saling kenal-

mengenal (ta’aruf), damai (ishlah), kasih sayang (rahmah), baik (ihsan),

toleransi (tasamuh), dan pemaaf (afwun). Atas dasar nilai-nilai insani yang

Islami di atas, maka dakwah Islam juga harus mengembangkan budaya

persaudaraan, kerja sama, kenal-mengenal, perdamaian, kasih sayang,

kebaikan, toleransi, keadilan, dan memaafkan kesalahan, sehingga dengan

budaya yang demikian itu akan terwujud suatu masyarakat yang marhamah.

Ketiga, bahwa alam dengan segala isinya diciptakan untuk kepentingan

manusia (QS. ar-Rahman: 5-13). Oleh sebab itu manusia harus memelihara

alam (bumi dan lingkungannya) yang maha luas itu dengan baik (QS. Hud:



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

61; al-Bagarah: 11) karena sering terjadi, rusaknya lingkungan alam semesta

itu akibat ulah manusia itu sendiri (QS. ar-Rum: 41).

Matahari dan bulan (beredar) menurut perhitungan. Dan tumbuh-
tumbuhan dan pohon-pohonan kedua-duanya tunduk kepada-Nya. Dan
Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan).
Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan
tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu
mengurangi neraca itu. Dan Allah telah meratakan bumi untuk
makhluk-Nya. Di bumi itu ada buah-buahan dan pohon kurma yang
mempunyai kelopak mayang. Dan biji-bijian yang berkulit dan bunga-
bunga yang harum baunya. Maka nikmat Tuhan kamu yang manakah
yang kamu dustakan? (ar-Rahman 5-13)

Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh
berkata: “Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu
Tuhan selain Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan
menjadikan kamu pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya,
kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku amat
dekat (rahmat-Nya) lagi memperkenankan (do’a hamba-Nya)”. (Hud
61)

Dan bila dikatakan pada mereka: “Janganlah kamu membuat
kerusakan di muka bumi. Mereka menjawab: “Sesungguhnya kami
orang-orang yang mengadakan perbaikan”. (al-Bagarah 11)

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena

perbuatan tangan manusia, supaya Allah merasakan kepada mereka

sebagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke

jalan yang benar). (ar-Rum 41)

Manusia harus memelihara alam, bahkan harus mengolah
(memakmurkannya), sehingga alam ini dapat menjadi arena beramal dan
arena melaksanakan fungsi kekhalifahan serta sebagai suatu nikmat yang
harus selalu disyukuri. Pengolahan alam (termasuk bumi dengan segala
isinya) harus dilakukan sedemikian rupa, sehingga keselarasan alam sebagai

e,



SBagian Ketiga

tempat tinggal manusia tetap terpelihara dengan baik. Karena itu di dalam

menikmati alam, tidak boleh berlebihan (misraf).

Atas dasar pandangan-pandangan (tentang hubungan manusia dengan
Allah, hubungan manusia dengan sesama, dan hubungan manusia dengan

alam) di atas itulah manusia muslim harus membangun kebudayaannya.

Untuk membangun kebudayaan yang demikian itu, di samping
pengembangan nilai-nilai insaniyah yang Islami, juga perlu dikembangkan
nilai-nilai lain yang juga bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah. Beberapa hal
yang pada masa sekarang ini perlu mendapat perhatian serius dari umat Islam

ialah:

1. Nilai waktu. Al-Qur’an memberikan penegasan akan pentingnya waktu.
Manusia, sebagai makhluk budaya, akan selalu rugi apabila tidak dapat
memanfaatkan waktu dengan sebaik-baiknya (QS. al-‘Ashr: 1-3). Oleh
sebab itu al-Qur’an memperingatkan agar manusia mukmin banyak
melakukan amal kebajikan serta saling memberikan peringatan dengan

sabar (bijaksana).

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam
kerugian. Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan
amal shaleh dan nasehat-menasehati supaya menaati kebenaran dan
nasehat-menasehati supaya menetapi kesabaran. (al- ‘Ashr 1-3)

2. llmu dan teknologi. Al-Qur’an menginformasikan kepada manusia bahwa
orang-orang yang berilmu dan melandasi ilmunya dengan iman, maka
derajat orang itu akan diangkat dalam derajat yang lebih tinggi daripada
yang lain. Lebih dari itu al-Qur’an menyuruh memperhatikan (tubhsirun)
kepada diri manusia sendiri (QS. adz-Dzariyat: 21), memikirkan fenomena

alam (QS. Ali Imran: 190-191) dan tentunya kemudian harus mengadakan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

penelitian, sehingga dapat menemukan rahasia-rahasia dan hukum-hukum

yang terkandung di dalamnya.

Dan (juga) pada dirimu sendiri. Maka apakah kamu tiada

memperhatikan? (adz-Zariyat 21)

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan silih
bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang yang
berakal. (Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri
atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan mereka memikirkan
tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): “Ya Tuhan
kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci
Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka”. (Ali Imran 190-
191)

Pada hakekatnya seluruh sistem ilmu itu objek materialnya hanya dua,
yaitu manusia dengan segala unsur dan aspeknya dan alam dengan
kesatuan universumnya. Penelitian tentang manusia akan menghasilkan
ilmu-ilmu sosial, kedokteran, psikologi, dan sebagainya, sementara
penelitian tentang alam akan menghasilkan berbagai ilmu pengetahuan
alam dengan segala rangkaiannya. Oleh karena itu menjadi kewajiban

setiap muslim untuk memenuhi seruan al-Qur’an.

. Etos kerja. Manusia adalah makhluk biologis yang penciptaannya terdiri
dari unsur-unsur jasmaniah, unsur rohaniah (roh) serta akal pikiran, yang
keseluruhannya merupakan suatu kesatuan yang utuh (QS. as-Sajadah: 7-
9).

Yang membuat segala sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya dan

yang memulai penciptaan manusia dari tanah. Kemudian dia



SBagian Ketiga

menjadikan keturunannya dari saripati air yang hina (air mani).
Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalam
(tubuh)nya roh (ciptaan)Nya dan Dia menjadikan bagi kamu
pendengaran, pengelihatan, dan hati; (tetapi) kamu sedikit sekali
bersyukur. (as-Sajadah 7-9)

Oleh karena itu untuk kelangsungan dan kesempurnaan hidupnya, manusia
membutuhkan ‘konsumsi’ material, rohaniah dan akal. Untuk memenuhi
kebutuhan-kebutuhan itu, khususnya kebutuhan material, manusia perlu
kerja, dan karenanya al-Qur’an memerintahkan agar manusia muslim

selalu memperhatikan tentang kerja (QS. al-Jum’ah: 10; al-Qashash: 77).

Apabila telah ditunaikan sembahyang, maka bertebaranlah kamu di
muka bumi; dan carilah karunia Allah dan ingatlah Allah banyak-
banyak supaya kamu beruntung. (al-Jum ah 10)

Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu
(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan
bahagiamu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada
orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu, dan
janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya
Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan. (al-
Qashash 77)

Bahkan sesungguhnya dengan perintah-perintah zakat, haji, infak, jihad bil
amwal, membantu anak yatim, membantu fakir miskin di sana tersirat
perintah untuk mencari harta sebanyak-banyaknya, untuk selanjutnya
melaksanakan wa ahsin kama ahsanallahu ilaika (QS. al-Qashash: 77).



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Oleh karena itu dakwah harus mampu menumbuhkan semangat
kewiraswastaan (entrepreneurship) dikalangan umat Islam khususnya.
Disamping itu perlu dijelaskan bahwa menurut Islam kerja apapun baik

asal halal.

Masih banyak nilai-nilai qur’ani yang perlu digali umat Islam dalam
rangka mewujudkan kebudayaan yang Islami. Hal-hal yang dikemukakan
di atas setidaknya dapat merupakan langkah awal yang dirasa perlu segera

diaktualkan.

Berdasarkan pandangan-pandangan dan nilai-nilai yang terkandung
dalam Islam (al-Qur’an dan Sunnah) itu, maka dakwah harus mampu
mengembangkan nilai-nilai itu melalui pusat-pusat pengembangan budaya
seperti kampus, masjid, perpustakaan, pusat-pusat penelitian, museum,

bengkel seni, pusat musik, balai penerbitan, dan lain-lain.

Kampus dan masjid sudah banyak mendapat perhatian umat Islam.
Akan tetapi yang lain-lain, seperti bengkel seni dan pusat musik masih
kurang mendapat perhatian, bahkan ada yang seakan-akan tabu bagi umat
Islam termasuk Muhammadiyah. Sebagai ilustrasi misalnya, banyak di
kalangan kita yang ‘mengutuk’ film-film yang tidak sesuai dengan norma-
norma agama dan juga nyanyian-nyanyian cengeng dengan alasan
bermacam-macam dan meminta kepada pemerintah untuk melarangnya.
Namun bisaanya ‘himbauan’ itu tidak akan banyak diperhatikan, dan film-
film serta nyanyian-nyanyian yang dikutuk itu tetap jalan terus. Mengapa

hal yang demikian dapat terjadi?

Pertama, masyarakat membutuhkan hiburan, dan mereka orang-

orang sekular itu yang punya perusahaan yang mampu memproduksi film-

s



SBagian Ketiga

film dan nyanyian-nyanyian yang diperlukan oleh masyarakat. Kedua,
Pemerintah memerlukan dana, dan usaha-usaha semacam itulah yang dapat
mendatangkan dana yang berupa pajak. Ketiga, kita membutuhkan
lapangan kerja untuk memberikan pekerjaan kepada para pencari kerja.
Dan usaha-usaha semacam itulah yang antara lain mampu menyediakan

lapangan kerja.

Oleh karena itu wajar kalau ‘kutukan’ dan ‘himbauan’ di atas kurang
mendapat tanggapan sebagaimana mestinya. Oleh sebab itu, tanpa
mengurangi nahi munkar kita tersebut, sudah menjadi kebutuhan yang
mendesak agar umat Islam, khususnya lembaga-lembaga dakwah untuk
memperhatikan atau memiliki bengkel seni, pusat musik, gedung kesenian
bahkan kalau mungkin mendirikan akademi atau institut seni. Dengan
adanya bengkel seni, pusat musik, gedung kesenian, dan institut seni itu,
masalah kebudayaan dan kesenian akan tertangani. Diharapkan dari
semuanya itu kelak akan lahir seniman dan musisi muslim yang mampu
mencipta seni, film, dan lagu-lagu yang bernafaskan Islam yang mampu
menumbuhkan rasa iman, dan bukan seni, film dan lagu-lagu yang

membangkitkan selera rendah.

Sejarah telah membuktikan, betapa efektifnya dakwah melalui seni,
sehingga masyarakat Indonesia (khususnya Jawa) yang dulu sebagian
besar memeluk agama Hindu, Budha atau kepercayaan lokal, dengan
dakwah lewat media seni pewayangan berbalik menjadi Islam meskipun
tingkat keislamannya masih rendah. Tetapi dengan mereka mau mengaku

Islam itu saja sudah merupakan hal yang istimewa.

Kesimpulannya, untuk keberhasilan dakwah di masa mendatang,

umat Islam termasuk Muhammadiyah, harus meningkatkan dakwah



E.

ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dengan melakukan amal usaha yang lebih komprehensif, lebih menyeluruh
dan lebih menyentuh semua aspek kehidupan manusia. Oleh sebab itu,
kampus, masjid, perpustakaan, pusat penelitian, penerbitan, bengkel seni,
pusat pagelaran seni, pusat musik harus mendapat perhatian secara wajar
dan seimbang, kaena satu sama lain merupakan jalinan dari suatu sistem

pengembangan kebudayaan Islam secara utuh dan kaffah.

Islam dan Kekuasaan

Dakwah merupakan rekonstruksi masyarakat sesuai dengan ajaran
Islam. Semua bidang kehidupan dapat dijadikan arena dakwah, dan seluruh
kegiatan hidup manusia bisa digunakan sebagai sarana atau alat dakwah.
Kegiatan politik, sebagaimana kegiatan ekonomi, usaha-usaha sosial,
gerakan-gerakan budaya, kegiatan-kegiatan ilmu dan teknologi, kreasi seni,
kodifikasi hukum, dan lain sebagainya, bagi seorang muslim seharusnya

memang menjadi alat dakwah.

Politik dapat didefinisikan dengan berbagai cara. Tetapi bagaimana pun
ia didefinisikan, satu hal sudah pasti, bahwa politik menyangkut kekuasaan
dan cara penggunaan kekuasaan. Di samping itu, dalam pengertian sehari-
hari, politik juga berhubungan dengan cara dan proses pengelolaan

pemerintahan suatu negara.

Dari pengertian tersebut diketahui bahwa politik merupakan salah satu
kegiatan penting, mengingat bahwa suatu masyarakat hanya bisa hidup secara
teratur kalau ia hidup dan tinggal dalam sebuah negara dengan segala
perangkat kekuasaannya. Sedemikian pentingnya peranan politik dalam

masyarakat modern, sehingga banyak orang berpendapat bahwa politik adalah

155



SBagian Ketiga

panglima. Artinya, politik sangat menentukan corak sosial, ekonomi, budaya,

hukum, dan berbagai aspek kehidupan lainnya.

Bagi seorang muslim, kegiatan politik harus menjadi kegiatan integral
dari kehidupannya yang utuh. Mengherankan kalau ada muslim yang
menjauhi, apalagi membenci kegiatan tertentu yang menentukan arah
kehidupan dan nasibnya, misalnya menjauhi kehidupan ekonomi dan politik.
Kehidupan dunia harus ‘direbut’ dan dikendalikan agar sesuai dengan ajaran-
ajaran Tuhan. Memencilkan diri atau surut dari kehidupan dunia (withdrawl)
bukanlah ajaran Islam. Nabi Muhammad sendiri berkontemplasi di gua Hira
hanya menjelang kenabiannya saja. Di masa-masa selanjutnya beliau turun ke
arena kegiatan dunia, sampai akhir hayatnya. Tidak pernah sekalipun beliau
surut dan kembali ke gua Hira. Ini menunjukkan bahwa kaum muslimin,
sebagai pengikut Nabi, juga harus memperhatikan nasibnya di dunia. Bahkan
hanya di dunia ini sajalah kita punya kesempatan untuk menunaikan tugas
sebagai khalifah Allah. Tidak seyogiyanya kaum muslimin menyerahkan

urusan dunianya atau nasibnya kepada orang lain.

Karena politik adalah alat dakwah, maka aturan permainan yang mesti
ditaati juga harus paralel dengan aturan permainan dakwah. Misalnya, tidak
boleh menggunakan paksaan atau kekerasan, tidak boleh menyesatkan, tidak
boleh menjungkirbalikkan kebenaran, dan mengelabui masyarakat. Selain itu
keterbukaan, kejujuran, rasa tanggung jawab, serta keberanian menyatakan
yang benar sebagai benar dan yang batil sebagai batil, harus menjadi ciri-ciri

politik yang berfungsi sebagai sarana dakwah.

Politik yang memiliki ciri-ciri tersebut niscaya fungsional terhadap
tujuan dakwah. Sebaliknya, bila aturan permainan yang digunakan dalam

politik tidak sejalan dengan aturan permainan dalam dakwah pada umumnya,



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
maka mudah diperkirakan bahwa politik semacam itu akan disfungsional
terhadap dakwah. Namun jangan lupa bahwa aturan-aturan permainan itu
sesungguhnya hanya refleksi dari moralitas dan etika yang lebih dalam.
Moralitas dan etika kegiatan dakwah dalam bidang apapun harus bersandar
pada tauhid. Bila moralitas dan etika tauhid dilepaskan dari politik, maka
politik itu akan berjalan tanpa arah, dan bermuara pada kesengsaraan orang

banyak.

Politik yang dijalankan oleh seorang muslim, sekaligus yang berfungsi
sebagai alat dakwah, sudah tentu bukanlah politik sekular, melainkan politik
yang penuh komitmen kepada Allah. Tujuan yang diletakkan oleh politik
semacam ini bukanlah kekuasaan demi kekuasaan, atau pencapaian suatu
kepentingan demi kepentingan itu sendiri. Kekuasaan, pengaruh,
kepentingan-kepentingan tertentu, posisi, politik, dan sebagainya, bukanlah
tujuan. Semua itu merupakan sarana atau tujuan-antara untuk mencapai tujuan
sesungguhnya, yaitu pengabdian kepada Allah. Ini sesuai dengan ikrar
seorang Muslim bahwa shalatnya, ibadahnya, hidup, dan matinya, diabdikan
hanya kepada Allah semata (QS. al-An’am: 162).

Katakanlah: “Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku, dan matiku

hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta alam”. (al-An’am 162)

Ayat tersebut juga tegas menolak sekularisasi, karena sekularisasi pada
dasarnya melakukan kompartementalisasi kehidupan, yakni antara
kompartemen duniawi dan kompartemen ukhrawi. Padahal seluruh kehidupan
adalah satu. Yang ukhrawi hanyalah kelanjutan belaka dari duniawi,
sebagaimana sabda Nabi: “Dunia adalah sawah-ladangnya akhirat (ad-dunya
mazra’atul akhirah)”. Artinya, apa yang kita lakukan di dunia (dalam bidang
apapun) akan kita petik hasilnya di akhirat.

15



SBagian Ketiga

Itulah sebabnya, seluruh yang kita lakukan di dunia (dalam bidang
apapun) akan kita petik hasilnya di akhirat kelak. Itulah sebabnya, seluruh
kegiatan dalam pelbagai dimensi kehidupan seorang Muslim harus diabdikan
kepada Allah SWT.

Dari uraian di atas dapat dirangkum, bahwa politik sebagai alat dakwah
harus menunjang rekonstruksi masyarakat berdasarkan ajaran-ajaran Islam.
Rekonstruksi masyarakat itu dapat dilakukan dalam bidang ekonomi, sosial,
budaya, ilmu teknologi, dan tentu saja dalam bidang politik. Pengelolaan
tugas-tugas kenegaraan di bidang legislatif, eksekutif, yudikatif, dan dalam
masyarakat luas, harus bersendikan pada tauhid dan diwarnai dengan spirit
dakwah kepada Allah.

Akhirnya dapat disimpulkan, bahwa suatu gerakan Islam yang bercorak
sosio-keagamaan, tidak boleh alergi terhadap politik. Wawasan
keagamaannya harus menyatu dengan wawasan kekuasaan. Yang perlu dijaga
adalah agar tidak terjebak oleh isu-isu politik praktis yang tidak
menguntungkan. Berpikir strategis dalam rangka menatap masa depan yang
agak jauh dituntut dari kita sekarang ini.

F. Islam, Ekonomi dan Pembangunan

Kehidupan ekonomi bagi masyarakat merupakan suatu hal yang
penting, dan Islam mengakui hal tersebut. Namun demikian Islam
mengajarkan pembangunan ekonomi bukan merupakan tujuan akhir dan
bukan pula sesuatu yang terpisahkan dari hal yang lain. Islam memandang
pembangunan ekonomi (baik pada tingkat individu, keluarga, maupun
masyarakat/bangsa) sebagai bagian dari pembangunan manusia dalam

berbagai peringkat kehidupannya. Dengan demikian pembangunan ekonomi



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
adalah dalam rangka dan merupakan bagian integral dari pembangunan

indvidu, masyarakat, dan umat manusia yang Islami.

Tatanan pembangunan ekonomi yang Islami merupakan kegiatan yang
berorientasi kepada tujuan dan dilandasi oleh kesadaran akan adanya nilai,
yang diarahkan pada peningkatan martabat kemanusiaan secara sempurna
dalam segala aspeknya di hadapan Allah. Untuk dapat menjamin terwujudnya
yang demikian, maka pembangunan ekonomi harus dikembangkan di atas

landasan filosofis yang Islami, yaitu:

1. Tauhid. Sebagaimana diketahui tauhid adalah landasan bagi semua aturan
dan jabaran ajaran Islam, termasuk di dalamnya aspek pembangunan
ekonomi. Sebagai contoh misalnya, ekonomi yang tauhidi akan
mengajarkan bahwa pemilikan harta benda oleh manusia bersifat nisbi dan
merupakan amanah dari Allah, karena pemilik mutlaknya adalah Allah
semata. Pandangan tauhidi mengajarkan prinsip ekualitas dan keadilan
(lihat Islam dan Keadilan Sosial), oleh karena tiap manusia di hadapan
Allah kedudukan manusia pada hakekatnya adalah sama, kecuali karena
takwanya.

2. Rububiyah. Landasan ini mengandung pengertian bahwa tentang rezeki,
tentang rahmat dan petunjuk-Nya adalah untuk penyempurnaan segala
pemberian-Nya itu. Pemanfaatan sumber-sumber alam sebagai sumber
ekonomi adalah dalam rangka sunnatullah tersebut, yaitu untuk kelestarian

dan kesejahteraan hidup bersama.

3. Khalifah. Landasan ini menetapkan kedudukan dan peran manusia, yaitu
memberi tanggung jawab khusus sebagai pengemban jabatan ‘wakil’ Allah

dalam mengelola dunia. Dari sinilah muncul konsepsi yang unik (tiada

i,



SBagian Ketiga

bandingan yang lain) tentang tanggung jawab manusia di bidang moral,
politik, dan ekonomi, serta prinsip-prinsip islami tentang pembentukan

organisasi masyarakat.

4. Tadzkiyah (penyucian dan pengembangan). Dengan landasan ini maka
pengembangan ekonomi bukan semata-mata ‘pengembangan’ atau
‘pertumbuhan’, tetapi ada nilai lain. Konsep zakat, infaq, shadaqah adalah

contoh implementasi landasan ini.

Penjabaran ciri pembangunan yang dilandasi oleh keempat nilai di atas,
antara lain adalah:

Pertama, konsepsi pembangunan yang Islami mempunyai ciri yang
mencakup aspek-aspek moral, spiritual, dan material. Ketiga aspek terpadu
dan tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lain. Bukan hanya kemakmuran
dan kebahagiaan hidup di dunia yang diupayakan, tetapi juga kebahagiaan di
akhirat kelak.

Kedua, bahwa yang menjadi fokus atau inti pembangunan adalah
manusia. Karenanya pembangunan bermakna juga membangun manusia

berikut lingkungan alam dan sosial-budayanya.

Ketiga, pembangunan menghajatkan adanya berbagai perubahan, baik
bersifat kuantitatif maupun kualitatif. Pada umumnya ‘mazhab’
pembangunan yang ada menekankan perubahan-perubahan kuantitatif
sebagai hal yang lebih penting seraya mengabaikan aspek kualitatifnya.

Pembangunan yang Islami berupaya menyeimbangkan kedua aspek tersebut.

Keempat, di antara prinsip-prinsip kehidupan sosial yang dinamik,
Islam secara khusus menekankan dua prinsip, yaitu (1) pendayagunaan secara



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
maksimal dan proporsional sumber-sumber yang dianugerahkan Allah, dan
(2) pemanfaatan, pemerataan, dan peningkatan hubungan kemanusiaan secara

menyeluruh atas dasar kebenaran dan keadilan.

Kelima, konsepsi Islam tentang keadilan dan pemerataan distribusi
penghasilan dan kekayaan tidak berarti harus sama (identicalness). Islam
mengakui adanya perbedaan dalam penghasilan, karena semua orang tidak
sama dalam sifat, kemampuan, dan pelayanannya kepada masyarakat (QS. al-
An’am: 165; an-Nahl: 71; az-Zukhruf: 32), namun sebaliknya Islam juga tidak
membenarkan adanya ketimpangan ekonomi dalam masyarakat.

Dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan
Dia meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian (yang lain)
beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya
kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya, dan
sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (al-4n 'am
165)

Dan Allah melebihkan sebahagian kamu dari sebahagian yang lain
dalam hal rezeki, tetapi orang-orang yang dilebihkan (rezekinya itu)
tidak mau memberikan rezeki mereka kepada budak-budak yang
mereka miliki, agar mereka sama (merasakan) rezeki itu. Maka
mengapa mereka mengingkari nikmat Allah? (an-Nahl 71)

Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah
menentukan antara mereka penghidupan mereka dalam kehidupan
dunia, dan Kami telah meninggikan sebahagian mereka atas
sebahagian yang lain beberapa derajat, agar sebahagian mereka dapat
mempergunakan sebahagian yang lain. Dan rahmat Tuhanmu lebih
baik dari apa yang mereka kumpulkan. (az-Zukhruf 32)

Upah yang adil, jaminan, dan bantuan sosial bagi fakir dan miskin melalui
lembaga zakat, infag, shadagah, dan sebagainya, adalah realisasi ciri keadilan

di atas.



SBagian Ketiga

Nilai keadilan sering dianggap sebagai ilmu yang universal, karena baik
faham sosialis maupun kapitalis pun mengakui perlunya nilai ini. Namun
demikian universalitas tersebut sebenarnya perlu dipertanyakan, mengingat
ada perbedaan dalam persepsi maupun pelaksanannya. Dalam kapitalisme,
keadilan dijalankan semata-mata oleh karena ‘tekanan’ kelompok, sementara
dalam sosialisme keadilan dijalankan dengan menghilangkan kebebasan
perseorangan. Islam melaksanakan keadilan dengan menjamin kebebasan
perorangan yang disertai aturan-aturan moral dan hukum serta kewajiban-

kewajiban dalam rangka:

a. Terjaminnya kepentingan umum.

b. Mencegah penghasilan yang tidak sah (halal).

c. Menjamin terlaksananya pemerataan penghasilan dan kekayaan.
G. Islam dan Dinamika Sejarah

Sejarah adalah sebuah dialog intelektual antara manusia dengan
pengalaman kolektifnya pada masa lampau. Dari pengalaman itu Kita
diharapkan mampu menangkap ‘ibar (pelajaran moral) untuk dijadikan acuan
dan pedoman masa kini dalam rangka mempersiapkan masa depan yang lebih
baik dan lebih cerah. Sekali pun manusia tidak punya kemampuan untuk
meramalkan masa depan secara pasti, al-Qur’an mengajarkan agar kita
mempersiapkan masa depan itu secerdas dan secermat mungkin (QS. al-
Hasyr: 18).

Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan
hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya
untuk hari esok (akhirat), dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya
Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. (al-Hasyr 18)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Dari pengalaman kolektif masa lampau kita diharapkan akan dapat
melihat benang merah pemihakan Allah kepada perilaku sejarah tertentu,
sebab dalam al-Qur’an dijelaskan bahwa Allah tidak bersikap netral dalam
sejarah. Dia sepenuhnya berpihak, berpihak kepada mereka yang telah
berhasil mengembangkan nilai-nilai takwa dan nilai-nilai kebajikan. Allah
(QS. an-Nahl: 128) menegaskan pemihakan itu dengan kalimat yang serba

pasti.

Sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang bertakwa dan orang-

orang yang berbuat kebaikan. (an-Nahl 128)

Dalam ayat ini jelas kiranya bahwa ‘pemihakan’ Allah dalam sejarah
pelu ‘dipancing’ dengan nilai-nilai takwa dan nilai-nilai kebaikan. Dalam
perspektif ini, maka dakwah yang benar adalah dakwah yang mampu
menggerakkan masyarakat untuk secara sadar mengembangkan nilai-nilai
luhur yang menjadi pancaran iman itu. Takwa dan ihsan (nilai-nilai baik)
hanyalah dapat dipahami dalam konteks iman. Iman itulah yang memberikan
fondasi spiritual yang solid (kukuh) kepada perilaku takwa dan perbuatan baik
itu. Dalam ungkapan lain, perilaku dan kerja-kerja yang tidak punya dasar
spiritual-imani tidak bernilai sama sekali (QS. al-Kahfi: 103-105), sekali pun
tampaknya hebat dan canggih.

Katakanlah: “Apakah akan Kami beritahukan kepadamu tentang
orang-orang yang paling merugi perbuatannya?” Yaitu orang-orang
yang telah sia-sia perbuatannya dalam kehidupan dunia ini, sedangkan
mereka menyangka bahwa mereka berbuat sebaik-baiknya. Mereka itu
orang-orang yang kufur terhadap ayat-ayat Tuhan mereka dan (kufur
terhadap) perjumpaan dengan Dia, maka hapuslah amalan-amalan
mereka, dan Kami tidak mengadakan suatu penilaian bagi (amalan)
mereka pada hari kiamat. (al-Kahfi 103-105)



SBagian Ketiga

Oleh sebab itu, dalam menilai suatu peristiwa sejarah secara moral tidak dapat
kita menggunakan ukuran-ukuran subjektif penalaran kita semata-mata.
Wahyu perlu dijadikan pedoman dalam memberikan pertimbangan moral

terhadap episode sejarah.

Pengalaman kolektif manusia masa lampau tidak mungkin diulang lagi
karena peristiwanya telah usai, teater sejarah masa silam terbuka untuk
diselidiki dan dinilai. Kita menyadari bahwa persepsi dan penilaian manusia
terhadapnya tidak pernah mencapai posisi final. Yang dituntut dari kita adalah
kejujuran dan kecermatan dalam membaca peta pengalaman manusia masa
lampau itu. Sejarah senantiasa menuntut fakta bukan fiksi. Cerita sejarah yang
bukan faktual gugurlah nilai sejarahnya, sekalipun nilai moralnya belum tentu
demikian. Seperti novel-novel yang bermutu tapi fiktif biasanya sarat dengan
nilai-nilai moral itu. Dalam panggung moral, sejarah dan novel punya fungsi

sama. Bedanya, yang satu faktual, sedang yang lain mungkin fiktif.

Bila masa lampau terbuka untuk dinilai secara moral, maka masa depan
terbuka dengan segala kemungkinan. Faham predeterminisme yang
mengajarkan bahwa masa depan umat manusia sudah tertutup, karena
segalanya sudah ditetapkan Tuhan, bukanlah berasal dari ajaran Islam sejati.
Faham ini pada periode Kklasik kita kenal dengan faham jabariyah. Menurut
faham ini, manusia tidak lebih dari lakon wayang yang dimainkan oleh
dalangnya. Faham ini bila dituruti akan mematikan dinamika sejarah umat
manusia. Orang akan pasrah begitu saja kepada sang nasib. Dalam pandangan
ini, terkandung makna bahwa eksistensi menjadi tidak berarti sama sekali.
Bila demikian soalnya, pertanyaan yang mendesak adalah: apakah adil bila
manusia diwajibkan mempertanggungjawabkan perilaku dan perbuatannya,

sementara kepadanya tidak diberi hak untuk menentukan pilihan?



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Dari kenyataan empirik-historis kita dapat dikatakan bahwa
pengalaman kolektif manusia pada masa lampau yang menjadi isi sejarah
sebenarnya tidak lain dari pilihan-pilihan yang telah ditentukannya secara
sadar. Tegasnya manusia adalah agen bebas dalam sejarah. Posisinya sebagai
agen bebas inilah yang kemudian menempatkan manusia pada kedudukan

yang lebih tinggi dari makhluk-makhluk lain, termasuk malaikat.

Karena masa depan umat manusia itu senantiasa terbuka, maka dakwah
Islam haruslah penuh dengan sikap optimistik. Seorang da’i yang berhasil
adalah seorang yang mampu membawa umat untuk menatap masa depan
dengan penuh harapan. Dan adalah tugas suci umat Islam untuk mengarahkan
kekuatan-kekuatan sejarah menuju sebuah masa depan yang lebih cerah, lebih
adil, dan lebih anggun. Dengan kata lain, dakwah Islam bertujuan untuk
merubah wajah kenyataan yang belum sesuai dengan harkat dan martabat
kemanusiaan menjadi kenyataan yang dicita-citakan. Tegasnya tugas dakwah
adalah tugas sepanjang sejarah, tidak mengenal istirahat, karena ia menyatu

dengan kepribadian seorang Muslim yang sadar.
Islam, Ilmu Pengetahuan dan Teknologi

Manusia diciptakan Allah sebagai makhluk yang paling baik
strukturnya, paling mulia, melebihi dan mengatasi makhluk yang lain (QS. at-
Tin: 4; al-Isra’: 70).

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang
sebaik-baiknya. (at-Tin 4)

Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami
angkat mereka di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezeki yang
baik-baik dan Kami lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna
atas kebanyakan makhluk yang telah Kami ciptakan. (al-Isra’ 70)



SBagian Ketiga

Namun kenyataannya, sebagian mereka muncul sebagai makhluk yang
bersegi negatif, bodoh, dzalim, dan kikir (QS. al-Ahzab: 72; al-Isra’: 100),
atau bahkan paling hina (QS. at-Tin: 5).

Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi,
dan gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu
dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu
oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat dzalim dan amat bodoh.
(al-Ahzab 72)

Katakanlah: “Kalau seandainya kamu menguasai perbendaharaan-
perbendaharaan rahmat Tuhanku, niscaya perbendaharaan itu kamu

tahan, karena takut membelanjakannya”. Dan Adalah manusia itu

sangat kikir. (al-Zsra’ 100)

Kemudian Kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendahnya
(neraka). (at-Tin 5)

Dengan demikian, manusia adalah makhluk yang potensial paling unggul,
termulia, namun dalam penampilannya belum tentu demikian. Oleh
karenanya, ada semacam kewajiban yang inheren dalam diri manusia, yaitu
mengaktualkan keunggulan kualitas tersebut, baik segi fisik, mental,
intelektual, maupun spiritualnya. Aktualisasi diri inilah yang merupakan

fungsi kodrati yang pertama bagi seorang muslim.

Pemenuhan fungsi kodrati pertama tersebut akan membuka manusia
muslim untuk memenuhi fungsi kodrati yang lain, yaitu fungsi-fungsi: ibadah

atau pengabdian, kekhalifahan, dan kerisalahan (lihat uraian di depan).

IImu dan teknologi berkembang didorong oleh kebutuhan manusia
untuk memenuhi kebutuhan hidupnya, untuk dapat mempertahankan

eksistensinya yaitu berinteraksi secara harmoni dengan lingkungan alamnya.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Dengan ilmu pengetahuan dan teknologi manusia mampu memperoleh
kemudahan-kemudahan dalam melakukan kehidupan sehari-hari, dalam
memenuhi fungsi hidupnya. Dengan ungkapan lain, makna dikembangkannya
ilmu dan teknologi oleh manusia (aspek aksiologis ilmu dan teknologi) ialah
sebagai alat agar manusia dapat memenuhi misi atau makna kehidupannya di

dunia.

Perkembangan ilmu serta teknologi yang menyertainya, dicapai
manusia melalui mata rantai yang panjang dari upaya manusia untuk dengan
kemampuan interpretasi ayat kauniyah-nya yang berupa kemampuan
observasi, abstraksi, pengkajian, dan eksperimentasi mereka. Perkembangan
ilmu dan teknologi yang dicapai oleh umat manusia hingga saat ini telah
mendorong ‘loncatan peradaban’ yang mencengangkan. Perkembangan ini
sedemikian menyilaukan umat manusia sehingga menggeser persepsi mereka
tentang ilmu dan teknologi, yang semula sebagai alat untuk berinteraksi
dengan lingkungan alaminya, menjadi sesuatu yang lebih dari itu. Ilmu dan
teknologi sering dipandang sebagai yang mampu memecahkan segalanya, dan
lahirlah rasionalisme. Ilmu dan teknologi seolah adalah tuhan.

Di sisi lain, disadari pula bahwa perkembangan ilmu dan teknologi tidak
hanya berkembang oleh kemampuan rasional manusia saja, akan tetapi
dipengaruhi pula oleh corak pemikiran filsafati (pandangan budaya,
keyakinan, dan agama) para pengembangnya. Dengan demikian,
perkembangan ilmu dan teknologi tidaklah netral tetapi diwarnai pula oleh
presuposisi-presuposisi tertentu. Hal ini akan semakin nyata dirasakan pada
spektrum ilmu-ilmu sosial. Pertanyaan yang muncul ialah: apakah
presuposisi-presuposisi tersebut sejalan ataukah bertentangan dengan nilai-
nilai Islam? Pertanyaan ini cukup bermakna mengingat ilmu dan teknologi

yang dimiliki manusia saat ini dikembangkan dengan kurang memperhatikan



SBagian Ketiga

nilai-nilai moralitas kemanusiaan, nilai-nilai keagamaan. Apalagi para
pengembang ilmu dan teknologi kebanyakan adalah mereka yang non-

muslim.

IImu dan teknologi, menurut pandangan Islam, mestinya dikembangkan
dan diperuntukkan bagi pemenuhan fungsi-fungsi kodrati manusia di atas.
Bagaimana dengan ilmu dan teknologinya, manusia mampu
mengktualisasikan dirinya menjadi makhluk yang termulia, menjadi wakil
Allah dalam mengelola dunia, yaitu membudayakan manusia sesuai dengan
ketinggian martabatnya di hadapan Allah. llmu dan teknologi mestinya
dimanfaatkan manusia untuk menunaikan tugas Kkerisalahannya dan
meningkatkan pengabdiannya terhadap sesama manusia sebagai refleksi

pengabdiannya kepada al-Khalik.

Bagaimana manusia dapat menggunakan ilmu pengetahuan dan
teknologinya sebagai alat untuk memenuhi fungsi-fungsi kodrati tersebut
memang membutuhkan pamandu (budan), yang tidak lain adalah dienul-
Islam itu sendiri. Keterpaduan antara keberilmuan dan keimanan tersebut
akan meningkatkan martabat manusia, baik secara ndividual (QS. al-

Mujadilah: 11) maupun secara kolektif.

Hai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu:
“Berlapang-lapanglah dalam majelis ”. Maka lapangkanlah, niscaya
Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan apabila dikatakan:
“Berdirilah kamu, maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan
orang-orang yang beriman dan orang yang berilmu diantara kamu
beberapa derajat.....". (al-Mujadilah 11)

Islam maju ketika akal manusia (ilmu dan teknologi) dibimbing agama,
dan sebaliknya Islam mundur manakala umatnya memisahkan antara akal dari

agamanya. Fenomena terakhir inilah yang merupakan permasalahan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
(penyakit?) klasik umat, namun yang selalu aktual untuk dicari upaya

pemecahannya.

Dikotomi antara ilmu dan agama, yang kemudian berkembang menjadi
fenomena dikotomik-dikotomik yng lain, seperti dikotomi ‘ulama-
intelektual’, dikotomi dalam dunia pendidikan Islam, dan bahkan dikotomi
(split) dalam diri manusia muslim sendiri. Muncul dugaan bahwa salah satu
sebab kecenderungan dikotomi tersebut adalah kegagalan manusia (muslim)
memahami secara proporsional hubungan antara ilmu dengan agama. Berikut
ini diilusterasikan secara garis besar salah satu model pendekatan hubungan
antara ilmu dengan agama, yang Kkiranya dapat membantu mendekati

pemahaman yang proporsional tersebut.

Hubungan antara ilmu dan agama rupanya lebih proporsional bila
ditatap bukan sebagai suatu keadaan atau status, melainkan sebagai suatu
proses. Disebut suatu proses karena dalam perjalanan sejarah, istilah tersebut
mengalami suatu evolusi, baik makroevolusi (perkembangan pemahaman
yang terjadi karena perkembangan peradaban dan budaya antar generasi
manusia) maupun mikroevolusi (perkembangan pemahaman pada tingkat
individu). Evolusi tersebut ialah suatu perjalanan panjang yang tak berujung

dari manusia dalam upaya menangkap dan memahami al-hag.

Oleh karena kebenaran yang hakiki milik Allah semata, maka proses
evolusi tersebut adalah suatu “perjalanan nan tak kunjung akhir”. Hal ini
terjadi karena yang dapat ditangkap oleh manusia hanyalah tanda-tanda (ayat)
al-hag tersebut, yang berupa ayat kauniyah maupun ayat gauliyah.
Interpretasi manusia terhadap ayat kauniyah menghasilkan ilmu

pengetahuan, sementara interpretasi manusia terhadap ayat qauliyah



SBagian Ketiga

(wahyu: Qur’an dan Sunnah) menghasilkan pemahaman keagamaannya

(agama yang ‘aktual’).

Dengan ungkapan lain, hubungan antara ilmu dan agama adalah

hubungan yang bersifat dinamik evolutif, yakni suatu “interpretasi manusia

terhadap kebenaran hakiki Allah, lewat fenomena kauliyah dan fenomena

qauliyah, yang berkembang terus”. Perhatikan skema berikut.

Inti pemahaman hubungan tersebut beranjak dari perilaku tauhidi, yaitu

keimanan dan ketundukan mutlak manusia pada Allah, yang antara lain

tercermin dalam pemikiran, sikap, dan perilaku:

Bahwa kebenaran mutlak (al-haq) hanya ada pada Allah semata, dan yang
dapat dicapai manusia (dengan interpretasi kauniyah maupun gauliyah)

hanyalah kebenaran yang relatif, dalam skala waktu dan tempat.

Kesadaran akan keterbatasan interpretasi tersebut akan menimbulkan sikap
dan perilaku manusia (ilmuwan) untuk: (1) tunduk dan patuh pada Allah
semata; (2) menyadari bahwa ilmu dan kemampuan teknologi (profesi)
yang dikuasainya adalah berasal dan amanah dari Allah; dan (3) motivasi
penerapannya diupayakan dalam rangka pemenuhan amanah tersebut.

Keyakinan akan tiadanya pertentangan antara ilmu dan agama, karena
keduanya berasal dari sumber yang sama. “Pertentangan” yang dijumpai
dalam praktek adalah semu, sebagai akibat kesalahan interpretasi ayat

kauniyah, ayat qauliyah, atau keduanya.

Kesadaran bahwa ilmu bukan satu-satunya sumber kebenaran, dan bukan

satu-satunya jalan pemecahan bagi problema kehidupan manusia.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
*1). interpretasinya melahirkan: fisika, kimia, astronomi, botani,

zoologi, geologi, dsb.

*2). interpretasinya melahirkan: biologi manusia, ilmu kedokteran,
antropologi, dsb. individual); ilmu-ilmu: hukum, ekonomi, sosiologi,

politik, dsb. (komunal); dan sejarah temporal).
*3): (QS. Fushilat: 53)

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan)
Kami di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah
bagi mereka bahwa al-Quran itu adalah benar. Dan apakah Tuhanmu
tidak cukup (bagi kamu) bahwa sesungguhnya Dia menyaksikan segala
sesuatu? (Fushilat 53)

*4): (QS. Ali Imran: 164)

Sesungguhnya Allah telah memberi karunia kepada orang-orang yang
beriman ketika Allah mengutus di antara mereka seorang rasul dari
golongan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat
Allah, membersihkan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka
al-Kitab dan al-Hikmah. Dan sesungguhnya sebelum (kedatangan
Nabi) itu, mereka adalah benar-benar dalam kesesatan yang nyata. (Ali
Imran 164)
Dengan model pendekatan di atas menjadikan seseorang muslim
(ulama/cendekiawan) di samping dapat terhindar dari pemahaman yang
dikotomik, juga diperolehnya keuntungan (yang berupa proporsionalitas

persepsi, sikap perilaku) yang lain. Keuntungan yang dimaksud adalah:

Pertama, terhindarnya mereka dari cara berpikir rasionalistik (ekstrim
kiri), spiritualistik (ekstrim kanan), maupun sekularistik (pengkotakan atau
spasialisasi kehidupan).



SBagian Ketiga

Kedua, kemampuan mereka untuk meningkatkan pemahaman
(interpretasi) ayat qauliyah mereka dengan temuan-temuan yang diperoleh
dari interpretasi kauniahnya (ilmu pengetahuan), dan sebaliknya dapat
digunakannya nilai-nilai yang dipahami dari wahyu untuk dijadikan dasar
etik/filosofik bagi interpretasi terhadap ayat kauniyah (pengembangan dan

penerapan ilmu pengetahuan).

Ketiga, dorongan untuk lebih mampu mengimplementasikan ilmu dan
ajaran agamanya dalam kehidupan di masyarakat, dalam bentuk perpaduan
yang operasional sesuai dengan konteks permasalahan yang dihadapi umat
manusia. Kontekstualitas interpretasi di sini jangan dipahami sebagai suatu
interpretasi-adaptatif Islam dengan konteks ruang dan waktu (sebagaimana
sering dipopularkan sementara pihak), melainkan operasionalisasi konsep
Islam (gauliyah dan kauniyah) dalam konteks ruang dan waktu.

Berangkat dari pemahaman kedudukan ilmu dalam Islam sebagai
tersebut di atas, di samping diperoleh keuntungan (konsekuensi subjektif)
tersebut, juga menimbulkan konsekuensi objektif yang mengarah pada
pengembangan paradigma keilmuan yang islami. Konsekuensi yang

dimaksud adalah.

Pertama, dalam pemahaman yang konvensional, maka ilmu berawal
dari suatu skeptisitas atau suatu nihilitas. Sesuatu adalah salah kecuali telah
dibuktikan kebenarannya, dan sesuatu tidak ada kecuali telah dibuktikan
keberadaannya. Paradigma keilmuan yang islami tidaklah demikian. Menurut
Islam ilmu (dan metodologi keilmuan) bukan berangkat dari skeptisitas atau
ketiadaan, tetapi berangkat dari tauhid, dari suatu keyakinan bahwa segala
fenomena keilmuan yang ada merupakan manifestasi kebenaran hag Allah
(QS. Fushilat: 53).



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Kedua, ilmu pengetahuan (dan teknologi yang dilahirkannya) bukanlah
sesuatu yang bebas nilai. Pemahaman bebas nilai ini menyangkut baik aspek
ontologis maupun aksiologis. Dari pemikiran inilah terlihat perlu suatu etika

(akhlag) pengembangan dan penerapan ilmu dan teknologi yang islami.



SBagian Ketiga

Tuntunan/Manhaj Tabligh Ke-4
NEGARA PANCASILA

SEBAGAI DAR AL-AHDI WA AL-SYAHADAH

Tanfidz Keputusan Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar

A. Mugaddimah

Allah SWT mengutus Nabi Muhammad s.a.w. untuk mendakwahkan
Islam sebagai risalah yang membawa rahmat bagi semesta alam (QS Al-
Anbiya: 107). Umat Islam sebagai kesatuan insan Muslim di manapun berada
berkewajiban menjalankan dan mendakwahkan ajaran Islam yang
diperintahkan Allah dan rasul- Nya sebagai wujud ibadah dan kekhalifahan
untuk meraih kebaikan hidup di dunia dan akhirat (QS Al-Dzariyat: 56; Al-
Bagarah: 30, Hud: 61; dan Al-Bagarah: 201). Kewajiban mengemban misi
Islam itu tidak pernah selesai dan harus terus dilakukan sebagai perwujudan
kesaksian sepanjang hayat dalam kehidupan pribadi, keluarga, masyarakat,

bangsa, dan ranah kemanusiaan universal.

Muhammadiyah sebagai komponen strategis umat dan bangsa di Negara
Republik Indonesia memiliki kewajiban kolektif untuk mendakwahkan Islam
mengajak pada kebaikan, menyuruh pada yang makruf, dan mencegah dari
yang munkar. Sebagaimana misi awal kelahirannya yang terkandung dalam
Al-Quran QS Ali Imran 104, Muhammadiyah berkomitmen untuk menjadikan
umat Islam sebagai khayra ummah atau umat terbaik (QS Ali Imran: 110) yang
tampil sebagai golongan tengahan (ummatan wasatha) dan berperan sebagai
saksi bagi kehidupan umat manusia (syuhadd ‘ald al-nas)(QS Al-Bagarah:
143), sehingga kehadirannya menjadi rahmat bagi semesta alam (rahmatan li
al- ‘a@lamin) (QS Al-Anbiya: 107).

2



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Dalam kehidupan kebangsaan, Muhammadiyah dan umat Islam sebagai
golongan mayoritas memiliki tanggungjawab besar dan utama untuk
menjadikan negara Indonesia sebagai negara yang baik dan berada dalam
ampunan Allah (QS Saba: 15). Di dalam negara tersebut para penduduknya
beriman dan bertagwa sehingga diberkahi Allah (QS Al-’Araf: 96); mereka
membangun negeri dengan sebaik-baiknya dan tidak membuat kerusakan (QS
Al-Bagarah: 11, 60; Al-Rum: 41; Al-Qashash: 77). Dengan demikian,
Muhammadiyah berkomitmen untuk terus berjuang memproyeksikan
Indonesia menjadi Negara Pancasila yang maju, adil, makmur, bermartabat,

dan berdaulat dalam lindungan Allah SWT.

. Pembentukan Negara Indonesia

Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diproklamasikan pada 17
Agustus 1945 merupakan anugerah Allah atas perjuangan seluruh rakyat yang
mengandung jiwa, pikiran, dan cita-cita luhur kemerdekaan. Spirit keruhanian
yang menjiwai lahirnya Negara Indonesia itu tertuang dalam tiga alinea awal
Pembukaan UUD 1945,

“Bahwa sesungguhnya kemerdekaan itu ialah hak segala bangsa dan oleh
sebab itu, maka penjajahan di atas dunia harus dihapuskan, karena tidak sesuai
dengan peri-kemanusiaan dan peri-keadilan. Dan perjuangan pergerakan
kemerdekaan Indonesia telah sampailah kepada saat yang berbahagia dengan
selamat sentosa menghantarkan rakyat Indonesia ke depan pintu gerbang
kemerdekaan Negara Indonesia, yang merdeka, bersatu, berdaulat, adil, dan
makmur. Atas berkat rakhmat Allah Yang Maha Kuasa dan dengan
didorongkan oleh keinginan luhur, supaya berkehidupan kebangsaan yang

bebas, maka rakyat Indonesia menyatakan dengan ini kemerdekaannya.”

155



SBagian Ketiga

Tujuan didirikannya Negara Republik Indonesia ialah untuk “melindungi
segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia dan untuk
memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan bangsa, dan ikut
melaksanakan ketertiban dunia yang berdasarkan kemerdekaan, perdamaian
abadi dan keadilan sosial.” Konstitusi dasar yang menjadi landasan bernegara
itu dirumuskan dalam “suatu Undang-Undang Dasar Negara Indonesia, yang
terbentuk dalam suatu susunan Negara Republik Indonesia yang berkedaulatan
rakyat dengan berdasarkan kepada Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan
yang adil dan beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang dipimpin oleh
hikmat kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, serta dengan
mewujudkan suatu Keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.” Adapun
dasar dan ideologi negara yang fundamental ialah Pancasila yang disebut oleh
Soekarno dalam Pidato 1 Juni 1945 sebagai Philosofische Grondslag yaitu
“fundamen, filsafat, pikiran yang sedalam-dalamnya, jiwa, hasrat yang
sedalam-dalamnya untuk di atasnya didirikan gedung Indonesia Merdeka yang
kekal dan abadi.”

Diktum-diktum mendasar dalam Pembukaan UUD 1945 itu sungguh
penting dan mendasar karena mengandung jiwa, filosofi, pemikiran, dan cita-
cita bernegara untuk dihayati dan diwujudkan dalam kehidupan kebangsaan
oleh seluruh warga dan penyelenggara negara dengan penuh makna dan
kesungguhan. Di dalamnya terkandung suasana kebatinan dan spiritualitas
yang didasari jiwa keagamaan dari para pendiri bangsa. Jika dirujuk pada Sila
Pertama Pancasila, yaitu Ketuhanan Yang Maha Esa, maka negara Indonesia
itu tidak dapat dipisahkan dari jiwa, pikiran, dan nilai-nilai Ketuhanan dan
Keagamaan yang bebasis Tauhid. Spirit ruhaniah itu makin menguat manakala
dikaitkan dengan pasal 29 UUD 1945 yang mengakui keberadaan dan
kemerdekaan umat beragama untuk menjalankan keyakinan dan kepercayaan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
agamanya. Dalam Pembukaan UUD 1945 itu terkandung esensi nilai-nilai
ketuhanan yang kuat. Oleh karena itu, Indonesia dapat dikatakan sebagai
Negara Pancasila yang relijius dan bukan suatu negara sekuler yang
memisahkan atau menjauhkan nilai-nilai ketuhanan dan keagamaan dari

denyut nadi kehidupan kebangsaan dan kenegaraan.

Kelahiran dan kehadiran Negara Indonesia yang berjiwa ketuhanan dan
keagamaan itu memiliki matarantai sejarah yang panjang khususnya dengan
keberadaan umat Islam dan kerajaan-kerajaan Islam di masa lampau. Di negeri
kepulauan ini telah lahir kerajaan-kerajaan besar yang tersebar di seluruh
penjuru Nusantara seperti Tarumanegara, Kutai, Sriwijaya, Kediri, Singosari,
Majapahit, Samudra Pasai, Aceh Darussalam, Siak, Demak, Pajang, Mataram,
Banten, Cirebon, Pajajaran, Ternate, Tidore, Gowa, Buton, Bone, Luwu,
Sumbawa, Bima, Pagaruyung, Banjar, Karangasem, Madura, Larantuka,
Papua, dan kerajaan-kerajaan lainnya sebagai tonggak sejarah bangsa. Dalam
perjalanan sejarah itu peranan umat Islam dan kerajaan-kerajaan Islam
sangatlah penting dan strategis dalam perjuangan kemerdekaan dan
pembentukan Indonesia sebagai negara-bangsa.

Peranan umat Islam yang bersejarah itu menemukan bentuknya yang
moderen dan terorganisir pada awal abad ke-20 yang ditandai oleh lahirnya
gerakan kebangkitan nasional dari organisasi-organisasi Islam seperti
Jami’atul Khair (1905), Sarikat Dagang Islam (1905), Sarekat Islam (1911),
Muhammadiyah (1912), Al- Irsyad (1914), Persatuan Islam (1923), Nahdlatul
Ulama (1926), dan lain-lain. Selain itu, Kongres Wanita pertama tahun 1928,
di mana ‘Aisyiyah sebagai organisasi perempuan Muhammadiyah menjadi
salah satu pemrakarsa dan penyelenggara, merupakan tonggak kebangkitan
perempuan Indonesia dan menjadi bagian integral dari pergerakan nasional.

Arus pergerakan nasional dari umat Islam tersebut bersatu dengan komponen

i,



SBagian Ketiga

kebangkitan nasional lainnya menjadi sumber kekuatan dan modal perjuangan
bangsa yang melahirkan kemerdekaan Indonesia yang diproklamasikan pada
tanggal 17 Agustus 1945,

Setelah merdeka, Indonesia mengalami dinamika kehidupan yang
kompleks sebagaimana tercermin dalam beberapa periode pemerintahan di era
Revolusi (1945-1949), Demokrasi Parlementer (1950-1959), Orde Lama
(1959-1966), Orde Baru (1966-1998), dan Reformasi sejak tahun 1998. Dalam
perjalanan Indonesia pasca kemerdekaan itu, umat Islam melalui organisasi-
organisasi Islam dan para tokohnya maupun melalui gerakan massa, telah
mengambil peranan yang signifikan. Dalam perjalanan bangsa yang sarat
dinamika itu, selain muncul berbagai krisis dan permasalahan, juga terdapat
kemajuan-kemajuan yang cukup berarti sebagai hasil dari pembangunan
nasional yang dilakukan pada setiap periode dan menjadi tonggak bagi

perkembangan Indonesia ke depan.

Namun, patut diakui bahwa pasca kemerdekaan itu Indonesia banyak
menghadapi permasalahan dan tantangan yang berat dan kompleks.
Kehidupan bangsa dan negara Indonesia setelah puluhan tahun merdeka
sampai saat ini masih ditandai kejumudan (stagnasi), peluruhan (distorsi), dan
penyimpangan (deviasi) dalam berbagai bidang kehidupan kebangsaan.
Meskipun terdapat banyak kemajuan, seperti dalam kehidupan demokrasi dan
hak asasi manusia, tingkat pertumbuhan ekonomi, dan suasana kemajemukan
bangsa yang terpelihara dengan baik, tak dapat dipungkiri bahwa masih
banyak persoalan rumit dan mendesak yang harus segera diselesaikan. Di
antara masalah yang cukup serius adalah korupsi yang masif, penegakan
hukum yang lemah, kesenjangan sosial yang melebar, sumberdaya alam yang
dieksploitasi dan dikuasai pihak asing, dan hal-hal lain yang berdampak luas

pada kehidupan kebangsaan yang jauh dari cita-cita nasional.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Kehidupan kebangsaan juga masih diwarnai oleh krisis moral dan etika,
disertai berbagai paradoks dan pengingkaran atas nilai-nilai keutamaan yang
selama ini diakui sebagai nilai-nilai luhur budaya bangsa. Kenyataan ini
ditunjukkan oleh perilaku elite dan warga masyarakat yang korup, konsumtif,
hedonis, materialistik, suka menerabas, dan beragam tindakan menyimpang
lainnya. Sementara itu, proses pembodohan, kebohongan publik, kecurangan,
pengaburan nilai, dan bentuk-bentuk kezaliman lainnya (tadzlim) semakin
merajalela di tengah usaha-usaha untuk mencerahkan (tanwir) kehidupan
bangsa. Situasi paradoks dan konflik nilai tersebut menyebabkan masyarakat
Indonesia kehilangan makna dalam banyak aspek kehidupan dan melemahkan
sendi-sendi kehidupan bangsa dan negara. Akibat lebih jauh dari masalah-
masalah krusial dan kondisi yang bertentangan itu, Indonesia semakin

tertinggal dalam banyak hal dibandingkan dengan bangsa-bangsa lain.

Indonesia telah banyak kehilangan peluang untuk berkembang menjadi
bangsa atau negara yang berkemajuan. Jika berbagai permasalahan bangsa
seperti korupsi, kemiskinan, ketenagakerjaan, kerusakan lingkungan, serta
sejumlah masalah politik, ekonomi, dan sosial budaya lainnya yang krusial
tidak memperoleh pemecahan yang sungguh-sungguh, maka Indonesia
berpotensi menjadi “negara gagal” dan salah arah dalam menempuh perjalanan
ke depan. Situasi demikian jelas bertentangan dengan makna dan cita-cita
kemerdekaan. Karenanya, Muhammadiyah memandang penting langkah
rekonstruksi kehidupan kebangsaan yang bermakna dalam seluruh aspek
kehidupan khususnya politik, ekonomi, dan budaya menuju Indonesia
Berkemajuan. Indonesia Berkemajuan merupakan kondisi bangsa dan negara
yang maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat dengan menjunjung
tinggi nilai-nilai dasar yang terkandung dalam lima sila Pancasila dan cita-cita

kemerdekaan yang diletakkan fondasinya oleh para pendiri bangsa tahun 1945.

s,



SBagian Ketiga

Bangsa Indonesia sesungguhnya memiliki nilai-nilai keutamaan untuk
menjadi unggul dan berperadaban tinggi. Di antara nilai-nilai itu adalah daya
juang, tahan menderita, mengutamakan harmoni, dan gotong royong. Nilai-
nilai keutamaan tersebut masih relevan, namun memerlukan penyesuaian dan
pengembangan sejalan dengan dinamika dan tantangan zaman. Tantangan
globalisasi yang meniscayakan orientasi kepada kualitas, persaingan dan daya
saing menuntut bangsa Indonesia memiliki karakter yang bersifat kompetitif,
dinamis, dan berkeunggulan disertai ketangguhan dalam menunjukkan jatidiri

bangsa.

Seluruh komponen nasional dan generasi penerus bangsa, termasuk umat
Islam sebagai kekuatan mayoritas, wajib memahami keberadaan Negara
Indonesia untuk dibangun menjadi negara-bangsa yang berkemajuan seusai
dengan tuntutan zaman. Mereka yang menduduki jabatan-jabatan publik
berkewajiban menjalankan fungsi utama pemerintahan sesuai dengan jiwa,
falsafah, pemikiran, dan cita-cita nasional. Pengingkaran terhadap nilai-nilai
luhur kebangsaan itu merupakan bentuk penyelewengan dan penghianatan atas
idealisme kemerdekaan. Sebaliknya, setiap usaha untuk mewujudkan nilai dan
cita-cita nasional itu merupakan bukti kesungguhan untuk membawa
Indonesia sebagai bangsa dan negara yang maju, adil, makmur, bermartabat,
dan berdaulat di tengah dinamika perkembangan zaman. Segenap kekuatan
nasional harus memiliki tekad yang kuat dan bersatu untuk menjadikan
Indonesia sebagai Negara Pancasila yang berdiri tegak di atas jiwa, pikiran,

dan cita-cita nasional 1945 yang penting dan luhur itu.
C. Peran Strategis Muhammadiyah

Muhammadiyah sebagai kekuatan nasional sejak awal berdirinya pada

tahun 1912 telah berjuang dalam pergerakan kemerdekaan. Melalui para



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
tokohnya, Muhammadiyah juga terlibat aktif mendirikan Negara Republik
Indonesia yang diproklamasikan pada 17 Agustus 1945. Muhammadiyah
memiliki komitmen dan tanggungjawab tinggi untuk memajukan kehidupan
bangsa dan negara. Para tokoh Muhammadiyah sejak era K. H. Ahmad Dahlan
dan Nyai Walidah Dahlan hingga sesudahnya mengambil peran aktif dalam
usaha-usaha kebangkitan nasional dan perjuangan kemerdekaan. Kiprah
Muhammadiyah tersebut melekat dengan nilai dan pandangan Islam
berkemajuan yang menjadikan komitmen cinta pada tanah air sebagai salah

satu wujud keislaman.

Pendiri Muhammadiyah sejak awal pergerakannya memelopori gerakan
Islam berkemajuan. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam adalah “agama
peradaban” (din al-hadlarah) yang diturunkan untuk mewujudkan kehidupan
umat manusia yang tercerahkan dan terbangunnya peradaban semesta yang
berkemajuan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah kebaikan yang
melahirkan keunggulan hidup lahiriah dan ruhaniah. Adapun dakwah dan
tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan perubahan untuk mewujudkan
Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup umat manusia sepanjang zaman.
Islam berkemajuan yang melahirkan pencerahan itu merupakan refleksi dari
nilai-nilai transendensi, liberasi, emansipasi, dan humanisasi sebagaimana
terkandung dalam pesan Al-Quran (QS. ‘Ali Imran: 104 dan 110) yang
menjadi inspirasi kelahiran Muhammadiyah. Secara ideologis, Islam yang
berkemajuan merupakan bentuk transformasi Al-Ma’un untuk menghadirkan
dakwah dan tajdid secara aktual dalam pergulatan hidup keumatan,
kebangsaan, dan kemanusiaan universal. Transformasi Islam berkemajuan
merupakan perwujudan dari pandangan keagamaan yang bersumber pada Al-
Quran dan As- Sunnah dengan mengembangkan ijtihad di tengah tantangan

kehidupan modern abad ke-21 yang sangat kompleks.



SBagian Ketiga

Muhammadiyah dalam kehidupan kebangsaan maupun kemanusiaan
universal mendasarkan diri pada pandangan Islam berkemajuan.
Muhammadiyah menegaskan komitmen untuk terus berkiprah menyemaikan
benih-benih kebenaran, kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan,
kemakmuran, dan keutamaan hidup secara dinamis menuju peradaban yang
utama. Islam ditegakkan untuk menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik
laki-laki maupun perempuan tanpa diskriminasi. Islam Berkemajuan adalah
Islam yang menggelorakan misi antiperang, antiterorisme, antikekerasan,
antipenindasan, antiketerbelakangan. Islam Berkemajuan juga anti terhadap
segala bentuk pengrusakan di muka bumi seperti korupsi, penyalahgunaan
kekuasaan, kejahatan kemanusiaan, eksploitasi alam, serta berbagai
kemunkaran yang menghancurkan kehidupan. Islam Berkemajuan secara
positif memayungi kemajemukan suku bangsa, ras, golongan, dan
kebudayaan; menyebarkan pesan damai, toleran, dan sikap tengahan di segala
bidang kehidupan. Dengan kata lain, Islam Berkemajuan adalah Islam yang
mengemban risalah rahmatan li al-'d/amin yang menyatu dan memberi warna

keindonesiaan serta kemanusiaan universal.

Peran Muhammadiyah dalam mengemban misi Islam berkemajuan
berlanjut dalam kiprah kebangsaan lahirnya Negara Indonesia Merdeka pada
17 Agustus 1945. Para pemimpin Muhammadiyah terlibat aktif dalam usaha-
usaha kemerdekaan. Kyai Haji Mas Mansur menjadi anggota Empat Serangkai
bersama Ir. Soekarno, Mohammad Hatta, dan Ki Hadjar Dewantara yang
merintis prakarsa persiapan kemerdekaan Indonesia terutama dengan
pemerintahan balatentara Jepang. Tiga tokoh penting Muhammadiyah, seperti
Ki Bagus Hadikusumo, Prof. Kahar Mudzakir, dan Mr. Kasman Singodimedjo
bersama para tokoh bangsa lainnya juga telah berperan aktif dalam Badan

Persiapan Usaha Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) dan Panitia Persiapan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Kemerdekaan Indonesia (PPKI) untuk merumuskan prinsip dan bangunan
dasar negara Indonesia. Ketiga tokoh tersebut bersama tokoh-tokoh Islam
lainnya menjadi perumus dan penandatangan lahirnya Piagam Jakarta yang
menjiwai Pembukaan UUD 1945.

Dalam momentum kritis satu hari setelah Negara Kesatuan Republik
Indonesia (NKRI) diproklamasikan, Ki Bagus Hadikusumo dan Mr. Kasman
Singodimedjo dengan jiwa keagamaan dan kenegarawanan yang tinggi demi
menyelamatkan keutuhan dan persatuan Indonesia, dapat mengikhlaskan
dihapuskannya tujuh kata dalam Piagam Jakarta. Tujuh kata yang dimaksud
adalah anak kalimat “dengan kewajiban menjalankan syari’at Islam bagi
pemeluk-pemeluknya” dan menggantinya menjadi “Ketuhanan Yang Maha
Esa” sebagaimana menjadi sila pertama dari Pancasila. Pencoretan tujuh kata
dalam Piagam Jakarta tersebut bukan hal mudah bagi para tokoh
Muhammadiyah dan wakil umat Islam kala itu. Sikap tersebut diambil semata-
mata sebagai wujud tanggungjawab dan komitmen kebangsaan demi tegaknya
Negara Kesatuan Republik Indonesia. Pengorbanan para tokoh Islam tersebut
menurut Menteri Agama Repulik Indonesa, Letjen (TNI) Alamsjah Ratu
Perwiranegara, merupakan hadiah terbesar umat Islam untuk bangsa dan

negara Indonesia.

Panglima Besar Jenderal Soedirman selaku kader dan pimpinan
Muhammadiyah membuktikan peran strategisnya dalam perjuangan
kemerdekaan dan mempertahankan keabsahan Indonesia Merdeka. Soedirman
menjadi tokoh utama perang gerilya dan kemudian menjadi Panglima Tentara
Nasional Indonesia. Nama lain yang patut disebut adalah Insinyur Juanda,
seorang tokoh Muhammadiyah yang menjadi pencetus Deklarasi Juanda tahun

1957. Deklarasi Juanda merupakan tonggak eksistensi Negara Kesatuan



SBagian Ketiga

Republik Indonesia yang menyatukan laut ke dalam kepulauan Indonesia,

sehingga Indonesia menjadi negara-bangsa yang utuh.

Muhammadiyah dengan pandangan Islam berkemajuan senantiasa
berusaha untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dan keindonesiaan.
Muhammadiyah telah dan akan terus memberikan sumbangan besar di dalam
upaya-upaya mencerdaskan dan memajukan kehidupan bangsa serta
mengembangkan moral politik Islam yang berwawasan kebangsaaan di tengah
pertarungan berbagai ideologi dunia. Apa yang selama ini dikerjakan
Muhammadiyah telah diakui oleh masyarakat luas dan Pemerintah Republik
Indonesia. Pemerintah sendiri menetapkan K. H. Ahmad Dahlan sebagai
Pahlawan Nasional melalui Keputusan Presiden Nomor 657 tanggal 27
Desember 1961, dengan pertimbangan sebagai berikut: (1) kepeloporan dalam
kebangunan umat Islam Indonesia untuk menyadari nasibnya sebagai bangsa
terjajah yang harus belajar dan berbuat; (2) memberikan ajaran Islam yang
murni kepada bangsanya, ajaran yang menuntut kemajuan, kecerdasan dan
beramal bagi masyarakat dan umat; (3) memelopori amal-usaha sosial dan
pendidikan yang amat diperlukan bagi kebangunan dan kemajuan bangsa,
dengan jiwa ajaran Islam; dan (4) melalui organisasi ‘Aisyiyah telah
memelopori kebangunan wanita bangsa Indonesia untuk mengecap pendidikan
dan berfungsi sosial, setingkat dengan kaum pria. Nyai Walidah Dahlan karena
kiprah kebangsaan yang diperankannya melalui ‘Aisyiyah juga ditetapkan
sebagai Pahlawan Nasional, yang memperkuat bukti kepercayaan dan
pengakuan negara terhadap perjuangan Muhammadiyah dan organisasi

perempuannya itu.

Setelah Indonesia merdeka, pengabdian Muhammadiyah terhadap bangsa
dan negera terus berlanjut. Khidmat kebangsaan ini lahir dari pesan ajaran

Islam yang berkemajuan dan didorong oleh keinginan yang kuat agar



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Indonesia mampu melangkah ke depan menjadi negara dan bangsa yang
unggul sejalan dengan cita-cita kemerdekaan. Kiprah dan pengkhidmatan
Muhammadiyah sepanjang lebih satu abad itu merupakan bukti bahwa
Muhammadiyah ikut “berkeringat”, berkorban, dan memiliki saham yang
besar dalam usaha-usaha kemerdekaan dan membangun Negara Indonesia.
Karenanya Muhammadiyah berkomitmen untuk terus berkiprah membangun

dan meluruskan arah kiblat Indonesia sebagai Negara Pancasila.
. Kedudukan Negara Pancasila

Muhammadiyah memandang bahwa Negara Kesatuan Republik Indonesia
(NKRI) yang diproklamasikan 17 Agustus 1945 adalah Negara Pancasila yang
ditegakkan di atas falsafah kebangsaan yang luhur dan sejalan dengan ajaran
Islam. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang adil dan beradab,
persatuan Indonesia, Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan
dalam permusyawaratan/perwakilan, dan Keadilan sosial bagi seluruh rakyat
Indonesia; secara esensi selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. Negara
Pancasila yang mengandung jiwa, pikiran, dan cita-cita luhur sebagaimana
termaktub dalam Pembukaan UUD 1945 itu dapat diaktualisasikan sebagai
Baldatun Thayyibatun Wa Rabbun Ghafur yang berperikehidupan maju, adil,

makmur, bermartabat, dan berdaulat dalam naungan ridla Allah SWT.

Bahwa Negara Pancasila merupakan hasil konsensus nasional (dar al-
ahdi) dan tempat pembuktian atau kesaksian (dar al-syahadah) untuk menjadi
negeri yang aman dan damai (dar al-salam). Negara ideal yang dicita-citakan
Islam adalah negara yang diberkahi Allah karena penduduknya beriman dan
bertagwa (QS Al- A’raf: 96), beribadah dan memakmurkannya (QS Al-
Dzariyat: 56; Hud: 61), menjalankan fungsi kekhalifahan dan tidak membuat
kerusakan di dalamnya (QS Al-Bagarah: 11, 30), memiliki relasi hubungan



SBagian Ketiga

dengan Allah (hablun min Allah) dan dengan sesama (hablun min al-nés) yang
harmonis (QS Ali Imran: 112), mengembangkan pergaulan antarkomponen
bangsa dan kemanusiaan yang setara dan berkualitas tagwa (QS Al-Hujarat:
13), serta menjadi bangsa unggulan bermartabat (khairu ummah) (QS Ali
Imran: 110).

Pancasila sebagai dasar Negara Republik Indonesia adalah ideologi negara
yang mengikat seluruh rakyat dan komponen bangsa. Pancasila bukan agama,
tetapi substansinya mengandung dan sejalan dengan nilai-nilai ajaran Islam.
Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa Pancasila itu Islami karena
substansi pada setiap silanya selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. Dalam
Pancasila terkandung ciri keislaman dan keindonesiaan yang memadukan
nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan (humanisme religius), hubungan
individu dan masyarakat, kerakyatan dan permusyawaratan, serta keadilan dan
kemakmuran. Melalui proses integrasi keislaman dan keindonesiaan yang
positif itu, umat Islam Indonesia sebagai kekuatan mayoritas dapat menjadi
teladan yang baik (uswah hasanah) dalam mewujudkan cita-cita nasional yang
sejalan dengan idealisasi Baldatun Thayyibatun wa Rabbun Ghafar.

Segenap umat Islam harus berkomitmen menjadikan Negara Pancasila
sebagai Dar al-Syahadah atau negara tempat bersaksi dan membuktikan diri
dalam mengisi dan membangun kehidupan kebangsaan. Dalam Negara
Pancasila sebagai Dar al-Syahadah, umat Islam harus siap bersaing untuk
mengisi dan memajukan kehidupan bangsa dengan segenap kreasi dan inovasi
yang terbaik. Dalam hal ini, Muhammadiyah sebagai komponen strategis umat
dan bangsa mempunyai peluang besar untuk mengamalkan etos fastabiq al-
khairat itu dan tampil sebagai kekuatan yang berada di garis depan (a leading

force) untuk mengisi dan memimpin kehidupan kebangsaan yang maju, adil,



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
makmur, bermartabat, dan berdaulat sejajar dengan negara-negara lain yang

telah maju dan berperadaban tinggi.

Dalam kenyataan hidup berbangsa dan bernegara, nilai-nilai Pancasila
belum  sepenuhnya diimplementasikan  sehingga  penyelenggaraan
pemerintahan masih diwarnai penyimpangan. Saat ini, masih banyak praktik-
praktik korupsi, kekerasan, skandal moral, eksploitasi sumberdaya alam secara
tak bertanggungjawab, kemiskinan, dan belum terwujudnya pemerataan atas
hasil pembangunan nasional. Sebagian elite dan warga menunjukkan perilaku
“ajimumpung” dan lebih mengedepankan kepentingan diri dan kroni.
Sementara kehidupan sosial politik, ekonomi, dan budaya cenderung
serbaliberal. Oleh karena itu, Pancasila dengan lima silanya yang luhur itu
harus ditransformasikan ke dalam seluruh sistem kehidupan nasional.
Pancasila harus diberi pemaknaan nilai dan aktualisasi secara terbuka dan
dinamis sehingga dapat menjadi rujukan dan panduan yang mencerdaskan,

memajukan, dan mencerahkan kehidupan berbangsa dan bernegara.

Dalam Negara Pancasila terkandung paham nasionalisme yang
menjunjung-tinggi nilai-nilai dan orientasi kebangsaan yang menjadi bingkai
pandangan negara-bangsa. Paham nasionalisme serta segala bentuk pemikiran
dan usaha yang dikembangkan dalam membangun Indonesia haruslah berada
dalam kerangka dasar Negara Pancasila dan diproyeksikan untuk terwujudnya
cita-cita nasional tahun 1945. Nasionalisme harus dimaknai dan difungsikan
sebagai spirit, pemikiran, dan tindakan untuk membangun Indonesia secara

amanah dan bertanggungjawab.

Nasionalisme yang bertumpu pada jiwa dan cita-cita kemerdekaan itu
harus mampu menghilangkan benih-benih separatisme dan penyimpangan

dalam bernegara. Segala bentuk separatisme yang ingin memisahkan diri dari



SBagian Ketiga

Indonesia dan mencita-citakan bentuk negara yang lain sesungguhnya
bertentangan dengan komitmen nasional dan cita-cita Proklamasi
Kemerdekaan. Demikian pula setiap bentuk penyelewengan dalam mengurus
negara seperti korupsi, kolusi, nepotisme, penjualan aset-aset negara,
pengrusakan sumberdaya alam dan lingkungan, penindasan terhadap rakyat,
otoritanisme, pelanggaran hak asasi manusia, tunduk pada kekuasaan asing,
serta berbagai tindakan yang merugikan hajat hidup bangsa dan negara

merupakan penghianatan terhadap nasionalisme dan cita-cita kemerdekaan.

Muhammadiyah sebagai kekuatan strategis umat dan bangsa berkomitmen
untuk membangun Negara Pancasila dengan pandangan Islam yang
berkemajuan. Islam yang berkemajuan menyemaikan benih-benih kebenaran,
kebaikan, kedamaian, keadilan, kemaslahatan, kemakmuran, dan keutamaan
hidup secara dinamis bagi seluruh umat manusia. Islam yang
menjunjungtinggi kemuliaan manusia baik laki-laki maupun perempuan tanpa
diskriminasi. Islam yang secara positif melahirkan keutamaan yang
memayungi kemajemukan suku bangsa, ras, golongan, dan kebudayaan umat
manusia di muka bumi. Dalam konteks ini pula umat Islam dapat melihat
keselarasan semangat Pancasila di Indonesia dengan semangat Piagam
Madinah yang menjadi landasan konstitusi pada awal pemerintahan Islam di
bawah Nabi Muhammad Saw. Piagam Madinah adalah hasil dari sebuah
bentuk kompromi politik yang memayungi berbagai bangsa, golongan, dan

agama pada masa Nabi Muhammad Saw.

Dengan pandangan Islam yang berkemajuan, Muhammadiyah bertekad
berjuang di Negara Pancasila menuju Indonesia Berkemajuan sesuai dengan
Kepribadiannya yaitu: (1) Beramal dan berjuang untuk perdamaian dan
kesejahteraan; (2) Memperbanyak kawan dan meningkatkan persaudaraan

(ukhuwah Islamiyah); (3) Memiliki pandangan luas dengan memegang teguh



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
ajaran Islam; (4) Bersifat keagamaan dan kemasyarakatan; (5) Mengindahkan
segala hukum, undang-undang, peraturan, serta dasar dan falsafah negara yang
sah; (6) Melakukan Amar ma’ruf nahi munkar dan menjadi teladan yang baik;
(7) Aktif dalam perkembangan masyarakat dengan maksud islah dan
pembangunan sesuai dengan ajaran Islam; (8) Kerjasama dengan golongan
Islam mana pun juga dalam usaha menyiarkan dan mengamalkan agama Islam,
serta membela kepentingannya; (9) Membantu pemerintah serta bekerjasama
dengan golongan lain dalam memelihara dan membangun negara; dan (10)

Bersifat adil serta korektif ke dalam dan ke luar dengan bijaksana.

Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam menyadari sepenuhnya bahwa
Negara Indonesia merupakan tempat menjalankan misi dakwah dan tajdid
untuk terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Karenanya
sebagaimana terkandung dalam butir kelima Matan Keyakinan dan Cita-cita
Hidup Muhammadiyah (MKCH) tahun 1969, “Muhammadiyah mengajak
segenap lapisan bangsa Indonesia untuk bersama-sama membangun suatu

negara yang adil makmur yang diridhai Allah Subhanahu wata'ala.”
. Tafsir Pancasila sebaga Ideologi Terbuka

Kesaksian dan pembuktian yang dilakukan Muhammadiyah di antaranya
melalui upaya terhadap penguatan konsep dalam tafsir dan penjabaran nilai-
nilai Pancasila dengan merujuk kepada Al-Quran dan Sunnah, misalnnya
penguatan konsep tauhidullah, baik tauhid rububiyyah, tauhid asma wa sifat
dan tauhid uluhiyah, penerapan syariat Islam, dan toleransi antar umat

beragama dalam penjabaran dan pengalaman sila Ketuhanan yang Maha Esa.

Penguatan konsep akhlak dan keadaban dalam penjabaran sila

kemanusiaan yang adil dan beradab, penguatan konsep ukhuwwah dan



SBagian Ketiga

kesatuan umat Islam dan persaudaraan insaniyah sebagai pengayaan atas Sila
Persatuan Indonesia. Penerapan sistem dan etika politik Islami, pembudayaan
musyawarah yang bermartabat, ketaatan kepada pemimpin, serta sikap amanah
dari para pemimpin bangsa sebagai penjabaran atas sila ke empat. Juga
pengkajian konsep-konsep Al-Quran dan Sunnah tentang keadilan sosial, baik
dalam dimensi hukum dan ekonomi, tetapi juga keadilan sosial dalam wilayah

politik.

Dengan penjabaran ini, Muhammadiyah mengenalkan pandangan Islam
yang rahmatan lil alamin (universal) dan sejalan dengan nilai-nilai bahkan
sila-sila dalam Pancasila, sehingga komponen bangsa Indonesia dari kalangan
non Muslim benar-benar memahami bahwa ajaran Islam dan keberadaan umat
Islam tidak mengancam keberadaan mereka, bahkan sebaliknya sangat
menghormati keberaaan non muslim di lingkungan Muslimin. Diharapkan,

pudar kecurigaan antar elemen dan komponen bangsa ini.
F. Model Dakwah Kebangsaan Muhammadiyah

Di samping itu, kesaksian dan pembuktian yang dilakukan oleh
Muhammadiyah adalah dalam bentuk dakwah Islamiyah yang diwujudkan
dalam berbagai aktivitas penguatan akidah dan keimanan umat Islam,
penguatan pemahaman dan pengamalan akhlak dan syariat Islam dalam
kehidupan muslim, serta dakwah dalam bentuk pemberdayaan masyarakat,
yang ditujukan seluruh umat manusia. Sebagai contoh, lembaga pendidikan
Muhammadiyah, di samping dipersiapkan untuk melahirkan kader-kader
penerus Muhammadiyah, juga untuk mencerdaskan umat Islam dan bangsa
Indonesia. Oleh karena itu lembaga pendidikan Muhammadiyah juga
membuka peluang dan kesempatan bagi umat non Muslim untuk menikmati

pendidikan di Muhammadiyah. Dan contoh konkret dari ini adalah sekolah dan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
perguruan tinggi Muhammadiyah di Indonesia timur mayoritas peserta
didiknya adalah non muslim. Langkah Muhammadiyah yang membuka diri
untuk komunitas non Muslim dalam lembaga pendidikan Muhammadiyah
merupakan bagian dari dakwah pencerahan dan dakwah pemberdayaan
masyarakat. Muhammaadiyah tidak memaksakan pengislaman terhadap
mereka, dan mereka pun tidak merasa takut dan khawatir akan diislamkan.
Namun demikian, hidayah Allah tidak dapat ditolak, di antara mereka ada yang

dengan suka rela menyatakan ingin disyahadatkan sebagai muslim.

Kesaksian dan pembuktian yang dilakukan Muhammadiyah juga dalam
bentuk jihad konstitusi, yakni dengan melakukan koreksi dan judisial review
terhadap berbagai undang-undang yang bertentangan dengan konstitusi yang
lebih tinggi Undang-undang Dasar 1945, yang sekaligus bertentangan dengan
ajaran Islam dan serta melukai rasa keadilan dan menambah penderitaan
rakyat. Muhammadiyah didampingi elemen umat dan bangsa lainnya
melakukan yudisial review atas undang-undang tersebut kepada Mahkamah

Konstitusi.

Semua langkah di atas, baik pada tataran penguatan konsep maupun
langkah operasional dengan sistem modern Muhammadiyah menginginkan
Indonesia sebagai Indonesai berkemajuan. Indonesia berkemajuan diturunkan
pandangan Muhammadiyah bahwa Islam merupakan agama yang
mengandung nilai-nilai kemajuan untuk mewujudkan kehidupan umat
manusia yang tercerahkan. Kemajuan dalam pandangan Islam adalah kebaikan

yang serba utama, yang melahirkan keunggulan hidup lahiriyah dan ruhaniyah.

Adapun dakwah dan tajdid bagi Muhammadiyah merupakan jalan
perubahan untuk mewujudkan Islam sebagai agama bagi kemajuan hidup umat

manusia sepanjang jaman. Dalam perspektif Muhammadiyah, Islam



SBagian Ketiga

merupakan satu-satunya agama Allah yang hag, yang juga satu-satunya agama
yang berkemajuan (din al-hadharah). Kehadirannya membawa rahmat bagi
semesta kehidupan, dan umat yang memeluknya menjadi khaira ummat (umat
terbaik) yang terlahir untuk manusia dengan menegakkan amar ma’ruf dan
nahi munkar, beriman kepada Allah, serta ummatan wasathan (umat

pertengahan) yang menjadi saksi (pemimpin) bagi segenap umat manusia.
E. Proyeksi ke Depan

Di masa yang akan datang, Indonesia akan menghadapi banyak masalah
dan tantangan yang berat serta multidimensi. Untuk itu, Muhammadiyah
mengajak segenap komponen bangsa untuk menjadikan Indonesia sebagai
Negara Pancasila yang memiliki idealisme dan ciri utama “Baldatun
Thayyibatun Wa Rabbuh Ghafur”’. Muhammadiyah percaya sepenuhnya
bahwa bangsa Indonesia dapat menyelesaikan masalah-masalah besar yang
dihadapinya dan mampu menjadi negara-bangsa yang berkemajuan di segala
bidang kehidupan. Optimisme ini tumbuh Kkarena bangsa Indonesia
sesungguhnya memiliki modal sejarah yang penting dan berharga untuk
menjadi negara berkemajuan sejajar dengan negara-negara lain yang telah
maju dalam kancah peradaban dunia. Pencapaian Indonesia yang berkemajuan
tersebut mensyaratkan perjuangan yang sungguh-sungguh dari semua pihak
yakni pemerintah, warga negara, dan seluruh komponen bangsa, disertai tekad,

kebersamaan, dan pengerahan potensi nasional secara optimal.

Dalam kehidupan kebangsaan Muhammadiyah sejak awal berjuang untuk
pengintegrasian keislaman dan keindonesiaan. Bahwa Muhammadiyah dan
umat Islam merupakan bagian integral dari bangsa dan telah berkiprah dalam
membangun Indonesia sejak pergerakan kebangkitan nasional hingga era

kemerdekaan. Muhammadiyah terlibat aktif dalam peletakan dan penentuan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
fondasi negara-bangsa yang berdasar Pancasila dan Undang- Undang Dasar
1945. Muhammadiyah berkonstribusi dalam usaha mencerdaskan kehidupan
bangsa serta memelihara politik Islam yang berwawasan kebangsaan di tengah
pertarungan berbagai ideologi dunia. Muhammadiyah memiliki wawasan
kebangsaan yang jelas bahwa Negara Kesatuan Republik Indonesia yang
diproklamasikan pada 17 Agustus 1945 merupakan konsensus nasional yang
mengikat seluruh komponen bangsa. Dengan demikian, bagi warga
Muhammadiyah maupun umat Islam Negara Pancasila yang di dalamnya
terkandung persenyawaan nilai-nilai keislaman dan keindonesiaan yang luhur
merupakan wahana pembuktian (al-syahadah) menuju Indonesia

Berkemajuan.

Umat Islam hendaknya menjalankan peran-peran strategis dalam
membawa Indonesia menjadi negara dan bangsa berkemajuan. Umat Islam
harus tampil sebagai perekat integrasi nasional yang menampilkan Islam
Indonesia berwatak tengahan (wasathiyyah) yang damai, santun, dan toleran.
Islam Indonesia berkemajuan merupakan alternatif masa depan Negara
Pancasila di tengah pusaran dunia yang dinamis dan progresif pada era abad
ke-21. Islam Indonesia yang berkemajuan memiliki  wawasan
kosmopolitanisme. Tanpa Islam yang berkemajuan maka Indonesia akan tetap
menjadi negara sedang berkembang, berbudaya tradisional yang tertinggal,

serta tidak akan menjadi negara-bangsa yang unggul di kancah dunia.

Dalam menghadapi masalah dan tantangan Indonesia saat ini dan ke
depan, Muhammadiyah harus senantiasa proaktif dalam memajukan
kehidupan bangsa serta menjaga kerukunan, kedamaian, ketertiban, dan
kebaikan bersama dalam masyarakat sebagai wujud dakwah amar ma’ruf nahi
munkar dan menyebarkan nilai-nilai kebaikan dalam kehidupan kebangsaan

dan kemanusiaan universal. Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam pelopor

iy



SBagian Ketiga

pembaruan senantiasa istigamah melaksanakan misi dakwah dan tajdid untuk
pencerahan, bersikap proaktif dalam menunaikan peran-peran keumatan dan
kebangsaan secara konstruktif, cerdas, dan bijaksana; serta tidak bergerak
dalam perjuangan politik kekuasaan (politik praktis). Warga dan pimpinan
Muhammadiyah di seluruh tingkatan memiliki kewajiban moral-keagamaan
untuk memberikan keteladanan yang baik dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara dalam seluruh aspek kehidupan yang didasari nilai-

nilai Islami.

Dalam memasuki fase abad kedua, Muhammadiyah senantiasa aktif
menjalankan jihad kebangsaan sebagai aktualisasi dakwah dan tajdid
pencerahan dengan melakukan peran-peran konstruktif dalam meluruskan
kiblat bangsa. Jihad konstitusi yang selama ini dilakukan Muhammadiyah
merupakan bagian dari jihad kebangsaan agar segala kebijakan negara dengan
seluruh instrumennya benar-benar sejalan dengan jiwa, pemikiran, filosofi,
dan cita-cita nasional sebagaimana diletakkan oleh para pendiri bangsa.
Muhammadiyah senantiasa mengutamakan kepentingan dan kemajuan bangsa
di atas segalanya serta membawa misi kebangsaan agar Indonesia dibangun
secara bertanggungjawab dan tidak boleh ada kebijakan-kebijakan maupun
tindakan-tindakan yang membawa kerusakan di dalamnya. Muhammadiyah
sejalan dengan Khittah dan Kepribadiannya menegaskan sikap untuk
konsisten dalam beramar ma’ruf dan nahi munkar, berkiprah nyata melalui
berbagai amal usaha, serta bekerjasama dengan pemerintah dan seluruh

komponen bangsa menuju Indonesia Berkemajuan.

Dalam membawa Negara Pancasila ke depan, Muhammadiyah mengajak
seluruh elite bangsa untuk konsisten antara kata dan tindakan,
menjunjungtinggi moral yang utama, menunaikan amanat rakyat, serta

memperjuangkan kepentingan rakyat di atas kepentingan diri, kelompok, dan

w2



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
golongan. Muhammadiyah mengajak pemerintah di seluruh tingkatan untuk
berkomitmen dalam memajukan bangsa dan negara disertai sikap yang
mengedepankan keadilan dan kejujuran, berdiri di atas semua golongan, tidak
partisan dan menyalahgunakan kekuasaan, serta mampu menunjukkan jiwa
kenegarawanan. Bersamaaan dengan itu, dalam kehidupan kebangsaan
Muhammadiyah memandang bahwa Indonesia ke depan meniscayakan
rekonstruksi sosial-politik, ekonomi, dan budaya yang bermakna yang
mensyaratkan kehadiran agama sebagai sumber nilai kemajuan, pendidikan
yang mencerahkan, kepemimpinan profetik, institusi yang progresif, dan

keadaban publik.

Semoga Allah Subhanahu Wa Ta’ala memberikan perlindungan, petunjuk,
dan ridla-Nya untuk bangsa Indonesia menuju tercapainya kehidupan yang
maju, adil, makmur, bermartabat, dan berdaulat sejalan dengan cita-cita
Baldatun Thayyibatun Wa Rabbun Ghafur.



@@7&77 Ketiga
KONSEP ULIL AMRI DAN PERSOALAN KETAATAN

Muh. Waluyo, Lc., M.A.3
A. Pendahuluan

Indonesia secara konstitusional bukan negara Islam tetapi mayoritas
penduduknya beragama Islam, dipimpin oleh seorang muslim tetapi parlemen
tidak dikuasai kekuatan politik Islam. Perlu kiranya adanya kesiapan Kkita
untuk memulai membuka wacana yang lebih luas tentang pemaknaan ulil amri
sehingga tidak terjebak dalam pengertian yang sempit yang menyebabkan kita

hidup dalam alam cemerlang tetapi dalam kezumudan.

Al Qur’anul Karim menyebut ulil amri dalam surat An-Nisa ayat 59 dan
83: “Hai orang-orang yang beriman, taatlah Allah dan taatilah Rosul (nya),
dan ulil amri diantara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang
sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rosul
(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari
kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.”
(Q.S. 4:59)

“Dan apabila datang kepada mereka suatu berita tentang keamanan
ataupun ketakutan, mereka lalu menyiarkannya kepada Rosul dan Ulil Amri
diantara mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya
(akan dapat) mengetahuinya dari mereka (Rosul dan Ulil Amri). Kalau
tidaklah karena karunia dan rahmat Allah kepada kamu mengikuti syaitan,
kecuali sebagian kecil saja (diantaramu).” (Q.S. 4:83)

Dari ayat tadi, secara derajat “ulil amri” merupakan derajat ketiga dalam

penyebutan yaitu setelah Allah SWT dan Rosululloh Saw. Dengan demikian

43 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN
Surakarta.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
bukan sesuatu yang berlebihan apabila ulil amri diberi derajat yang tinggi
karena memang telah disebut dalam derajat yang demikian. Dalam kenyataan
kemasyarakatan jarang (atau tidak pernah digunakan) sebagai sebutan resmi
bagi sesuatu atau seseorang. Oleh karena itu, masih menjadi masalah yang
membutuhkan pendalaman tentang arti kata ulil amri itu sendiri. Selain itu,

menjadi pertanyaan lanjutan apakah arti kata ulil amri itu sendiri.

Selain itu, menjadi pertanyaan lanjutan apakah ulil amri itu suatu
institusi atau hanya merupakan sebutan kepada seseorang. Penentuan atas dan
untuk apa sebutan ini diadakan akan memberikan pemahaman yang lebih jelas
tentang tindak lanjut perlakuan objektif dan subjektif kepada pihak lainnya.
Hal ini berhubungan dengan kenyataan bahwa dalam keseharian dibidang

politik lebih dikenal istilah kholifah, amir, imam, dan sultan.

Namun demikian, dalam pencaturan politik di Indonesia, kata ini
(sebagai terjemahan dari Surat An Nisa 59) pernah populer selama tiga dekade
yaitu pada era 70 — 90 an ketika negara dan bangsa dikuasai oleh politik
kekaryaan. Kata ini menjadi jargon politik pemaksaan penundukan masyarakat
kepada penguasa yang cukup dominan dan memberi pengaruh yang signifikan
bagi legitimasi penguasa untuk menguasai panggung perpolitikan nasional.
Berdasarkan uraian diatas, tulisan ini hanya akan memfokuskan pada masalah

pengertian ulil amri dan batas ketaatan kepada ulil amri.

Khusus tentang persoalan ulil amri, yang jadi persoalan bukanlah
tentang keharusan patuh pada ulil amri, karena perintah patuh pada ulil amri
sudah dinashkan secara jelas dalam Al-Qur'an. Allah SWT berfirman: "Hai
orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil
amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang

sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur'an) dan Rasul

)



SBagian Ketiga

(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari
kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya."
(Q.S. An-Nisa' 4: 59)

Tetapi yang jadi persoalan adalah siapakah yang berhak disebut ulil amri
dalam ayat tersebut. Satu pihak menyatakan bahwa ulil amri itu adalah
pemerintah. Untuk urusan penetapan awal Ramadhan dan terutama awal
Syawal, ulil amrinya adalah Menteri Agama. Dengan demikian, apabila
Pemerintah sudah menetapkan awal bulan Ramadhan dan Syawal, maka
semua umat Islam harus mematuhinya. Dalam hubungannya dengan
Muhammadiyah, jika Muhammadiyah mengumumkan berbeda dengan
Pemerintah, berarti Muhammadiyah tidak taat dengan ulil amri, berarti juga
tidak melaksanakan perintah Allah dalam ayat di atas. Sementara itu, pihak
lain, terutama Muhammadiyah, tidak menolak kewajiban patuh dalam ayat
tersebut? Tapi yang dipertanyakan adalah apakah menteri agama itu sah
disebut sebagai ulil amri? Untuk urusan keagamaan, apalagi ibadah mahdhah,
harusnya diputuskan oleh lembaga yang punya kompetensi dan otoritas untuk
itu? Misalnya di Mesir yang memutuskan satu Syawal adalah Grand Mufti,
sementara Mentri Agama/Wakaf hanya menyaksikan, di Saudi Arabia yang
memutuskan adalah Mahkamah Agung, di Malaysia yang memutuskan adalah

Mufti Negara.

Dan sebagian besar negara-negara Islam yang memutuskan adalah
mufti. Mufti atau grand mufti ditunjuk oleh pemerintah berdasarkan kriteria
keulamaan dan keahlian dalam agama. Sementara di Indonesia menteri agama
adalah jabatan politik, ditunjuk oleh presiden berdasarkan pertimbangan
politik bukan pertimbangan keulamaan. Indonesia tidak mempunya mufti atau
grand mufti. Oleh sebab itu selama ini fatwa-fatwa keagamaan dikeluarkan

oleh lembaga-lembaga fatwa yang ada pada ormas-ormas Islam seperti Majlis



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Tarjih dan Tajdid (Muhammadiyah), Lajnah Bahsil Matsail (Nadhlatul Ulama)

atau komisi fatwa (Majelis Ulama Indonesia).

Makalah ini mencoba membahas tentang masalah Ulil Amri ini. Apa
pengertian ulil amri dan siapa sebenarnya yang dimaksud dengan ulil amri
tersebut.

B. Pengertian Ulil Amri

Ulil amri sebuah kata yang disebutkan dalam Al-Qur’an tetapi jarang
digunakan dalam keseharian sehingga penulis hanya menemukan sedikit
pustaka yang membahas tentang ulil amri yang berbahasa Indonesia. Padanan
kata ulil amri dalam Al-Qur’an antara lain, Ula al albab (pemikir), ula al-
guwwah (yang memiliki kekuatan/kekuasaan), ulu al-aidi (orang yang
memiliki kekuatan, yang dilambangkan dengan tangan yang kuat), ulu al-ilm
(para pakar), ulu al-fadl (yang memiliki kedudukan istimewa) ulu al-ba’s
(orang-orang yang peduli), ulu azmi, dan ulu al-absar (orang yang memiliki

proyeksi masa depan)*,

Dalam catatan kaki terjemahan Al-Qur’an Depag, kata ulil amri dalam
surat An Nisa 59 adalah tokoh-tokoh sahabat dan para cendekiawan®. Catatan
kaki tersebut tidak menjelaskan kedudukan dari mereka yang disebut ulil amri
tetapi lebih menunjukkan kepala golongan. Ulil amri secara etimologi berarti
pemimpin dalam suatu negara. Istilah ini terdapat dalam pembahasan tafsir dan

4 Hasan Muarif Ambary (DkK), Ensiklopedi Islam, Suplemen 2, Ichtiar Baru Van Hoeve,
Jakarta, 1996, hal.246

4 Depag, Al-Qur’an dan Terjemahnya, catatan kaki no. 322, hal. 132

0



SBagian Ketiga

figh siyasah (politik)*. Para ulama tafsir dan figh siyasi mengemukakan empat

definisi ulil amri yaitu :

1. Raja dan kepala pemerintahan yang patuh dan taat kepada Allah
SWT dan Rasululloh Saw;

2. Rajadan ulama

3. Amir di zaman Rosululloh Saw. Setelah Rosululloh wafat, jabatan
itu berpindah kepada haki (hakim), komandan militer, dan mereka
yang meminta anggota masyarakat untuk taat atas dasar kebenaran;
dan,

4. Para mujtahid atau yang dikenal dengan sebutan ahl al-halli wa al-

‘agad®’

Namun demikian, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridho mengartikan
ulil amri sebagai pemegang otoritas di sebuah negara yang terdiri dari
penguasa, para hakim, ulama, komandan militer, dan pemuka masyarakat yang
menjadi rujukan umat dalam hal-hal yang berkaitan dengan kemaslahatan
umum. Risyad Ridho lebih meluaskan arti ulil amri ini dengan memasukan
mereka yang memiliki otoritas di bidang kesehatan, perburuhan, perniagaan,

pemimpin media massa, dan pengarang“®.

Secara sederhana, Fachrudin mengartikan ulil amri sebagai pemimpin
yang bertugas atau ditugaskan mengurus sesuatu urusan misalnya
pemerintahan, ketentraman, perjuangan dan pembangunan dalam berbagai

lapangan, umumnya yang menjadi kepentingan bersama*. Sementara itu,

46 1dem, hal. 245

47 1dem, hal. 246

%8 |bid

4% Fakhruddin Hs, Ensiklopedi Al-Qur’an, Buku 2, Rineka Cipta, 1992, hal. 521



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Abdul Wahab Khallaf memberikan arti ulil amri sehubungan dengan sumber
hukum menyatakan bahwa lafad al amr berarti perkara atau keadaan, bersifat
umum karena dapat menyangkut masalah agama dan keduniaan. Dari
pengertian tersebut, ia membagi penyebutan atas kelompok tersebut yaitu
untuk ulil amri dalam urusan dunia adalah raja, pemimpin, dan penguasa;
untuk urusan agama adalah para mujtahid dan ahli fatwa®. Sementara itu, lbnu
Abas memaknai ulil amri pada ayat (Q.S. 4:59) tersebut sebagai ulama; ulama
tafsir lain menyebut sebagai umara dan penguasa. Namun demikian menurut
Abdul Wahab, kata tersebut mencakup semuanya termasuk kewajiban taat

kepada kelompok penafsir tentang masalah yang harus ditaati®:.

Menurut sebagian ulama, karena kata al-amr yang berbentuk ma'rifah
atau difinite, maka wewenang pemilik kekuasaan terbatas hanya pada
persoalan-persoalan kemasyarakatan semata, bukan persoalan akidah atau
keagamaan murni. Untuk persoalan agidah dan keagamaan murni harus
dikembalikan kepada nash-nash agama (Al-Qur’an dan As-Sunnah). Hal ini

selaras dengan pemikiran Muhammad Abduh. 2

Dalam hal ini tampak bahwa perbedaan pendapat sangat mungkin terjadi
dalam pemahaman terhadap nash, bukan dalam mematuhi nash. Dalam
masalah hadits tentang tata cara untuk mengetahui awal Ramadhan dan awal
Syawal, persoalannya bukan pada masalah patuh atau tidak patuh pada

petunjuk Rasul tersebut, tetapi tentang bagaimana memahami hadits tersebut.

50 Abdul Wahab Khallaf, llmu Ushulul Figh, Terjemah Andi Asy’ari dan Afid Mursidi,
Kaidah-kaidah Hukum Islam, Jilid Satu, Risalah, Bandung, 1984, hal. 64

51 Abdul Wahab Khallaf, Idem, hal. 64-65
52 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, 5: 147



SBagian Ketiga

Menurut pandangan Muhammadiyah, hadits itu ada ‘illatnya, yaitu
karena umat pada masa itu belum mempunyai cara lain untuk mengetahui awal
bulan kecuali dengan melihat hilal. Kalau gagal melihat hilal karena mendung,
maka bulan yang sedang berjalan itu digenapkan 30 hari. Sekarang, ilmu
astronomi sudah demikian maju, sehingga dapat digunakan untuk mengetahui
awal bulan. Oleh sebab itu Muhammadiyah yakin tidak melanggar sunnah
tatkala menggunakan hisab hakiki untuk menentukan awal bulan. Sebagian
memahami, bahwa yang bersifat ta’abbudi (tidak boleh dirubah sedikitpun)
adalah puasa Ramadhan dimulai tanggal 1 Ramadhan dan shalat ‘Idul Fitri
tanggal 1 Syawal. Sedangkan bagaimana cara menentukan awal Ramadhan
dan awal Syawal itu adalah sesuatu yang bersifat ta’aqquli (rasional, dapat
berubah mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi) dan lebih
bersifat teknis.

Dari uraian di atas, ternyata bahwa ulil amri tidak semata-mata mereka
yang mempunyai otoritas dibidang keilmuan, kemasyarakatan, dan keduniaan
lainnya. Dengan demikian, ulil amri hanya merupakan sebutan umum untuk

mereka yang mempunyai kewenangan tertentu sesuai dengan bidangnya.
C. Syarat Ulil Amri

Muhammad Abduh dengan mendasarkan kepada surat An Nisa 59
menyatakan, kepada mereka inilah harus taat dan patuh selama mereka
menaati Allah SWT dan Raosululloh Saw®:. Para mufasir menyatakan bahwa
dalam ayat ini untuk ulil amri tidak didahului dengan kata ali’u memberikan
makna bahwa ketaatan hanya diharuskan selama ulil amri taat kepada Allah
SWT dan Rosululloh Saw. Pendapat ini bersesuaian dengan hadis “Seorang

53 Fakhruddin Loc.Cit



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
muslim wajib mendengar dan taat (kepada para pemimpin) terhadap yang ia
senangi atau ia benci, kecuali jika disuruh berbuat durhaka, ia tidak boleh

mendengar dan taat (HR Muslim dan Ibnu Umar)®*,

Penggunaan kata ulil amri digunakan dalam bidang lain dan bagaimana
batas keharusan taat kepada seorang ulil amri dilukiskan dalam suatu hadis
yang menceritakan tentang panglima perang. Rosululloh Saw mengirim satu
pasukan dan mengangkat untuk komandannya seorang laki-laki dari kaum
Anshar. Setelah berangkat, komandan kurang senang terhadap anak buahnya,
lalu ia berkata : “Bukankah Rosululloh Saw menyuruh kamu supaya mematuhi
perintahku?” Mereka semua menjawab “ya”. Perintahnya : “Kamu
kumpulkan kayu api kemudian kayu itu dibakar sampai menyala, lalu saya
perintahkan kamu semua masuk ke dalam api itu”. Seorang pemuda diantara
mereka menjawab “kami semua datang kepada Rosululloh Saw supaya
terhindar dari api. Sebab itu, janganlah kamu memasuki api sebelum kita
bertemu dengan Rosululloh Saw. Kalau beliau menyuruh kita masuk api, tentu
kita akan masuk kedalamnya”. Mereka segera kembali menemui Rosululloh
Saw, dan menceritakan peristiwa itu kepada beliau. Rosululloh Saw bersabda,
“Kalau kamu masuk ke dalam api itu, niscaya kamu tidak akan keluar dari
situ untuk selamanya. Hendaknya kamu patuhi perintah dalam hal-hal yang
baik”. (HR Bukhori, Muslim, dan Achmad)®®

Dalam konteks politik ulil amri pertama kali diperkenalkan oleh Umar
bin Khotab ra dengan membentuk suatu lembaga yang bertugas membantu
amirul mukminin yang disebut ahl al hall wa al-a 'gad. Badan ini melakukan

tugas melalui musyawarah untuk mengambil kebijaksanaan yang berhubungan

% Ibid
55 Fakhruddin, Op.Cit. 521-522



SBagian Ketiga

dengan kepentingan umum yang bersifat keduniaan dengan tugas pokoknya
amar makruf nahi munkar. Dengan demikian, konsep ulil amri berhubungan
erat dengan konsep musyawarah (QS 2:233, 3:159; 42:38), konsep amanah
(QS. 4:58), dan konsep amar makruf nahi munkar (QS. 3:104).

Ulil amri bertugas melayani keperluan orang banyak, mempunyai
tanggung jawab yang berat, jujur, niat baik, memudahkan dan mempercepat,

memberikan bantuan, urusan karena ia sebagai seorang petugas®’.

Dari uraian di atas dapat ditarik kesimpulan sementara bahwa ulil amri
mempunyai makna yang luas dalam konteks kehidupan keumatan baik segi
keduniaan maupun agama. Dengan keluasan ini maka ulil amri tidak harus
selalu berada pada bidang politik atau kekuasaan tetapi juga dapat berada pada
setiap unit kegiatan kemasyarakatan dan setiap tingkatan (strata) baik yang
berada pada tataran konsep maupun teknis operasional. Dengan demikian ulil
amri akan dekat dengan kewenangan dan kekuasaan (authority dan power).
Jadi ulil amri dapat berjalan karena berdasar pada kewenangan, kekuasaan,
atau kekuasaan dan kewenangan; baik didapat secara original ataupun

delegasi.

Secara general ulil amri dapat digolongkan pada dua golongan yaitu
golongan yang berada pada wilayah kekuasaan/politik negara dan golongan
yang berada pada keilmuan. Pada golongan yang pertama dapat berupa
kholifah, amir, sultan, panglima militer, pejabat negara, dan profesi lainnya,
sedangkan dalam golongan kedua tercakup ulama, mujtahid, dan ahli pikir

lainnya. Oleh karena itu, ulil amri dapat dikatakan sebagai konsep, institusi

% Fakhruddin, Op. Cit., hal. 246
5" Idem, hal. 522



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
bukan menunjuk pada subjek person sehingga untuk menentukan siapa yang
dapat disebut dan siapa yang dapat menjadi ulil amri memerlukan pemenuhan
syarat-syarat tertentu. Hal ini sesuai dengan kandungan hadis dalam sahih
Bukhori : Apabila amanat itu dilenyapkan, maka tunggulah datangnya kiamat.
Dikatakan kepada Beliau Wahai Rosululloh, bagaimana melenyapkan amanat
itu? Rosululloh Saw bersabda, Apabila perkara diserahkan kepada bukan

ahlinya, maka tunggulah datangnya kiamat.

Syarat seorang ulil amri dalam bidang umaro ini secara mendasar harus
Ashlah (paling layak dan sesuai)®®. Hal ini berhubungan dengan quwwah
(otoritas), dan memegang amanah (jujur dan dapat dipercaya), mengurus
masyarakat, dan hubungan perwakilan antara yang pemimpin dengan
masyarakat yang dipimpinnya; jangan memberikan kepada yang meminta®®,
karena kesukuan, kekerabatan, atau karena hal lain yang menyimpang dari
agama. Apabila kriteria di atas tidak ditemukan maka pilihan harus dijatuhkan
pada yang terbaik dari yang ada. Pada golongan ini, secara kualitas sudah baik
tetapi masih terdapat kekurangan yang nyata. Namun demikian apabila
dilakukan secara optimal maka hak-hak wilayat (jabatan) sudah terpenuhi®®.

Apabila yang mempunyai quwwah dan sekaligus amanat tidak ada,
maka prioritas ditujukan pada kebutuhan dan kapasitas calon yang dipilih.

Dalam jabatan panglima perang misalnya, apabila pilihan harus ditentukan

% Ibnu Taimiyah, As Siyasah Asy-Syar’iyah Fil Islahir Raa’l war Ra’iyyah, Terjemah, Roki
Munawar, Siyasah Syari’ah, Etika Politik Islam, Risalah Gusti, Surabaya, 1999, hal.3-10

59 Hadits yang diriwayatkan Bukhori Muslim, Sesungguhnya kami tidak akan mengangkat seorang
yang minta jabatan dalam perkara kami ini; Dalam hadis lain dinyatakan, Barang siapa meminta
menjadi hakim dan berusaha untuk itu, maka ia akan terbebani olehnya. Dan barang siapa yang
tidak meminta untuk menjadi hakim dan tidak berusaha untuk memintanya (kemudian ia ditunjuk
untuk menempati posisi itu), maka Allah akan menentukan malaikat untuk menunjukinya (HR Ahli
Sunan). Dikutip dari, Idem, hal. 5

60 1dem, hal. 10-12



SBagian Ketiga

dari beberapa orang yang ada dengan banyak kesamaan maka pilihan harus
dijatuhkan pada orang yang mempunyai sifat pemberani dan kuat secara
pisik®L, Rosululloh Saw bersabda, “Sesungguhnya Allah akan memperkuat
posisi agama ini (Islam) dengan orang yang fajir (suka berbuat dosa) (HR
Bukhori). Sehubungan dengan itu, Kholid bin Walid selalu diangkat menjadi
panglima walaupun dalam keseharian ia sering melakukan perbuatan yang
tidak disukai Rosul Saw. Suatu ketika Rosululloh Saw, mengadahkan
tangannya ke langit seraya berdo’a Ya Allah akan berlepas diri kepada Mu
dari apa yang diperbuat Kholid.

Pemilihan berdasar ini pernah dicontohkan ketika Rosululloh memilih
Kholid bin Walid dan tidak memilih Abu Dzar®?. Padahal tidak ada orang yang
paling jujur perkataannya melebihi Abu Dzar. Jadi syarat bagi ulil amri ini
selain sifat dasar akan tergantung juga pada syarat-syarat yang diperlukan
untuk memenuhi kebutuhan nyata akan jabatan yang disandangnya. Keuangan
sangat membutuhkan kejujuran, dan untuk hakim dibutuhkan orang yang

mampu bertindak adil dan kuat persaksiannya (komitmen terhadap agama)®:.
D. Ulil Amri Bidang Pemerintahan

Secara umum dalam wacana Islam dikenal beberapa sebutan untuk
kepala pemerintahan yaitu kholifah, imam, sultan dan amir. Kholifa, Amir, dan
Sultan lebih dikenal dalam sistem politik Islam sunny, sedangkan imam lebih
dikenal dalam masyarakat yang bersistem politik syi’i. Dalam masyarakat

dikenal pula nama lain yaitu sunan sebagaimana disandang para wali songo

61 1dem, hal. 13-15
62 1dem, hal. 15
63 1dem, hal. 20



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
yang diakui sebagai pemula penyebar Islam dan pendiri kerajaan Islam di
tanah Jawa, sedangkan Imam pernah disandang leh Kepala Negara Islam

Indonesia S.M. Kartosuwirjio
1. Khalifah®

Pemerintah dengan sebutan kholifa ini terbagi dalam dua periode yaitu
kholifaturrasyidin (kholifa yang lurus — kholifah empat) dan kholifah yang
setelahnya sampai dengan Kholifa Turki Utsmani. Kholifa yang empat dipilih
dari para sahabat dekat Rosululloh Saw sejak awal sudah memenuhi kriteria
banyak aspek atau mumpuni. Ini lebih didasarkan pada fakta. Namun
demikian, Kholifa empat ini semuanya dari golongan muhajirin. Selain itu,
kalau dilihat dari hubungan dengan Rosululloh Saw semuanya mempunyai

hubungan semenda.

Cara pengisian kholifa empat ini adalah dipilih walaupun dengan cara
berbeda-beda dari satu khlaifa kepada kholifah lainnya. Abu Bakar dipilih oleh
musyawarah Elit Sahabat dari Anshar dan Muhajirin; Umar ra dicalonkan oleh
Abu Bakar setelah Abu Bakar setelah Abu Bakar bermusyawarah dengan para
sahabat lainnya; Utsman dipilih oleh formatur yang dibentuk oleh Umar
dengan ketua Abdurrahman bin Auf; sedangkan Ali ra dipilih secara spontan
oleh masyarakat untuk mengisi kekosongan kepala pemerintahan®. Akan
tetapi inti yang terkandung dari cara pemilihan kholifa empat ini adalah adanya
musyawarah dan tidak berdasar keturunan. Kholifah berfungsi sebagai amirul

mukminin, bapaknya orang-orang mukmin. Oleh karena itu ia berperan

6 Untuk uraian bagian ini lihat, J Suyuthi Pulungan, Figh Suyasah, Ajaran, dan Pemikiran,
Rajagrafindo, Jakarta, 1997, hal. 102 dst.

®5Bandingkan, Hakim Javid Igbal, Konsep Negara Dalam Islam, dalam Muntaz Ahmad (ed),

Masalah-masalah Teori Politik Islam, Mizan, 1993, hal. 57-74



SBagian Ketiga

sebagai kepala pemerintahan, kepala negara, imam, dan hakim sekaligus juga
mujtahid dibidang hukum. Untuk menjalankan fungsi dan peran tersebut, para
kholifah ini mempunyai suatu badan semi legislatif untuk membantu

memecahkan masalah-masalah baik kemasyarakatan maupun keagamaan.

Masa jabatan kholifah tidak ada batas waktunya karena semua kholifa
menjabat sampai maut menjemputnya kecuali ketika kholifa Ali bin Abi
Thalib yang direbut kekuasaannya oleh Muawiyah seorang gubernur di daerah
Damaskus dan masih dari kalangan Quraisy melalui tahkim (arbitase) yang
direkayasa oleh Amr bin Ash yang nantinya diangkat salah seorang Gubernur
di masa pemerintahan Muawiyah. Daerah kekuasaan kholifa meliputi seluruh
negara Madina setelah perluasan yaitu Negara Madina ditambah daerah baru
hasil ekspedisi kaum Muslimin. Namun demikian, dalam beberapa hal
walaupun secara de yure termasuk daerah kekuasaan kholifa tetapi de facto
ada juga daerah yang dikuasai oleh amir atau sultan yang membangkang
terutama di masa kekholifahan Ali Bin Abi Thalib.

Pada periode kholifa kedua yaitu sejak Muawiyah menjadi kholifa,
diteruskan dengan Dinasti Abasiah, sampai pada Turki Utsmani, pengisian
kholifa tidak lagi melalui musyawarah atau pemilihan tetapi melalui
keturunan. Dalam bidang-bidang lainnya masih sama tetapi sesuali
perkembangan jaman, badan-badan baru yang dipimpin oleh ulil amri
dibidangnya mulai dikembangkan. Kholifa setelah kholifa keempat
merupakan raja. Dengan demikian tidak ada keterlibatan pihak lain atau
masyarakat atau warga negara dalam menentukan kholifa. Fungsi dan
kewenangannya, pada mulanya baik Muawiyah maupun Abasiah sama seperti
kholifaturrasyidin yaitu menjadi ulil amri dibidang kenegaraan dan

keagamaan. Akan tetapi dalam perkembangannya, kholifa mulai kekurangan



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
otoritas dibidang keagamaan sehingga fungsi ini dijalankan oleh pihak lain

yang mempunyai otoritas keagamaan.

Dengan demikian ada dua hal yang mengalami perubahan mendasar
yaitu cara pengisian jabatan dan berkurangnya fungsi kholifa sebagai imam.
Namun demikian dalam perjalanan sejarah ulil amri bidang politik dan ulil
amri bidang keagamaan terjadi saling ketergantungan. Hal ini dibuktikan
bahwa suatu mazhab dapat hidup tumbuh subur dan berkembang kalau ia
diakui secara resmi oleh ulil amri bidang publik (kholifa); sebaliknya ulil amri
bidang publik minta otoritas ulil amri bidang agama untuk memperlancar

programnya.

Sebagai catatan, pada masa kekholifahan ini tidak ada satupun yang
membuat konstitusi. Semuanya tetap berdasar Al-Qur’an dan As Sunnah serta
ijtihad. Konstitusi mulai dikembangkan pada saat masa akhir kekuasaan Turki
Utsmani abad ke 20. Selain itu, dalam masa kholifa periode kedua pernah
terjadi muslimin dipimpin oleh dua kholifa yaitu kholifa Bagdad dan kholifah
Andalusia di Spanyol.

2. Sultan

Selain kholifa ada juga ulil amri yang disebut sultan. Pada dasarnya
sultan dengan kholifa secara perjalanan sejarah tidak jauh berbeda karena
kedua-duanya merupakan penguasa negara, pemimpin masyarakat tetapi diisi
melalui keturunan (dinasti), dan wilayah kekuasaannya lebih kecil terkadang
hanya satu wilayah propinsi. Sultan-sultan ini merupakan pecahan negara
Islam dalam wilayah-wilayah kecil; ketika otoritas kholifa masih kuat, para
sultan masih tetap mengakui bahwa pemimpin adalah kholifa tetapi ia

mempunyai otoritas sepenuhnya atas daerah yang dikuasainya.



SBagian Ketiga

Di Indonesia misalnya, sebelum direbut oleh penjajah (Eropa) terdiri
dari banyak kesultanan. Kesultanan pertama yang tumbuh di Jawa dipimpin
oleh Wali Songo. Para Wali Songo ini mempunyai wilayah kekuasaan masing-
masing, tetapi satu sama lain selalu berkoordinasi dengan pimpinan tertinggi
adalah Sultan Demak. Sisa kesultanan Islam di Indonesia yang masih hidup
antara lain adalah Kesultanan Yogyakarta Hadiningrat sebagai penerus dari
Kerajaan Mataram Islam dengan Sultan sebagai simbol kebudayaan. Para
sultan ini biasanya menggunakan gelar kholifa juga. Sultan Hamengku
Buwono IX menggunakan gelar Hamengku Buwono Senopati Ingalaga
Abdurrakhman Sayidin Panatagama Kalifatullah 1X.

Sementara itu kesultanan yang masih hidup di sekitar kita adalah di
Malaysia dan Brunei, di Malaysia, sultan tidak mempunyai kekuasaan
kenegaraan hanya sebagai lambang karena kekuasaan yang sesungguhnya ada
pada pemerintah federal yang dipimpin oleh perdana menteri. Sedangkan di
Brunei, sultan mempunyai kekuasaan penuh atas negara dan warga negara

Brunei.
3. Amir

Selain kholifa dan sultan, masih ada gelaran lain untuk ulil amri yang
biasa digunakan yaitu amir/emir. Kata ini lebih menunjukkan pada penguasa
karena kholifa empat pun selalu disebut dengan amirul mukminin, arti khusus
yang diberikan kepada amir dalam wacana politik sesungguhnya penguasa
yang ditunjuk oleh pemerintah pusat. Jadi ia merupakan aparat pemerintah

pusat yang ditempatkan di daerah®’. Telah dikemukakan bahwa ulil amri tidak

8| ihat Mohamad Roem, DKk, Tachta Untuk Rakyat, Celah-celah Kehidupan Sultan Hamengku
Buwono IX, Gramedia Jakarta, 1982, hal. 302

57 Suyuhi, Op. Cit. Hal. 48 dst

188



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
menunjuk pada suatu jabatan tertentu. Oleh karena itu, disamping kepala
negara yang disebut ulil amri mencakup mereka yang mempunyai otoritas
mengurus kepentingan negara dan masyarakat. Cara pengisiannya ditentukan
oleh pejabat yang lebih tinggi sesuai dengan kebutuhan. Kewenangannya
terbatas pada bidang yang ia tempati karena ia pada dasarnya hanya mewakili.

Dengan demikian otoritasnya tidak orisinal tetapi merupakan otoritas delegasi.

E. Ulil Amri di Bidang Keagamaan/Keilmuan

Dalam bidang keagamaan, mereka yang mempunyai otoritas adalah
ulama yang ajarannya banyak diikuti. Banyak cabang yang dilahirkan dari para
ulama ini karena dapat berupa figh, hadits, torekat, tasawuf, dsb. Untuk figh,
misalnya dikenal empat mazhab yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hambali®,
Sementara untuk hadits yang paling dikenal adalah Bukhori dan Muslim; dan

untuk tasawuf Syatariyyah dan Naksyabandiyyah.
1. Figh

Dalam bidang figh secara umum ajarannya mandiri. Kemunculan
tokohnya diawali dengan penyebarluasan ajaran dan dibesarkan oleh murid
atau pengikutnya. Sifat ketaatan kepada ulil amri bidang figh ini pernah sangat
kuat, sehingga tidak akan bercampur satu ajaran dengan ajaran lainnya. Sifat
mugollid sangat dominan. Padahal para pendiri mazhab tidak pernah

menyatakan bahwa ajarannya yang paling benar.

%8Untuk perbandingan secara menyeluruh dalam uraian yang singkat dari keempat Imam Mazhab
ii, lihat, Jaih Mubarok, Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam, Rosda, 2000, hal.70-129



SBagian Ketiga

Hal ini bisa terjadi karena kerangka atau pola pikir selalu dipegang teguh.
Sampai saat ini pun, keadaan tersebut masih nampak sisa-sisanya karena masih
sering terjadi polarisasi yang tajam antar elit agama yang bertolak dari
permazhaban ini. Sesungguhnya ketaatan sesorang terhadap ulil amri dalam
bidang keagamaan ini tidak ada paksaan. Akan tetapi karena yang dibentuk oleh
pemikir figh ini adalah pola pikir, maka ketaatan terjadi dengan sendirinya

walaupun tanpa ada yang memerintahkan.
2. Tarekat

Berbeda dengan itu, ulil amri dalam bidang tarekat disebut dengan
imam, guru, atau syeikh. Tarekat dipimpin oleh seorang yang dianggap telah
suci dari segala kemungkaran dan kenistaan dunia, raga dan jiwa. Dengan
demikian apa yang dilakukan atau dicontohkan guru adalah benar adanya.
Oleh karena itu, seorang murid atau pengikut harus taat kepada guru dan
syeikhnya. Abubakar Aceh mengetengahkan tidak kurang dari 24 syarat-syarat
seorang dapat diangkat sebagai syeikh; dan mengemukakan 27 akhlak seorang
murid terhadap guru. Dari kedua puluh tujuh akhlak murid kepada guru itu
antara lain, menyerahkan diri dan tunduk sepenuh-penuhnya kepada guru,
tidak boleh menentang atau menolak apa yang dikerjakan gurunya, berkat
yang diperoleh seorang murid disebabkan berkat guru, dan selalu mengingat
syeikh baik ketika hadir maupun tidak hadir®®. Dengan demikian bagi seorang
murid dalam suatu aliran tasawuf atau thotekat sangat diwajibkan; tidak boleh
tidak. Seorang murid yang tidak taat akan dikeluarkan atau tidak dianggap lagi

sebagai murid atau pengikut.

69 Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf, Ramadhani, Solo, 1993, hal. 295-
312



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

3. llmu Lainnya

Apabila kita menyetujui pengertian ulil amri sebagaimana diuraikan di
atas, maka ulil amri mencakup pula bidang keilmuan lain. Bidang keilmuan
yang pernah berkembang pada masa kejayaan Islam mencakup berbagai
bidang, dan sebagian besar pengembangnya adalah para ahli tasawuf. Seperti
Ibnu Sina, Al-Kindi, Al-Farabi. Karya mereka tidak terbatas pada satu bidang
ilmu tetapi mencakup berbagai aspek keilmuan. Al-Kindi misalnya, menulis
risalah dari mulai filsafat, logika, ilmu hitung, dimensi sampai dengan logam
dan kimia’. Ar Rozi menulis tentang kedokteran, fisika, ateisme, teologi, dll™.
Ibnu Sina selain kedokteran juga teologi, Al-Farabi menulis tentang logika,

teologi, matematika, fisika, dsb’?.

Patut diingat pula bahwa mereka pun mengembangkan filsafat
ketuhanan dan kenabian yang terkadang cukup menohok pemikiran mapan
kita. Ibnu Sina misalnya, mengemukakan “Yang pokok itu Allah sebagai
pangkal gerak, tetapi ia tidak sampai mengetahui yang kecil-kecil karena tidak
perlu bagi Allah, Alam dunia ini bersifat azali, yang hanya perubahan bukan

kehancuran 3.

Ketaatan terhadap ulil amri di bidang keilmuan ini sifatnya terbuka
karena ilmu terbuka; jadi, sangat tergantung kepada masing-masing. Namun

demikian, perlu diperhatikan bahwa sesungguhnya dalam bidang keilmuan

00tto Horrassowitz, par 3 History of Muslim, The Philosophers, terjemahan, M.M. Syarif, Para
Filosof Muslim, Mizan, Bandung, 1993, ahl. 13

L Idem, hal. 36
2 1dem, him. 63
8Ja’far Khadem Yamani, Mukhtasyar Tarikh-1 Tharikot-ith-thibb, Terjemahan Tim Dokter

IDAVI, Jejak Sejarah Kedokteran Islam, Pustaka Umat, 2002, hal. 109



SBagian Ketiga

yang mereka ubah bukan pisik tetapi pikiran sehingga dengan perubahan
pikiran ini kita akan didorong untuk mentaati ajarannya, walupun tidak ada

paksaan.
F. Perkembangan Ulil Amri di Bidang Politik

Di negara-negara yang menjalankan syari’at Islam atau mayoritas
berpenduduk Islam sejak berakhirnya Perang Dunia | hanya sedikit yang masih
menggunakan istilah-istilah yang berasal dari Islam karena lebih banyak
menggunakan istilah yang berasal dari konsep Rumawi atau Barat yang
bernotabene berdasar pada filsafat Kristiani dan Yahudi yaitu King/Raja atau
Presiden. Negara-negara di Timur Tengah sebagian besar menggunakan raja
atau presiden, hanya sedikit yang menggunakan Amir/Emir atau sultan seperti

di Oman, Kuwait, Uni Emirat Arab.

Oleh karena itu penyebutan kepada ulil amri di bidang politik lebih
menunjuk pada institusi atau wadah. Dengan demikian penyebutan kepala
negara tidak memberikan salah satu ciri sebagai negara Islam atau bukan.
Sementara itu, dari segi otoritas ternyata bahwa kholifaturrasyidin merupakan
ulil amri yang paling luas otoritasnya karena ia memiliki otoritas dalam segala
aspek kehidupan baik politik, sosial, ekonomi, agama dan lainnya. Kholifa
sebagai kepala negara, kepala pemerintahan, dan imam. Umar bin Khotab ra
misalnya, selain terkenal sebagai ahli bidang ekspedisi militer juga paling
terkenal dengan ijtihadnya,. Utsman bin Affan dikenal sebagai peletak dasar
dalam tata pemerintahan. Pada saat itu, kholifah sebagai kepala pemeerintahan
masih sering merangkap menjualankan fungsi pengadilan sehingga iapun
masih menyelesaikan sengketa atau mengadili pelaku kejahatan yang terjadi

dalam masyarakat.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Setelah berakhirnya sahabat yang empat, kepemimpinan Islam beralih
dari sistem pemilihan kepada sistem dinasti dimulai oleh dinasti Muawiyah
dan Abasiah. Pengisian kholifa bergeser dari sistem dipilih menjadi berdasar
keturunan. Kewenangannya pun menjadi luas di bidang pemerintahan tetapi
menyempit di bidang keagamaan. Mulai masa itu, kholifa bukan lagi ahli
agama tetapi semata-mata karena keturunan kholifa sebelumnya. Model ini
terus digunakan oleh penguasa-penguasa di negara muslim yang muncul
belakangan; bahkan pernah terjadi kholifa masih berusia di bawah umur belum
akil balig. Dengan demikian kepala negara/pemerintahan tidak secara

sekaligus menjadi imam.

Kekholifahan berakhir bersamaan dengan runtuhnya Turki Utsmani
tahun 1942 yang kemudian disuksesi olen Turki Modern yang sekuler oleh
Kamal Attaturk. Di Indonesia pada waktu mulai munculnya kerajaan-kerajaan
Islam, para sultan sekaligus sebagai ulama. Tetapi selanjutnya tidak jauh
berbeda dengan keadaan di negara Islam pasca kholifa empat. Dengan
perkembangan demikian, dibentuk atau ditunjuk suatu badan yang mengurusi
keagamaan yang biasanya merangkap sebagai imam mesjid. Dari kondisi ini,
di Indonesia muncul suatu istilah tempat ulama atau ahli agama yang secara

resmi digunakan oleh negara yaitu kauman.

Dari uraian di atas, pemilihan ulil amri pada mulanya bertolak pada
integritas keimanan, keilmuan agama, dan akhlak, bukan pada faktor lain di
luar itu. Tetapi karena sistem yang berubah maka pemilihan ulil amri lebih
mengedepankan nasab; dan pada perkembangan selanjutnya lebih
mengutamakan kehebatan dari pada ketiga unsur tadi.



SBagian Ketiga
G. Ketaatan Kepada Ulil Amri
1. Umum

Pada zaman Kholifa empat karena kholifa sekaligus imam maka sikap
masyarakat sangat taat. Hal ini didasarkan pada legitimasi bahwa kholifah
adalah segala-galanya sebagai pengganti Rosulullah Saw; dan kepada kholifa
terpilih selalu dilakukan baiat yang biasanya dimulai dengan baiat dari
sekelompok ulil amri (elit) kemudian baiat umum oleh seluruh masyarakat.
Sedangkan dalam perkembangan selanjutnya sepeninggal kholifa empat,
ketaatan masyarakat tidak lagi diwujudkan secara bulat. Sering terjadi seorang
ulama secara terang-terangan menentang kholifa; dan akibatnya banyak ulama
dipenjarakan oleh kholifa sebagai ulil amri. Karena ketaatan kepada ulil amri
bergantung pada otoritas, legitimasi, dan sebab timbulnya ulil amri yang
bersangkutan, maka akan tergantung pula pada jenis ulil amri. Dengan kata
lain, kewenangan ulil amri sesungguhnya akan tergantung pada jenisnya. Ulil
amri di bidang pemerintahan ia mempunyai kewenangan membuat dan
melaksanakan aturan sesuai dengan tingkatan ia berada, dan sesuai pula
dengan cara pengisian jabatan tersebut. Kalau ia diangkat oleh pejabat
diatasnya maka ia hanya mempunyai kewenangan yang sifatnya delegasi
sehingga ia tidak dapat membuat peraturan atau perintah yang tidak sesuai
dengan kebijakan yang telah diatur oleh orang yang mengangkatnya. Dengan

demikian teori hirarki peraturan berlaku pula bagi ulil amri.

Dengan tetap berdasar pada sumber utama Al Islam, produk hukum pada
bidang pemerintahan kalau berdasar syariat harus selalu mengajak berbuat
kebaikan dan mengajak untuk mencegah kemunkaran; Dari sini elaborasi
dalam aturan apapun tidak boleh menyimpang dari prinsip ini. Apabila

peraturan telah dibuat dan aturan telah diberlakukan, penerapan aturan tersebut



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
harus tetap melihat kepada maslahat tanpa menyimpangi aturan hukum. Ada

dua peristiwa yang pantas dijadikan pelajaran.

Pertama, ketika zaman Rosululloh Saw akan menghukum rajam bagi
wanita yang berzina dan ketika diketahui sedang hamil, maka Rosul Saw
menunda eksekusi sampai melahirkan. Setelah melahirkan eksekusi ditunda
kembali sampai habis masa menyusui; hukuman baru dilaksanakan setelah

habis masa menyusui’.

Kedua, dilakukan oleh Umar bin Khotab r.a. yaitu ketika ada warga yang
mencuri. Secara hukum apapun alasannya orang mencuri harus dihukum,
karena tidak dikenal alasan pembebas. Tetapi setelah diketahui bahwa orang
tersebut melakukan pencurian disebabkan keadaan lapar, Amirul Mukminin
tidak memberikan hukuman malahan menyalahkan masyarakat yang
menimbulkan kepadaan lapar tersebut’. Dengan demikian pemegang otoritas
pelaksana hukum bukan suatu institusi yang harus melepaskan diri dari rasa
keadilan dan maslahat karena tetap harus mempertimbangkan keadilan dan

kemaslahatan.

Dalam bidang pemerintahan keharusan untuk taat kepada ulil amri lebih
mudah mengukurnya baik secara objektif maupun subjektif karena banyak
unsur dan parameter yang dapat digunakan selain prinsip utama yang telah
disebutkan diatas. Ketaatan kepada ulil amri bidang publik ini ada batasnya,
bahkan seseorang yang sedang berkedudukan sebagai ulil amri dan ia telah

menyimpang dari syariat Islam, ia harus diganti. Pernyataan harus

™ Hadis

5 Lihat,



SBagian Ketiga

menandakan bahwa penggantian dapat dilakukan secara baik-baik atau secara

paksaan, yang dalam bahasa kesehariaan dikita kenal dengan sebutan kudeta.

Sebenarnya yang perlu mendapat perhatian adalah ketaatan kepada ulil
amri dari golongan yang berada pada bidang agama, figh, dan syar’i karena
golongan ini tidak meminta untuk taat tetapi mengubah pikiran untuk taat.
Pada perkembangan hukum Islam pernah terjadi perkembangan yang sangat
menonjol dari pemikiran fugoha. Tidak ada satu imam figh pun yang
mengharuskan penganutnya untuk mentaati pendapat atau fatwanya’®.
Gagasan keilmuan ia lemparkan kepada murid dan ke tengah masyarakat
sebagai wacana yang terus berkembang. Hasilnya mengenal fanatisme yang

kadang berlebihan terhadap suatu mazhab.

Dari keadaan ini.lahirlah istilah zaman kejumudan yaitu seolah-olah
pintu ijtihad telah tertutup, padahal tidak ada yang menutup dan tidak ada yang
melarang berijtihad. Pernyataan ini menimbulkan pertanyaan yang mendasar
apakah benar ijtihad ditutup? Atau ajaran fugoha dalam menafsirkan Al-
Qur’an dan Hadits dirasa cukup sehingga belum ada kebutuhan untuk
mengembangkan sesuatu yang baru. Adalah suatu keniscayaan manusia dalam
hidupnya bahwa ia akan selalu memerlukan sesuatu yang dapat memuaskan

jiwanya termasuk dalam urusan figh.

Selain itu, perlu pula menjadi perhatian tentang arti kezumudan itu
sendiri. Kezumudan sering dimaknai sebagai keadaan yang tidak memberikan
ruang kepada orang, dalam waktu tertentu untuk mengemukakan pendapat

tentang sesuatu yang telah ada pendapat sebelumnya dalam kerangka pikir

"6lmam mazhab pun terkadang mengalami perubahan pendapat, seperti diperlihatkan oleh Imam
Idris. Setelah berguru di Bagdad maka ia berubah dalam memberikan hukum terhadap beberapa
hal. Lihat Jaih Mubarok, Loc.Cit.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
yang baku. Inti dari kezumudan adalah orang tidak boleh berbeda pendapat,
dan tidak boleh menyimpang dari kerangka pikir awal yang ia gunakan dengan

terbukanya ijtihad maka orang boleh berbeda pendapat.

Persoalan selanjutnya untuk saat ini apakah berada dalam masa
cemerlang untuk berijtihad atau masih dalam kezumudan? Dan sudah siapkah
untuk berubah kerangka pikir ketika menghadapi sesuatu persoalan?
Pertanyaan ini cukup mendasar karena akan memberikan dampak pada sifat

taat dari seseorang terhadap imamnya’’.

Berbeda dengan itu, dalam aliran tarekat ketaatan murid merupakan
sesuatu yang diwajibkan. Dalam bidang ini guru adalah mursyid dan oleh

karenanya seorang guru adalah benar dan harus ditaati.

Dari uraian di atas, ketaatan kepada ulil amri akan tergantung pada
berbagai hal, bidang, tingkat, ruang, dan waktu. Secara mendasar ketaatan
kepada ulil amri dibatasi oleh beberapa hal sebagaimana diuraikan di atas yaitu
selama berada pada kewenangan berdasar syariat agama, keadilan, dan

kemaslahatan.
2. Indonesia

Dalam kasus Indonesia, ulil amri sama seperti ulil amri umumnya dapat
terdiri dari berbagai bidang dalam berbagai strata. Tetapi yang lebih menarik
adalah membicarakan atau mendiskusikan ketaatan kepada ulil amri bidang

pemerintahan karena dapat menjadi bahan diskusi atau perdebatan yang

7 Coba simak pernyataan ini untuk mencoba sedikit mengukur diri : Pendapat Bapak Pulan
berdasar Qur’an dan/atau hadits adalah begitu. Mana yang paling sering digunakan oleh kita dalam
berargumen. Argumen demikian, menurut penulis sudah memperlihatkan posisi tempat kita berada

pada saat mengajukan argumen tersebut.



SBagian Ketiga

menarik. Hal ini disebabkan, Indonesia secara konstitusional bukan negara
Islam tetapi mayoritas penduduknya beragama Islam, dipimpin oleh seorang
presiden berKTP muslim (tanda objektifnya naik haji ke Tanah Suci), tetapi

parlemen tidak dikuasai kekuatan politik Islam.

Pertama-tama sebagai dasar yang harus menjadi pijakan dalam
mendiskusikan masalah ini adalah berdasar syariat. Dalam hubungan ini
apakah ulil amri di bidang politik/kenegaraan/pemerintahan sudah diisi sesuai
syariat atau belum. Apabila belum sesuai, maka tidak ada persoalan. Dilihat
dari cara pengisian ulil amri bidang pemerintahan (kepala negara) tidak ada
pola baku. Tetapi kalau melihat kepada cara pengisian kholifah empat yaitu
dipilih, maka pengisian ulil amri (dalam hal ini kepala negara dan kepala
pemerintahan) kurang sesuai karena Presiden dipilh oleh rakyat secara
langsung tidak melalui MPR seperti dulu.

Sedangkan persyaratan masih menjadi polemic dan perselisihan,
misalkan apakah wanita boleh menjadi kepala negara, ini merupakan masalah
yang cukup kontroversial sehingga sering membuka diskursus dalam
masyarakat. Dalam Al-Qur’an ada ayat yang secara umum menentukan bahwa
laki-laki adalah memimpin atas wanita. Apakah ayat ini berlaku juiga dalam
pemilihan kepala negara. Ada analog lain, misalnya perempuan tidak boleh
menjadi imam laki-laki, kecuali kalau laki-laki itu tidak wenang hukum. Ada
lagi satu riwayat bahwa Rosul Saw menyatakan, tunggulah kehancurannya.
Ucapan beliau ini keluar ketika beliau mendengar bahwa negeri Parsi dipimpin
oleh seorang wanita. Hal ini merupakan masalah syar’i yang sampai sekarang

belum tertuntaskan.

Selain itu, walaupun sudah mengalami jaman reformasi, tetapi di

Indonesia masih berlaku suatu kondisi bahwa negara adalah segala-galanya,



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
yaitu bahwa negara seolah-olah merupakan asal dan tujuan dari segala gerak
kehidupan masyarakat. Dalam menaati ulil amri, selain harus dipenuhi dasar
yang diuraikan di atas, secara hukum harus pula dipenuhi beberapa kriteria
antara lain, kewenangan/otoritas membuat peraturan, menegakkan keadilan,
memajukan kemanusiaan, menciptakan kemaslahatan dan memotivasi yang

lurus.

Dengan demikian, secara domestik Indonesia, masih banyak masalah
yang layak menjadi kajian objektif tanpa pretensi kecondongan dalam

membahas atau membicarakan ulil amri ini.
H. Penutup
Berdasar uraian di atas maka kesimpulan pembahasan ini adalah :

1. Ulil amri tidak menunjuk pada orang perseorangan tetapi merupakan
suatu instirusi atau wadah tempat eseorang atau suatu badan
melakukan kewenangannya berdasar legitimasi yang diterimanya.
Ulil amri dapat mencakup berbagai bidang baik bidang
kenegaraan/publik maupun bidang keilmuan.

2. Ketaatan kepada ulil amri akan tergantung pada bidang tempat ulil
amri itu berada, dan dibatasi oleh kewenangan, berdasar syariat

agama, keadilan dan kemaslahatan.

3. Ketaatan kepada ulil amri bidang publik ini ada batasnya, bahkan
seseorang yang sedang berkedudukan sebagai ulil amri dan ia telah
menyimpang dari syariat Islam, ia harus diganti. Pernyataan harus

menandakan bahwa penggantian dapat dilakukan secara baik-baik



SBagian Ketiga

atau secara paksaan, yang dalam bahasa kesehariaan dikita kenal

dengan sebutan kudeta.

4. Jika terjadi perbedaan pendapat dalam persoalan pemahamaan nash-

nash agama, diselesaikan dengan menggunakan kaedah-kaedah
perbedaan pendapat yang sudah ada dan biasa dalam sejarah
pemikiran hukum Islam. Pemerintah tidak dapat intervensi dalam
persoalan pemahaman terhadap nash, karena hal itu bukan wilayah
wewenangnya. Tetapi jika terjadi perbedaan pendapat dalam
persoalan kemasyarakatan yang bersifat ijtihadi, maka pemerintah
dapat memutuskan pendapat mana yang akan diikuti. Misalkan
dalam perbedaan pendapat dalam menentukan awal bulan Ramadhan
dan Syawal, dalam kitannya dengan pelaksanaan ibadah puasa dan
shalat ‘led, maka penyelesaiannya  diserahkan kepada para
pemimpin agama dalam membimbing umat. Tetapi urusan libur
‘Iedul Fithri dan hal-hal lain di luar urusan keagamaan murni,

diputuskan oleh Pemerintah.

Sebagai saran, perlu adanya kesiapan kita untuk memulai membuka

wacana yang lebih luas tentang pemaknaan ulil amri sehingga tidak terjebak

dalam pengertian yang sempit yang menyebabkan kita hidup dalam alam

cemerlang tetapi tetap dalam kezumudan.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

DAFTAR PUSTAKA

Aceh, Abubakar. 1993. Pengantar Sejarah Sufi dan Taswuf. Solo. Ramadhani.

Ambary, Hasan Muarif, (Dkk). 1996. Ensiklopedia Islam. Suplemen 2. Jakarta.
Ictiar Baru Van Hoeve,

Depag, Al-Qur’an dan Terjemahnya
Fakhruddin Hs. 1992. Ensiklopedia Al-Qur’an, Buku 2. Rineka Cipta,

Horrassowitz, Otto. 1993. par 3 History of Muslim, The Philosophers, terjemahan,
M.M. Syarif, Para Filosof Muslim. Bandung. Mizan.

Igbal, Hakim Javid. 1993. Konsep Negara Dalam Islam, dalam Muntaz Ahmad

(ed), Masalah-masalah Teori Politik Islam. Bandung. Mizan.

Khallaf, Abdul Wahab. 1984. llmu Ushulul Figh, Terjemah Andi Asy’ari dan Afid
Mursidi, Kaidah-kaidah Hukum Islam, Jilid Satu. Bandung Risalah.

Mubarok, Jaih. 2000. Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam. Bandung. Rosda.

Pulungan, J Suyuthi. 1997. Figh Suyasah, Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran,
Jakarta. Rajagrafindo.

Roem, Mohamad, Dkk. 1982. Tachta Untuk Rakyat, Celah-celah Kehidupan

Sultan Hamengku Buwono IX, Jakarta. Gramedia.

Taimiyah, Ibnu. 1999. As Siyasah Asy-Syar’iyah Fil Islahir Raa’l war Ra’iyyah,
Terjemah, Roki Munawar, Siyasah Syari’ah Etika Politik Islam. Surabaya.

Risalah Gusti.



SBagian Ketiga

Yamani, Ja’far Khodem. 2002 Mukhtasyar Tarikh-1 Tharikot-ith-thibb,
Terjemahan Tim Dokter IDAVI, Jejak Sejarah Kedokteran Islam, Pustaka

Umat.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Al-Ghuluw : Sikap Berlebihan Dalam Beragama

Ahmad Hermawan, Lc., M.A."®

A. Islam Sebagai Ummah al-Wasathiyah

Islam adalah agama yang dibangun di atas landasan keseimbangan yang
proporsional. ajarannya menyelaraskan antara kebutuhan jasmani dan ruhani,
urusan duniawi dan uhkrawi’®. Aspek keseimbangan Islam inilah yang menjadi

identitas agama ini sebagai umat yang disebut wasathan® dan khairu ummah?®!.

78 Tim Asistensi Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah dan Dosen Tetap pada Prodi
Komunikasi dan Penyiaran Islam (KPI) FAI Universtas Muhammadiyah Yogyakarta

°Q.S. al-Qashash[28]:77.

8 Q.S. al-Bagarah [2]: 143. Makna al-washt dalam ayat ini menurut riwayat at-Thabari dalam
hadist Imam Bukhari dari Abu Sa’id al-Khudri bahwa Rasulullah Saw bersabda: “al-washt” yaitu
adil, dan dalam takwilnya disebut adil karena yang “terpilih” diantara manusia adalah yang adil.
Lihat.lbn Jarir, Tafsir Thabari, 11/ 627. Menurut Ibnu Katsir makna “al-washt” dalam ayat ini
adalah yang pilihan dan yang terbaik, seperti dikatakan bahwa orang Quraish merupakan orang
Arab yang paling baik keturunan dan kedudukannya.Rasulullah adalah orang terbaik dikalangan
kaumnya.

8181 Q.S. Ali-Imran [3]: 110., Makna al-khairiah dalam ayat ini adalah sifat wasathiyah-nya sebagai
umat pilihan yang berlaku adil, memerintahkan perbuatan ma’ruf dan mencegah kemungkaran
dilandasi dengan keimanan sehingga membedakannya dari umat yang lain. Lihat. Ali Muhammad

al-Shalabi, al-Wasathiyah fi al-Qur’an (Mansurah: Maktabah al-Iman,2005), him.65-66.



SBagian Ketiga

Allah menurunkan Islam sebagai agama yang berjalan di atas manhajal-

gawim®? yang mudah® dan sesuai dengan fitrah manusia®.

Berbagai aspek syariat dalam ajaran Islam dari masalah agidah, ibadah dan
mu’amalah semuanya dibangun sesuai dengan porsinya sebagai ajaran yang sesuai
dengan kehidupan umat manusia.lslam menyeru manusia untuk memurnikan
agidah dengan bertauhid hanya kepada Allah, meninggalkan segala bentuk

kemusyrikan yang mendudukkan mahkluk sebagai sesembahan®.

Segala bentuk ibadah telah diatur sedemikian rupa dan disesuaikan dengan
kadar kemampuan manusia®®. Ibadah seperti shalat, puasa, zakat dan haji
diperintahkan bagi mereka yang secara syar’i telah memenuhi syarat pelaksanaan.
Oleh karena itu, ibadah dalam Islam tidaklah menjadi beban yang tidak sanggup
dikerjakan oleh manusia. Orang yang tidak mampu shalat dengan berdiri dapat
shalat dengan duduk atau berbaring, orang yang sakit atau bepergian ketika puasa
dapat mengantinya di hari lain dan bahkan membayar fidyah. Orang yang belum

cukup dewasa dan tidak berakal(gila) tidak diwajibkan baginya shalat, puasa dan

Baaiinall (33 yhall e 3l 5 el I i) Gkl | g me-gred B3l (g 1 el

Al-Manhaj: jalan yang terang dan jelas, yaitu jalan yang lurus. :3xlall) lalgia 5 de jd oSia Ulas S

(48 makna ayat itu menurut riwayat Mujahid, Ikrimah, dan Hasan Basri dari Ibn Abbas yaitu jalan
dan tuntunan adapun riwayat yang lain dari ibnu Abbas dari Mujahid dan Ata’ sebaliknya, yaitu
tuntunan dan jalan. Ibnu Katsir merajihkan bahwa makna manhaj adalah tuntunan. Lihat . Tafsir
Ibnu Katsir, 111,/154.

831 L) aga 3l Ll AaY1 odgn o L) il )"

Imam Ahmad, al-Musnad, V/32 dari jalur Hamad dari al-Jariri dari Abdullah ibn Syaqiq dari
Mahjan seperti itu.

8Q.S. ar-Rum [30]:30.
8 Q.S. an-Nisa’ [4]:80.
% Q.S. al-Bagarah [2]: 286.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
ibadah lainnya. Gambaran itu menunjukkan bahwa taklif ibadah yang telah

ditetapkan Islam sesuai dengan fitrah umat manusia.

Kehidupan manusia yang berkaitan dengan urusan muamalah juga diatur
sesuai dengan prinsip-prinsip kemanusiaan. Dalam hal perekonomian misalnya,
Islam bukanlah agama yang cenderung pada sistem kapitalis yang hanya memihak
golongan tertentu dalam peredaran harta namun, bukan pula yang cenderung pada
sistem sosialis yang menghilangkan hak-hak kepemilikan harta manusia. Islam
menjamin hak-hak kepemilikan harta dengan mengharamkan riba, judi, penipuan

dan lainnya.

Mu’amalah dalam makna yang luas termasuk di dalamnya masalah
pernikahan juga menjadi bagian yang telah diatur sedemikian rupa. Islam tidak
melarang umatnya untuk menjalin hubungan dengan lawan jenis selama itu berada
pada garis yang telah diatur syariat. Penciptaan manusia dengan jenis laki-laki dan
perempuan yang ditanamkan pada keduanya rasa cinta kasih adalah tabiat dasar
manusia yang tidak dapat dihalangi. Atas dasar itu tidak dibenarkan seseorang
Muslim hidup seperti para rahib atau para biarawan dan biarawati Nasrani yang
membujang dalam hidupnya dengan alasan ibadah. Pernikahan bahkan bernilai
ibadah sebagai sarana dalam melabuhkan rasa cinta dan kasih sayang antara pria

dan wanita dalam upaya mewujudkan kebahagian hidup dunia dan akhirat.

B. Al-Ghuluw, Makna dan Cakupannya

Berlebihan dalam agama dengan berbagai macam dan bentuknya memiliki
istilah yang beragam. Beberapa istilah itu antara lain “al-ghuluw, al-Ifrath,at-
tafrith”. Istilah-istilah itu meski berbeda lafadz namun pada dasarnya memiliki

makna yang saling berkaitan.



SBagian Ketiga

Para ahli bahasa mendefinisikan makna al-ghuluw sebagai perbuatan

melampaui batas, Ibnu Faris mengatakan bahwa kata ghuluw yang terdiri dari al-

ghain-lam-Auruf' mu 'tal adalah kata yang maknanya menunjukkan pada perbuatan

meninggi dan melampaui kadar. Sebagaimana meningginya harga barang yang

melampaui batasannya.

Ibnu Taimiyah mendefinisikan sebagai berikut:
jﬁ)MLA&M))TO%J;@U\JébﬂOL 5))\.4,4.;‘5))\.4 j.l.d\
s

Ghuluw yaitu malampaui batas,melampaui batas dengan menambah-
nambahkan dalam memuji atau mencela sesuatu lebih dari apa yang
menjadi haknya dan yang semisal.®’

Definisi yang sama dikemukakan Ibnu Hajar al-*Asqalani:
A el ad a9 s 2 3 Al s )

Berlebih-lebihan dalam sesuatu dan berlaku keras sehingga melewati

batas.®®

Berdasarkan dari definisi-definisi itu, jelaslan bahwa al-ghuluw yaitu

melampaui batas dalam perkara yang ditetapkan syara’ yang hal itu dengan

menambah-nambahkannya atau melewati batas sehingga mengeluarkannya dari

sifat yang menjadi kehendak dan tujuan dari Sang Pembuat syariat yang Maha

Tahu dan Maha Bijaksana.

8 lbnu Taimiyah, Igtidha’ as-Shirath al-Mustagim, Nashir Abdul Karim al-‘Aql, (ed) ( Riyadh:
al-‘Abikan, 1404), jilid I, hlm.289.

%1bnu Hajar al-*Asqalani,Fathu al-Barri, (Kairo: Dar al-Hadist, 2004), XI11/316.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Istilah berikutnya yaitu al-Ifrath, secara etimologi yaitu mendahului, dan
melampaui batas. Ibnu Faris menyebut, afrataha: apabila melampaui batas dalam

perkara, apabila melampaui kadar maka menjauhkan sesuatu dari tujuannya.
S of 5 ele B2k of BE ) i V6

Berkatalah mereka berdua: "Ya Tuhan kami, sesungguhnya kami khawatir
bahwa ia segera menyiksa kami atau akan bertambah melampaui batas" &

At-Thabari menyebut makna ifrath sebagi berikut:

ol 13 U (3 b il 1 ane J uadl g bladl) o Oluy) sgb 0 bl syl
..Lé.bﬁj

Ifrath yaitu berlebihan, menyimpang, dan melanggar batas, dari itu
dikatakan: engkau telah berlebihan dalam berbicara apabila berlebihan
dan melampaui batas.*

Kesimpulannya bahwa al-ifrath adalah melampaui batas dan mendahului

kadar yang diperlukan, lawan dari tafrith.

Makna tafrith secara etimologi adalah menyia-nyiakan atau melalaikan
itulah yang tercermin dari ungkapan Rasulullah SAW berikut ini:

Sl et 4 e T8 Gllayis o 3 o ) L

Adapun orang yang ketiduran itu tidak dikatakan meremehkan.
Sesungguhnya yang dinamakan meremehkan adalah orang yang tidak
mengerjakan shalat sampai datang waktu shalat berikutnya. %

89 .S. Thoha [20]:45.
%Shalabi, al-Washatiyah...., him. 45.

%1mam Nawawi Sahih Muslim Syarh Nawawi, Kitab al-Masajid, Bab Qadha’ as-Sholat (Kairo:

Maktabah as-Shofa, 2003), V: 150.



SBagian Ketiga

Berdasarkan hal itu maka tafrith makna asalnya secara umum adalah
menganggap mudah dan remeh. Merujuk pada pengertian tersebut, masing-
masing dari kata al-ghuluw dan Ifrathkeduanya saling melengkapi. Orang yang
berkeras diri dalam mengharamkan beberapa hal yang baik serta mencegah dirinya
dari itu disebut ghuluw, adapun menghukumi orang yang memusuhi dengan

hukuman yang malampaui batas itu adalah ifrath.

al-Qur’an secara tegas menunjukkan larangan perbuatan al-ghuluw ini
dalam dua ayat yang disebut di surat An-Nisa’ dan al-Maidah dengan lafadz yang
jelas, Allah berfirman:

..... S B Je 8 Vs 2K o Ll ¥ ol ity
Wabhai Ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, dan
janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar....%?
Menurut Imam at-Thabari, makna ayat itu janganlahkalian melampaui
kebenaran dalam agamamu sehingga kamu melalaikan apa yang ada padanya, asal
al-ghuluw dalam segala sesuatu adalah melampaui batas yang menjadi batasannya.
Perbuatan melampaui batas dalam agama adalah seperti yang dilakukan umat
Nasrani yang mengatakan bahwa Isa Al-Masih itu Allah, atau anak Allah, atau

Allah adalah salah satu dari yang tiga.

Ibu Katsir mengatakan, Allah SWT melarang Ahlul kitab dari perbuatan
yang melampaui batas sebagaimana yang terjadi pada umat Nasrani. Mereka
melampaui batas dalam hal mengangkat derajat Isa Al-Masih pada tingkat
ketuhanan lebih dari apa yang Allah berikan kepadanya. Menempatkan posisi

kenabian menjadi tuhan sesembahan sebagaimana menyembah Allah.

Laranganal-ghuluw ini juga disebutkan dalam firman Allah berikut ini:

92Q.S. an-Nisa’ [4]:87.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

JWJ‘;‘)MJW;WW%

Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, janganlah kamu berlebih-lebihan
(melampaui batas) dengan cara tidak benar dalam agamamu. Dan
janganlah kamu mengikuti hawa nafsu orang-orang yang telah sesat
dahulunya (sebelum kedatangan Muhammad) dan mereka telah
menyesatkan kebanyakan (manusia), dan mereka tersesat dari jalan yang
lurus”.%®

E\n

Al-Ghuluw menurut Abdurrahman ibn Ma’la Al-Luwaihiq dibagi menjadi

beberapa bagian®*:
1. Ghuluw berdasarkan asalnya ada dua macam

a) Memaksakan diri sendiri dan orang lain terhadap apa yang tidak
diwajibkan Allah dalam beribadah.

3&\;\3@1;«‘&1@ sdugjs ”"‘L;@Jbuw‘u‘

wiuujw;u Cas s s \jjuy;u Ba G U gl G 3,38
6 © \Su&wr{bswépy@um“\y@ww

Dari Anas bin Malik R.A. berkata: Nabi SAW memasuki masjid
ternyata seutas tali terikat diantara dua tiang, beliau bertanya: Tali
apa ini ? jawab mereka: ini tali Zaenab, apabila penat ia
bergantung padanya, maka Nabi SAW bersabda: lepaskanlah
hendaknya salah seorang dari kalian sampai pada ketekunannya,
apabila penat hendaknya ia berbaring.®®

9 Q.S. al-Maidah [5]:77.

% ¢ Abdurrahman ibn Ma’la al-Luwaihiq, al-Ghuluw fi ad-Din fi hayati al-Muslimin al-Mu ‘ashirah,
cet-I (Beirut: Mu’assah al-Risalah, 1992), him.83.

% Imam Bukhari, Sahih Bukhari, Kitab Tahajud, Bab Perkara yang dibenci dalam berkeras diri

dalam ibadah (11/61 no. 1150)



SBagian Ketiga

Menurut lbnu Hajar dalam menjelaskan Hadist ini: hadist ini
menganjurkan untuk sederhana dalam beribadah, dan larangan terlalu bertekun

diri (memaksakan diri) dalam ibadah .

b) Mengharamkan sesuatu yang baik yang diperbolehkan Allah
karena untuk ibadah, atau meninggalkan beberapa kebutuhan dasar

manusia.

Perkara seperti ini telah Allah peringatkan dalam al-Qur’an berikut ini:

ERCRA

et 2N B Oy 1085 5 1T d As T 6 oth a2 YT S T g

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu haramkan apa-apa yang
baik yang telah Allah halalkan bagi kamu, dan janganlah kamu melampaui
batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui
batas.%

Berkaitan dengan ayat di atas, Ibnu Katsir meriwayatkan apa yang telah
diriwayatkan Ali ibn Abi Talhah dari Ibnu Abbas yang menjelaskan bahwa ayat
itu diturunkan berkaitan dengan segolongan orang dari sahabat Nabi yang
mengatakan, “kita kebiri diri kita, tinggalkan nafsu syahwat duniawi dan
mengembara di muka bumi seperti yang dilakukan para rahib di masa lalu, ketika
berita itu sampai pada Nabi SAW, maka beliau mengirim utusan untuk
menanyakan hal tersebut kepada mereka. Mereka menjawab, “benar”. Maka Nabi

bersabda:

.X:—L é 9 Lé"f j.@_e Lé:'i“" Jsf u».%;LM«.J\ é)i} rbE w% J'bB rj..,aTL“;g
Fl L}.TOJ,\ olg) 5 ol o

Tetapi aku puasa, berbuka, salat, tidur, dan menikahi wanita. Maka
barangsiapa yang mengamalkan sunnahku (tuntunanku), berate dia

% Q.S. al-Maidah [5]:87.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

termasuk golonganku; dan barang siapa yang tidak mengamalkan
sunnahku, maka dia bukan termasuk golonganku.

2. Ghuluw yang bekaitan dengan penghakiman atas orang lain.

Perkara ini seperti yang dilakukan oleh beberapa orang atau kelompok yang
memuji dengan cara berlebihan atau terlalu keras dalam mencela orang lain.
Dengan cara itu maka terjadilah pensifatan (labelisasi) terhadap seseorang atau
golongan tertentu dengan sifat yang tidak semestinya, seperti pernyataan bahwa
seseorang sebagai nabi, wali atau tuduhan bahwa si fulan atau kelompok ini dan
itu kafir, fasig, dan sesat. Pemberian sifat yang tidak semestinya (pengkultusan)
dapat menjerumuskan seseorang pada perbuatan ghuluw yang mengantarkan
seseorang pada perbuatan dosa dan kemusyrikan. Perilaku umat Nasrani dalam
pengkultusan terhadap Nabi Isa As sebagai Allah atau putra Allah telah
mengantarkan mereka kedalam perbuatan syirik yang menyesatkan. Pengkultusan
syiah terhadap Ali bin Abi Thalib, Ahmadiyah terhadap Mirza Ghulam Ahmad

juga telah membawa mereka ke perbuatan ghuluw yang merusak akidah.

Perbuatan yang termasuk ghuluw diantaranya menghakimi seseorang dengan
sebutan kafir, sesat dan yang serupa.Seorang Muslim yang berpegang pada prinsip
manhaj al-washatiyah hendaknya berhati-hati, dan penuh perhitungan dalam

masalah ini. Rasulullah mengingatkan hal ini dalam hadist berikut:

[

3;11;\3&:&:96&&:«/’3%&5&\&@\@&5&)@\3;&&&&\&3
i3 3 B a2 o6 Wt Bsg A1 A8 4 oD et U a3 8Ty Ll

Diriwayatkan dari Anas bin Malik, dia berkata,” Rasulullah SAW
bersabda, ‘Barangsiapa yang shalat seperti shalat kami, mengahadap
kiblat kami dan makan sembelihan kami, maka dia seorang muslim yang

21,



SBagian Ketiga

baginya dzimmah(perlindungan) Allah dan dzimmahRasul-nya. Oleh
sebab itu, janganlah kalian mengkhianati atas dzimmah-Nya %

Para ulama seperti Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Abu Hanifah mereka

berhati-hati dalam menetapakn kekafiran seseorang. Hal itu seperti pernyataan

mereka berikut ini:

3.

QLQ}HLSJ&‘:J.ATJA*J}\} 4.2-)0':()\1“}“

Barang siapa terindikasi padanya terdapat sembilan puluh sembilan sisi
kekafiran dan terindikasi hanya satu sisi keimanan maka perkara itu
membawa pada keimanan.%®

Opiing oS0 ayllo) V| cleall Jal o aalaslesn 3TV 0 asladl sl J,

Aku tidaklah menolak kesaksian salah seorang dari ahlul giblat kecuali
al-Khotobiyah, mereka meyakini halalnya berdusta.®

AL ol e st i il ade Gl a1 e 35
Disampaikan dari Imam Abu Hanifah bahwasanya beliau tidak
mengkafirkan seseorang dari ahlul giblah.
Al-Ghuluw tidak saja hanya perbuatan, namun adakalanya berupa
meninggalkan sesuatu; meninggalkan hal yang halal seperti tidur dan
makan atau yang semisal. Apabila peninggalan itu dilakukan dalam
rangka ibadah dan mendekatkan diri pada Allah, seperti perilaku para sufi

dan para vegetarian.

9lsmail al- Bukhari, al-Jami’as-Sahih lil Bukhari, “Kitab Shalat, Bab. Keutamaan Menghadap
Kiblat,Menghadap dengan ujung-ujung (Jari) kakinya” (Kairo: Maktabah as-Salafiyah, 1400 H),

1/145.

% Sayid Sabig, Fighu Sunnah (Kairo: Dar al-Fathi, 1999), 11/ 288.
®lbnu Taimiyah, Daru at-T"arudh al- ‘aqlu wa an-Naglu,(Jamiah Ibn Su’ud, 1991), 1 /94.

2)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
4. Al-ghuluw dapat pula dibagi menjadi dua bagian, yaitu ghuluw I 'tigadi dan

‘amali

Ghuluw I'’tiqadi adalah perilaku berlebihan dalam hal yang berkaitan
dengan masalah aqgidah saja, seperti kultus terhadap imam secara
berlebihan atau bahkan menyatakan kemaksuman mereka dari dosa.
Mengkafirkan orang beriman dan memperlakukannya selayaknya orang
kafir. Ghuluw dapat pula disebut sebagai ghuluw I'tigadi kulli ketika
perbuatan itu dilakukan pada seluruh aspek syariat yang mencakup semua
pokok persoalan agama seperti akidah. Hal semacam itu dampaknya
berbahaya karena terjadinya perpecahan umat seperti kelompok Khawarij
dan Syiah yang secara terang telah keluar dari shiroth al-mustagim.
Berbeda dari sebelumnya, al-Ghuluw al-juzi al-‘amali adalah perilaku
berlebihan yang dilakukan hanya berkaitan dengan bagian tertentu dari
amalan-amalan syariah dan bukan perkara akidah, baik itu berupa

perbuatan ataupun ucapan.

5. Usaha untuk mencapai kesempurnaan ibadahpada dasarnya bukanlah hal
yang dilarang, akan tetapi dalam mencapai kesempurnaan ibadah perlu
juga memperhatikan batasan-batasannya seperti jenis amalan yang
dilakukan, serta orang yang melaksanakannya. Misalnya dalam hal
sedekah, seseorang perlu mempertimbangkan kadar kemampuan dirinya,
kondisi orang yang diberi sedekah dan barang yang disedekahkan.
Perhatian yang demikian, dimaksudkan agar suatu amalan sesuai dengan
porsinya sehingga tidak menimbulkan hal yang diluar batas kewajaran atau
dalam melakukan hal-hal yang sifatnya sunnah tidak menimbulkan rasa

bosan yang justru berdampak pada peninggalan amalan yang wajib®.

100 |bnu Hajar, Fathul Barri, “Kitab al-lman ”’(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), | /118.

(213



SBagian Ketiga

6. Pernyataan bahwa suatu perbuatan termasuk dalam perkara ghuluw atau
seseorang disebut gholat (bertindak melampaui batas) termasuk dalam hal
yang rawan. Perkara itu tidaklah dapat ditetapkan kecuali oleh para ulama
yang mengerti batasan-batasan suatu amalan dan mendalami ilmu aqgidah
dan cabang-cabangnya. Suatu perkara yang asalnya syar’i karena
ketidaktahuan dapat saja dianggap sebagai sesuatu yang ghuluw ataupun
sebaliknya. Oleh karena itu, standar untuk menetapkan bahwa suatu
amalan dapat dinyatakan sebagai ghuluw atau tidak adalah kembali pada
sumber utama ajaran Islam yaitu al-Qur’an dan Sunnah, dan bukan

berdasar pada hawa nafsu, tradisi, kebiasaan atau akal semata.

C. Al-Ghuluw, antara Fakta dan Propaganda

Pada era belakangan ini umat Islam cukup diresahkan dengan munculnya
istilah atau label-label seperti ekstrimis Islam, Islam garis keras, Islam radikal,
Islam terorris, Islam fundamentalis yang ditujukan atau dilabelkan pada Islam baik
sebagai individu atau kelompok. Istilah-istilah yang dalam pandangan penulis
terus mengalami metamorphosis itu tidak hentinya terus membayangi kehidupan
umat Islam dan bahkan tak jarang menyudutkan agama Islam sebagai agama yang

dianggap tidak toleran atau agama yang mengajarkan teror.

Berbagai label seperti di atas, apakah kemudian dapat dipersamakan
dengan istilah ghuluw yang dimaksud oleh agama Islam ataukah istilah-istilah itu
tak lebih dari labelisasi yang dilakukan oleh pihak-pihak tertentu dalam
melakukan propaganda merusak citra Islam menjadi tanda tanya besar yang harus

ditelusuri.

Dinamika kehidupan umat manusia yang terus berkembang menjadi realita

yang harus dihadapi umat manusia. Fenomena al-ghuluwdalam fakta sejarah



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
kehidupan manusia khusunya umat Islam sendiri memang telah terjadi. Peristiwa
tahkim (arbitrase) antara Ali bin Abi Thalib dan Mu’awiyah adalah salah satu fakta
sejarah yang menunjukkan cikal bakal terjadinya perilaku ghuluw dalam tubuh
umat Islam dalam skala besar. Munculnya kelompok Syiah dan Khawarij yang
dipicu masalah politik mengantarkan perilaku ghuluw yang merusak unsur-unsur

agidah bahkan ibadah dan muamalah.

Perilaku berlebihan Syiah berupa kultus terhadap Ali bin Abi Thalib dan
para imam serta perilaku keras kelompok Khawarij dalam mengkafirkan para
sahabat dan kelompok lain telah mengantarkan kelompok tersebut pada perbuatan

ghuluwyang keluar dari identitas ajaran Islam yang lurus dan washatan.

Pada era belakangan ini, khususnya pasca peristiwa 11 September di WTC
indikasi terjadinya perilaku-perilaku ghuluw (extrim) sebagian kelompok orang
yang disebut sebagai kelompok teroris, ekstrimis dan radikal juga menjadi
pemberitaan hangat di media. Peristiwa kekerasan bersenjata berupa pengeboman
ataupun peperangan atas nama jihad yang meresahkan umat karena sering

diidentikkan dengan Islam.

Pada prinsipnya ajaran Islam yang washatan adalah ajaran yang berpegang
pada prinsip cinta damai‘®’dan menempatkan segala persoalan pada porsinya®®?.
Islam sebagai agama dan ajaran bukanlah yang membenarkan perilaku kekerasan
dan terror, bukan pula agama dan ajaran yang tanpa aturan dalam membangun
kehidupan manusia. Prinsip-prinsip hubungan antar agama dan bahkan hukum
peperangan telah diatur sedemikian rupa. Masalah yang muncul dalam kehidupan
nyata adalah pemahaman segolongan umat Islam terhadap prinsip hubungan antar
agama dan hukum perang itu tidak dipahami secara untuh sehingga terjadi perilaku

1011 jhat. QS. al-Anfal [8]:61
102 _jhat QS. al-Qomar [54]:49.

(215,



SBagian Ketiga

ghuluw yang menimbulkan dampak negatif, baik terhadap individu dan kelompok

yang bersangkutan ataupun pada Islam sendiri.
Esposito menyatakan:

Islam and Islamic law have consistently condemned terrorism (the killing
of noncombatans). Like the members of all religious faiths, Muslims have
had to deal with religious extremism and terrorism from their earliest days.
The response of the mainstream majority to groups like Kharijites and the
Assassins and more contemporary groups like Islamic Jihad in Egypt or
al-Qaeda has been to condemn, combat, and marginalize them%,

Dalam kasus seperti itu Islamlah yang pada akhirnya harus menjadi yang
tertuduh dan disudutkan, padahal menurut Esposito, tindakan ekstrim dan terror
tidak hanya ada pada Islam namun juga terdapat pada agama lain. Hal sulit
selanjutnya yang menjadi pertanyaan; terletak pada masalah legitimasi yang
melatarbelakangi munculnya perilaku itu. Apakah perbuatan terror dan ekstrim itu
dibenarkan apa tidak. Apabila benar, benar menurut apa dan siapa masih menjadi

hal yang diperdebatkan.

Pada era kepemimpinanOrde Baru istilah-istilah yang cenderung
bernuansa politis dan mendiskreditkan kelompok tertentu seperti Islam muncul
dengan sebutan “ ekstrim kanan” sebagai Islam separatis yang dipandang menjadi
bahaya laten yang mengancam stabilitas keamanan negara khususnya para
penguasa militer di Indonesia waktu itu. Istilah ekstrim yang digunakan oleh
rezim Orde Baru itu bila dikaji secara seksama sejatinya tidaklah menunjukkan

bahwa Islam yang diberi label seperti itu termasuk pada perilaku ghuluw,

103 John L. Esposito, What Everyone needs to know about Islam (New York: Oxford University
Press, 2002), him. 129.

104 Robert W. Hefner, Civil Islam : Muslims and Democratization In Indonesia(New Jersey:
Pricenton University, 2000),hIm. 95.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Melainkan labelisasi yang lebih bersifat propaganda dalam mencitrakan Islam

sebagai agama yang keras dan anti-pemerintah.

Perkembangan labelisasi Islam dengan nama-nama yang berkonotasi
negatif itu ternyata terus mengalami metamorphosis dari satu periode ke periode
lain. Selain istilah ekstrimis ada istilah lain yang disebut fundamentalis. Istilah ini
juga menjadi label yang sering digunakan untuk mendiskreditkan sekelompok
umat Islam. Armstrong menyebut bahwa istilah “fundamentalist” digunakan
Media Barat untuk menunjuk pada bentuk keagamaan yang saling bertentangan
dan diwarnai kekerasan yang ada pada fenomena Islam?%,

Menurut Armstrong, kesan seperti itu adalah salah besar karena dalam
agama lain seperti Yahudi, Kristen dan Hindu juga terdapat fundamentalis, bahkan
istilah itu muncul pertama di Amerika pada awal abad ke-20. Kemunculan
fundamentalis disebabkan kekecawaan pada arus modernisasi yang mengerus
nilai-nilai agama dengan munculnya sekularisasi yang dipaksakan di dunia
Muslim.% Fundamentalis dalam makna kembali untuk memurnikan ajaran agama
dan menegakkan ajaran Islam dalam koridor syariat pada dasarnya adalah hal yang
baik. Maududi misalnya, dapat disebut sebagai fundamentalisyang menentang
sekulerisme dan menyerukan jihad melawan kolonialisme di Pakistan. Namun
fundamentalis yang menggunakan cara kekerasan dan tidak mengindahkan
prinsip-prinsip ajaran Islam dapatlah disebut perbuatan ghuluw sebagaimana

pengeboman hotel dan bahkan tempat ibadah.

Fenomena isu teror yang terjadi hampir diberbagai belahan dunia baik di
negara berpenduduk Muslim ataupun berpenduduk non-Muslim setidaknya telah
mengubah pandangan orang terhadap Islam. Lebelisai teroris terhadap kelompok

105 Karen Armstrong, Islam A Short History “terj. Ira Puspito Rini (New York: 2000), hlm. 193.

1081pid., him. 194.



SBagian Ketiga

Islam oleh Barat khususnya Amerika Serikat pada masa rezim George W. Bush
sering dijadikan sebagai alat propaganda dalam menyudutkan umat Islam. Hal
seperti itu selanjutnya diperparah dengan sikap sebagian orang yang dangkal
pengetahuannya tentang Islam ikut terlibat kasus-kasus kekerasan berupa gerakan
bersenjata ataupun pemboman. Akibat hal seperti itu pihak-pihak yang tidak suka
dengan Islam menjadikan kasus itu sebagai alat untuk mengeneralisasi bahwa
Islam identik dengan terror dan terorisme. Salah satu buku yang begitu
mendiskreditkan Islam dan Nabinya adalah buku yang ditulis Robert Spencer
dengan judul The Truth about Muhammad founder of the World’s most intolerant
religion buku itu dari judulnya secara jelas menunjukkan bahwa Islam bukanlah
agama yang cinta damai namun agama yang mengajarkan pada perilaku
kekerasan.!® Hal itu seperti pernyataan berikut ini: “Muhammad will continue

toinspire his followers to wield the sword in his name”.2%®

Ungkapan seperti itu menunjukkan bahwa masih ada orang yang
beranggapan bahwa Islam sebagai agama yang menjadi sumber kekerasan.
Padahal tidak pernah ada bahwa al-Qur’an maupun Hadist secara terang
mengajarkan kekerasan seperti itu kepada umatnya kecuali karena kecerobohan

dalam memahami ayat atau hadist.®

Pada akhirnya dapat dikatakan bahwa tidak setiap label negatif seperti

ekstrim, radikal, teroris, fundamental dan yang semisal yang dihubungakan

107 jhat, Robert Spencer, The Truth about Muhammad founder of the World’s most intolerant
religion (Wasington, DC, Regnery Publishing, 2006).

1981 hid., him 194.

109 Terjemah versi Kemenag pada QS. al-Baqarah:191 “Dan bunuhlah mereka di mana saja kamu
jumpai mereka” berpotensi disalah tafsirkanoleh orang yang tidak bertangung jawab. Oleh karena
itu , Al-Ustadz Muhammad Thalib dalam Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyahnya mengoreksi ayat
itu dengan menambahkan kata “medan perang dan dalam masa perang” pada kata “ di
mana saja kamu jumpai mereka “. Dengan begitu potensi salah tafsir dapat diminimalkan. Lihat,
Muhammad Thalib, Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah Harfiyah Al-
Qur’an Kemenag RI(Yogyakarta:Ma’had An-Nabawy,2012).him.36.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dengan Islam seperti belakangan ini, selalu dapat disebut sebagai sifat ghuluw
kecuali bila orang atau kelompok yang disebut seperti itu benar-benar telah
melanggar batasan-batasan al-Qur’an atau as-Sunnah!!®.Selama ini labelisasi
Barat ataupun rezim penguasa khusunya di Indonesia dalam beberapa kasus yang
telah terjadi tak lebih sebagai propaganda dalam melangengkan kekuasaan dan
bahkan upaya pelemahan terhadap nilai-nilai agidah dan kesempurnaan agama
Islam. Pernyataan ini didasarkan pada kenyataan bahwa pasca tragedi WTC,
Amerika dan sekutunya telah mencabik-cabik negaralslam di beberapa wilayah
Timur tengah dengan dalih perang terhadap terorisme. Mereka juga menetapkan
standarganda kepada Israel yang selama ini jelas-jelas melanggar HAM dan
menjajah Palestina tanpa embel-embel teroris. Adapun organisasi seperti Hamas
justru dilabeli sebagai organisasi teroris padahal mereka berjuang terhadap
penjajah. Kasus seperti itu setidaknya menjadi pertimbangan bahwa apa yang
menurut Amerika atau Barat sebagaighuluw (ekstrim) tidaklah menjadi standar
untuk menjastifikasi bahwa setiap yang dilakukan oleh individu atau kelompok
Islam disebut ghuluw dengan berbagai istilah yang dibuatnya. Mengingat ghuluw
dalam Islam adalahsegala bentuk perbuatan yang melampaui batas dan keluar dari
batasan ajaran agama Islam yang telah Allah tetapkan dalam al-Qur’an, maupun
apa yang telah Rasul ajarkan dan contohkan dalam hadist, sebagai sumber utama

agama Islam.Wallahu a’lam

H0pelanggaran yang dimaksud adalah perbuatan yang mengarah pada sifat ghuluw bahkan
mengara pada kekafiran, berupa: ingkar pada prinsip-prinsip dasar akidah seperti rukun iman,
menghalalkan sesuatu yang dalam ijma’ umat Islam telah diharamkan Allah atau sebaliknya
mengharamkan apa yang dihalalkan, mencela dan merendahkan nama atau sifatAllah, serta
menghina salah satu dari Nabi dan Rasul-Nya, mencela agama, kitab dan sunnah, mengaku bahwa
seseorang mendapat wahyu, mengutamakan hukum manusia dari hukum Allah.Lihat Sayid Sabig,

Figih Sunnah, 11/288-289.



SBagian Ketiga

DAFTAR PUSTAKA

Armstrong, Karen Islam A Short History “terj. Ira Puspito Rini, New York: 2000.
Asgalani al-, Ibnu Hajar, Fathul Barri , Kairo: Dar al-Hadist, 2004.

Bukhari al- ,Ismail, al-Jami’as- Sahih lil Bukhari, “Kitab Shalat, Bab. Keutamaan
Menghadap Kiblat,Menghadap dengan ujung-ujung (Jari) kakinya”, Kairo:
Maktabah as-Salafiyah, 1400 H.

Esposito, John L. What Everyone needs to know about Islam, New York: Oxford
University Press, 2002.

Hefner, Robert W. Civil Islam : Muslims and Democratization In Indonesia,
New Jersey: Pricenton University, 2000.

Luwaihiq al-,° Abdurrahman ibn Ma’la, al-Ghuluw fi ad-Din fi hayati al-Muslimin
al-Mu’ashirah, cet-1, Beirut: Mu’assah al-Risalah, 1992.

Nawawi, Imam, Sahih Muslim Syarh Nawawi, Kitab al-Masajid, Bab Qadha’
as-Sholat, Kairo: Maktabah as-Shofa, 2003.

Shalabi al-, Ali Muhammad, al-Wasathiyah fi al-Qur’an, Mansurah: Maktabah
al-Iman,2005.

Spencer, Robert The Truth about Muhammad founder of the World’s most

intolerant
religion,Wasington, DC, Regnery Publishing, 2006.

Sabig,Muhammad Sayid, Fighu Sunnah, cet-9, Kairo: Dar al-Fathi, 1999.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Thalib, Muhammad, Al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah
Harfiyah

Al-Qur’an Kemenag RI, Yogyakarta: Ma’had An-Nabawy,2012.
Taimiyah, Ibnu, Daru at-7"arudh al- ‘aqlu wa an-Naglu, Jamiah Ibn Su’ud, 1991.

Igtidha’ as-Shirath al-Mustaqgim, Nashir Abdul Karim al-‘Aq],

(ed),

Riyadh: al-*Abikan, 1404 H.



SBagian Ketiga

MASALAH TAKFIR
(MENGKAFIRKAN SESAMA MUSLIM)

Fathurrahman Kamal

A. Pendahuluan

Ikrar syahadatain yang diyakii secara jujur dalam qalbu dan
diwujudkan secara nyata dala perbuatan fisiknya merupakan pintu gerbang
seseorang dinyatkan masuk ke dalam Islam. Sebabnya, siapapun jua yang
menunaikan sholat, sujud, dan rukuk’ bersama kaum muslimin, wajib
dihukumi sebagai seorang ‘muslim’, yang melekat padanya berbagai haqq
al-Islam; diberikan loyalitas (wala’), harta benda, jiwa, kehormatan, dan
raganya dilindungi oleh Islam. Inilah yang dinyatakan oleh Rasulullah

‘alaihissalam dalam sabdanya :

P
@
8@

a1 ads i BV Y 36 gs 01 Je g A o6

Syahadat muslim tidak boleh dinista kecuali dengan melakukan
sesuatu yang membatalkan keimanan tersebut secara nyata dan
meyakinkan, seperti riddah dan kufur kepada Allah Ta’ala :

V3 B ard \ugs;lﬂf\jz\”“\jjsf\y\ \jﬂff\,.a\dwu
112§ - o5 o
Mesle 132064

“/ .

11 «Sesungguhnya Allah mengharamkan dari neraka, bagi siapa yang mengucapkan laa ilaha
illallah (tiada sesembahan yang benar disembah selain Allah) yang dengannya mengharap wajah
Allah” (HR. Bukhari & Muslim).

12 “Sesungguhnya orang-orang yang beriman lalu kafir, kemudian beriman lagi, kamudian kafir
lagi, lalu bertambah kekafirannya, maka Allah tidak akan mengampuni mereka, dan tidak pula
menunjukkan kepada mereka jalan yang lurus”’(QS Al-Nisa’/4 : 137)

22)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Demikian pula dalam Ayat berikut ini :
ez 28y A 5 L 5 W B Lt 3 s 15) 15T 2l
113 L;‘E:U‘ :O.LA:/;‘\ &,&}; (/J fjfi Li:%j < o/s

Rumusan keyakinan tersebut, saat ini mengalami pembiasan
makna, bahkan dekonstruksi yang mengkhawatirkan. Sebab, dilakukan
oleh sebagian orang yang mengklaim diri sebagai muslim sejati. Inilah
fenomena yang disoroti oleh Muhammadiyah dalam kenyataan hidup masa
kini. Dalam Pernyataan Pikiran Muhammadiyah Jelang satu Abad
dijelaskan kehidupan manusia modern yang semakin paradoks. Di
antaranya ialah lahirnya ekstrimisme baru berupa fanatisme keagamaan
yang berlebihan. Fanatisme semacam ini, jika tidak dikelola dan diarahkan
dengan ilmu dan adab yang baik, akan melahirkan sikap merasa benar
sendiri, dan kemudian mudah menyesatkan, membid’ahkan, bahkan
sampai latah mengkafirkan orang lain, hanya karena perbedaan paham
keagamaan dalam ranah keragaman yang bersifat variatif. Fenomena
pengkafiran semacam ini semakin membuat fitnah, kekacauan, dan bahkan
perpecahan dan saling tuding di tengah-tengah umat, yang pada akhirnya
semakin meruntuhkan kohesivitas intra umat Islam. Dari luar, keadaan
semacam ini dijadikan sebagai amunisi untuk semakin memperlemah

posisi dan daya tawar perjuangan kita.

13 “Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi berperang di jalan Allah, maka
telitilah (carilah keterangan) dan janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan
"salam” kepadamu,"Kamu bukan seorang yang beriman™ (lalu kamu membunuhnya), dengan
maksud mencari harta benda kehidupan dunia..”(QS al-Nisa’/4 : 94)

1225



SBagian Ketiga

Inilah salahsatu isu keummatan yang dibahas secara mendalam dan
menyeluruh oleh Persayarikatan Muhammadiyah pada Muktamar ke-47 di
Makassar, dan telah di-tanfidz oleh Pimpinan Pusat Muhammadiyah

sebagai berikut :

“Perkembangan mutakhir menunjukkan gejala meningkatnya
perilaku keberagamaan yang ekstrim antara lain kecenderungan
mengkafirkan pihak lain (takfiri). Di kalangan umat Islam terdapat
kelompok yang suka menghakimi, menanamkan kebencian, dan
melakukan tindakan kekerasan terhadap kelompok lain dengan
tuduhan sesat, kafir, dan liberal. Kecenderungan takfiri
bertentangan dengan watak Islam yang menekankan kasih sayang,
kesantunan, tawasuth, dan toleransi. Sikap mudah mengkafirkan
pihak lain disebabkan oleh banyak faktor antara lain cara pandang
keagamaan yang sempit, miskin wawasan, kurangnya interaksi
keagamaan, pendidikan agama yang eksklusif, politisasi agama,
serta pengaruh konflik politik dan keagamaan dari luar negeri,
terutama yang terjadi di Timur Tengah.”

“Mencermati potensi destruktif yang ditimbulkan oleh
kelompok takfiri, Muhammadiyah mengajak umat Islam,
khususnya warga Persyarikatan, untuk bersikap kritis dengan
berusaha membendung perkembangan kelompok takfiri melalui
pendekatan dialog, dakwah yang terbuka, mencerahkan,
mencerdaskan, serta interkasi sosial yang santun. Muhammadiyah
memandang berbagai perbedaan dan keragaman sebagai
sunnatullah, rahmat, dan khazanah intelektual yang dapat
memperkaya pemikiran dan memperluas wawasan Yyang
mendorong kemajuan. Persatuan bukanlah kesatuan dan
penyeragaman tetapi sinergi, saling menghormati dan bekerjasama
dengan ikatan iman, semangat ukhuwah, tasamuh, dan fastabiqu al-
khairat. Dalam kehidupan masyarakat dan kebangsaan yang
terbuka, Muhammadiyah mengajak umat Islam untuk
mengembangkan sikap beragama yang tengahan (wasithiyah,



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

moderat), saling mendukung dan memperkuat, serta tidak saling

memperlemah dan meniadakan kelompok lain yang berbeda.”*'4

Permasalahan takfir merupakan sesuatu yang teramat berat dalam
timbangan ajaran Islam yang sebenar-benarnya, berimplikasi jauh di dunia
dan akherat. Sebab itu siapapun juga, terlebih para da’i dan muballigh
hendaklah memahami permasalahan ini dengan sebaik-baiknya, serta
meletakkannya di atas mizan syariah seadil-adilnya, dengan
mempertimbangkan segala kaidah yang terkait dengan masalah keimanan
dan kekufuran. Sebab bisa saja, satu kaidah tertentu yang bersifat global
akan dijelaskan oleh kaidah lainnya yang terperinci, dan seterusnya.
Pendek kata, pengetahuan mendalam tentang berbagai kaidah syari’ah
dalam masalah takfir seharusnya dipahami dan dijadikan sebagai sudut

pandang dalam suasana kehati-hatian, dan penuh tanggungjawab.

B. Pengertian dan Pembagian Takfir
Secara etimologis, “takfir” (_=—<5) merupakan kata benda yang
berasal dari kata “kaffara” ()Ji), bentuk kata kerja transitif dari “ka-fa-
ra” ( o — < - &) yang berarti, “menutup sesuatu”. Sebagaimana waktu
malam dalam tradisi bahasa Arab disebut “kafir” sebab ia menutupi mata
dari melihat seseorang. Demikian pula seorang petani disebut seperti itu

sebab ia menutupi biji-bijian atau benih ke dalam tanah. Secara mutlak,

114 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Berita Resmi Muhammadiyah, nomor 1/2015-2020/Zulhijjah
1436 H-September 2015 (Yogyakarta: Gramasurya, 2015), him. 112-113

1225



SBagian Ketiga

kata “kafir” (L,—S) dikenal dan disematkan bagi seseorang yang

mengingkari keesaan Allah, kenabian atau syariah.*®

Dalam pandangan para ahli, “kufur” dan “riddah” tak terpisahkan
dari konteks pengingkaran seorang hamba terhadap pokok-pokok ajaran
islam atau mendustakannya; atau melakukan suatu perbuatan yang

diyakini sebagai salahsatu pembatal keimanan dan keislaman.!

Dalam terminologi agama, “kufr”, kata Ibnu Hazam, merupakan
sifat bagi seseorang yang mengingkari sesuatu dengan lisan ataupun hati
dan sebaliknya, ataupun dengan kedua-duanya, dari apa-apa yang
diwajibkan oleh Allah Ta’ala untuk mengimaninya, setelah tegaknya
hujjah pada diri orang tersebut dengan sampainya kebenaran kepadanya.
Atau ia melakukan sesuatu yang diterangkan oleh nash sebagai perbuatan

yang mengeluarkannya dari makna keimanan.’

Kufur sebagaimana penjelasan di atas ialah kufur setelah masuk
Islam dan menyatakan beriman dengannya, bukan kufur yang asal seperti
halnya orang yang memang belum atau tidak beriman dengan Islam. Kufur
setelah berislam dalam terminologi Al-Qur’an disebut “riddah” :

115 Raghib al-Ashfahany, al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an (Makkah : Maktabah Al-Baz, tt.), II,
hlm. 559-560

116 Mungidz ibn Mahmud al-Saqqar, Al-Takfir wa Dlawabithuhu (Rabithah al-*Alam al-Islami, tt.),
him. 9-10

17 1bnu Hazm, Al-lhkam fi Ushul al-Ahkam, editor : Syaikh Ahmad Muhammad Syakir, Jilid I,
hlm. 49-50. Lihat pula, ibid. HIm. 10



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

(,.i el Els J;}Kﬁjwusyéﬁ,«;,@.ﬁ:ﬁj
85,00 g 24, s il 5533

£,
&f&.

Dengan penjelasan di atas, “fakfir” sebagai kata benda dari kata
kerja transitif “kaffara” dapat dipahami sebagai tindakan pengkafiran
seorang muslim. Atau menisbatkan seorang muslim dan siapa saja dari ahli
Kiblat kepada kekufuran (al-kufr al-akbar).

Al-kufr al-akbar berakibat fatal, sebab dapat mengeluarkan
pelakunya dari lingkaran iman dan Islam. Seperti ayat 39 pada surah al-
Bagarah : (GsUA b ab iGN Gl &gl Wil 155385 1538 &ill ), “Adapun
orang-orang yang kafir dan mendustakan ayat-ayat Kami, mereka itu

penghuni neraka. Mereka kekal di dalamnya.”

Juga yang terdapat dalam hadits dari sahabat Junadah bin Abi
Umayyah berikut ini,

‘W? uﬁﬁfﬁjMW\Jss&&u&/ " JU"W LJUJSSL:;&’;
J.;\L&}on\ﬁu:\;a :5,-5\\;&3 -J6 Zsﬁ\&@wi\g@\ﬁi&w.&ub&\

\Cﬂ;**\juﬂjuﬁ&ju Llaw..,ad«.cug_“ 22 Je g 3
9823 4 A0 50 rfmu\”;ﬁ\j MR

118 “Barangsiapa yang murtad di antara kamu dari agamanya, lalu dia mati dalam kekafiran, maka
mereka itulah yang sia-sia amalannya di dunia dan di akhirat, dan mereka itulah penghuni neraka,
mereka kekal di dalamnya.” (QS Al-Bagarah/2 : 217)

119 “Kami masuk menemui ‘Ubadah bin ash-Shomit (ketika beliau terlantar sakit), lalu kami pun
berkata, ‘Semoga Allah memulihkan keadaan kamu, kabarkanlah kepada kami satu hadis yang
dengannya Allah memberi manfaat kepadamu, yang telah engkau dengar dari Nabi ‘alaihissalam.’
Beliau pun berkata, “Nabi ‘alaihissalam mengajak kami, dan kami pun membai’atnya.” Kemudian
ia berkata, “Di antara perjanjian yang diambil dari kami adalah supaya kami membai’atnya untuk
mendengar dan taat di ketika senang dan ketika susah, ketika sukar dan ketika mudah,
mengutamakan beliau (Nabi) daripada diri kami sendiri, tidak berebut (atau mempersoalkan)

221,



SBagian Ketiga

Berbeda dengan “kufr ashghar”. Kufur jenis ini tidak
mengakibatkan pelakunya keluar dari iman dan Islam. Contohnya ialah
lafadh kufr pada Ayat ; (alyiaie i a8y, 3 2 ¢l 55 636 3)3) “Dan
(ingatlah juga), tatkala Tuhanmu mema’lumkan: "Sesungguhnya jika
kamu bersyukur, pasti Kami akan menambah (ni°mat) kepadamu, dan jika
kamu mengingkari (ni'mat-Ku), maka sesungguhnya azab-Ku sangat
pedih".120

Atau dalam hadits Nabi ‘alaihissalam, dari Ibnu Abbas RA :

o

w

Jst5 6 5 1506 sledh el 87 oty alif L psdisvata 51206 5 &)
i & ‘MWY\}&;«%&J\@Jwbﬂs&fﬂs . J6 4

°

121"&35«3&&4\;uu@é;:;a%&gfw,w;ﬁsb\

Dari sudut pihak yang terkena (obyek) pengkafiran, dapat dibagi

menjadi dua :

urusan kepimpinan dari para pemiliknya melainkan sekiranya melihat kekufuran yang nyata, di
mana ada bukti (yang dapat dipertanggungjawabkan) untuk kamu kemukakan kepada Allah.” (HR
Bukhari dan Muslim)

120 S, Ibrahim : 7

121« Dan aku melihat neraka maka tidak pernah aku melihat pemandangan seperti ini sama

sekali, aku melihat kebanyakan penduduknya adalah kaum wanita. Shahabat pun bertanya,
“Mengapa (demikian) wahai Rasulullah?” Beliau ‘alaihissalam menjawab, “Karena kekufuran
mereka.” Kemudian ditanya lagi, “Apakah mereka kufur kepada Allah?” Beliau menjawab,
“Mereka kufur terhadap suami-suami mereka, kufur terhadap kebaikan-kebaikannya. Kalaulah
engkau berbuat baik kepada salah seorang di antara mereka selama waktu yang panjang kemudian
dia melihat sesuatu pada dirimu (yang tidak dia sukai) niscaya dia akan berkata, ‘Aku tidak pernah
melihat sedikitpun kebaikan pada dirimu.’(HR. Bukhari dan Muslim. Penjelasan lebih lanjut,
lihat, Abu Al-Mun’im Musthafa al-Hulaymah, Qawa ’id fi al-takfir, him. 11-15; Sa’id ibn Wahf al-
Qahthani, Nir al-I1slam wa Dhuluméat al-Kufr (Riyadl : Muassasah al-Juraisi, 1421 H), him. 41-46)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
1) Takfir muthlaq : mengkafirkan secara general, tanpa menyebut personal
tertentu, atas suatu perkataan, perbuatan, maupun keyakinannya yang
bertentangan dengan pokok ajaran Islam dan membatalkannya.
2) Takfir mu’ayyan: mengkafirkan seorang muslim tertentu secara
personal. Ini harus beradasarkan pada hujjah yang jelas, terpenuhinya

persyaratan takfir, dan ketiadaan penghalang pengkafirannya.!??

C. Geneologi Takfir: Klasik dan Manifestasi Kontemporer

Para ulama menisbatkan sikap ekstrim dalam beragama kepada
sekte Khawarij dalam Islam. Mereka memisahkan diri dan memberontak
secara demonstratif terhadap Khalifah Ali bin Abi Thalib, setelah beliau
menerima tahkim (arbitrase) dalam perselisihannya dengan Mu’awiyah
Ibnu Abi Sufyan pada peristiwa Siffin tahun 37 H. Sekter Khawarij
berpandangan bahwa tahkim tersebut dapat membawa kepada kekafiran.
Sesaat setelah arbitrase mereka keluar memisahkan diri dari Khalifah ali
bin Abi Thalib dan bermarkas di sebuah desa bernama “Harura’ di
wilayah Irak. Bersebab itu pula mereka dikenal pula sebagai sekte “Al-

Haruriyah”.

Sebagian ahli lainnya berpendapat, sekte Khawarij merupakan
sekte tersendiri dalam Islam, dan bukan lahir seketika setelah peristiwa
Shiffin  maupun tahkim. Peristiwa ini hanyalah momentum yang
dimanfaatkan oleh para Mutatharrif (ekstrimis) dan pemimpin Khawarij

untuk mendeklarasikan eksistensinya.’?® Misalnya,Al-Imam Abu Bakr

122Ahd al-Majid al-Masy’abi, Manhaj lbn Taymiyak fi Mas alat al-Takfir (Riyadl : Maktabah
Adlwa’ al-Salaf, 1418 H), jilid I, him. 193-204

123 Tim Riset Majelis Tinggi Urusan Islam Mesir, Ensiklopedi Aliran dan Madzhab di dunia Islam,

Terj. Masturi Irham, dkk. (Jakarta : Pustaka Al-Kautsar, 2015), him. 331-332



SBagian Ketiga

Muhammad bin Husain al-Ajuri (wafat tahun 360 H), dalam karyanya,
Kitab Al-Syari’ah, menegaskan bahwa Khawarij merupakan kelompok
yang buruk, durhaka kepada Allah dan RasulNya, meskipun mereka
menunaikan shalat, puasa, dan bersungguh-sungguh dalam beribadah.
Semua itu tidak bermanfaat bagi mereka. Meskipun mereka demonstarif
dalam melaksanakan amar ma’ruf nahi munkar, namun juga tak
bermanfaat. Sebab mereka adalah sekelompok orang yang mentakwil Al-
Qur’an sesuka hawa nafsu, dan memalsukan kebenaran kepada kaum
muslimin... Khawarij dan siapapun yang mengikuti madzhab ini
merupakan orang-orang yang bersikeras dalam hawa nafsu, mereka
mewarisi madzhab ini sejak dahulu hingga sekarang. Mereka adalah
kelompok yang suka melakukan pemberontakan kepada para imam dan
pemerintah yang sah, serta menghalalkan darah (pembunuhan) kaum

muslimin.t?*

Teologi kekerasan dan serba-absolut ini menjerumuskan sekte
Khawarij kepada sikap memberontak dan membuat kekacauan di Madinah
atas nama menegakkan kebenaran (amar ma’ruf-nahi munkar), yang
berakhir dengan pembunuhan Khalifah Utsman bin Affan. Selanjutnya
mereka memberontak kepada Khalifah Ali bin Abi Thalib dan tidak
menerima keputusannya menerima arbitrase (tahkim), kemudian membuat
slogan “tidak ada hukum selain hukum Allah,” yang direspon oleh sang

Khalifah dengan pernyataannya yang terkenal, “ucapan kalimat yang haq

124 Al-lmam al-Muhaddits Abu Bakr Muhammad bin Husain al-Ajuri, Kitab Al-Syari’ah, Tahqiq :
Abdullah bin Umar al-Dumayji (Riyadl : Dar Al-Wathan, 1418 H), him. 325-326



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
tapi mereka maksudkan untuk memebela kebatilan,” maka Ali bin Abi

Thalib radhiyallahu ‘anhu pun memerangi mereka.'?®

Bahkan, embrio sikap ekstrim kaum Khawarij dinisbatkan kepada
seseorang yang berlaku latah dan menuduh Rasulullah ‘alaihissalam tidak
berlaku adil dalam membagi harta rampasan perang sebagaimana terbaca

dalam riwayat berikut ini :

N
N

Mﬂf;%ﬁ@&\%&;&y@ J6 L w&;ﬁ@wwwb
sy "I Jus & Je udwré&u,g@w sl B3 46T L
& Js2n b JEB Jast U5\(1 Y]

2 e $ha ag gl 4 06 45 U g}tg&éjﬂ

Eiig i 35 DN T3 Jats g

M“ GRS ) e O 24315 SE Y OTH D5kt fealie 1 Wil
LS Tt leg W o) ) BBt o deg 36 i ) 2k )
f

o

z
<2
P ..

&Mv\-’;wwa}u L;E}lﬂ-‘j
555 e e ff shal o3 gl gilee 32y Sl s 14T 515 25
b o 155 2 5136 s 1067 8 5 55 e e O

Z
Z < (¥

A6 550 S G G Bl 26 b

R e T

£

C;,.\
&

1251pbid. HIm. 327. Baca juga, Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa, Jilid X111, him. 30-31; dan, Nashir
bin ‘Abd al-Karim al-‘Aql, Al-Khawarij : Manahijuhum wa Ushuluhum wa Samatuhum Qadiman
wa Haditsan wa Mawqif al-Salaf minhum (Riyadl : Dar al-Qasim, 1417), him. 27-32

126 Bahwasanya Said Al-Khudri pernah berkata,“Ketika kami bersama Rasulullah, beliau sedang
membagikan sesuatu. Tiba-tiba datanglah Dzul Huwaishirah yang merupakan salah satu penduduk
Bani Tamim. Ia lantas berkata, “Wahai Rasulullah, berlakulah yang adil!” Beliau pun menjawab,
‘Celakalah engkau! Siapa lagi yang bisa adil jika aku sudah (dianggap) tidak adil? Aku sungguh
akan celaka dan rugi jika telah berlaku tidak adil.”Umar pun berkata, ‘Wahai Rasulullah, izinkan
aku memenggal lehernya!’ Beliau pun menjawab, ‘Biarkanlah, (sebab) ia punya kawan-kawan
yang shalat kalian saja masih kalah dengan shalat mereka. Puasa kalian juga masih kalah dengan
puasa mereka. Mereka rajin membaca Al-Qur’an, tapi tidak sampai ke tenggorokan mereka.

(2,



SBagian Ketiga

Sekte Khawarij, kata Ibnu Taimiyah, akan terus muncul dan eksis
hingga akhir zaman, dan tidak terbatas pada sekelompok pengacau pada
masa awal Islam sebagaimana telah dijelaskan.'?” Demikian pula isyarat

dalam hadits berikut ini :

:C_Y'o

1,213 kg 0 8 g
Cmy‘u*’ S AN RPN O ER FIPFHANTGANFTRER S ¢
ERECHREE R JPEEE A P T NE S SR HA Yty

128”’"\”’5-@-12&3“\’“ 39

Fenomena dan manifestasi teologi Khawarij kontemporer dapat

\n

digolongkan menjadi dua?® :

1. Kelompok yang berada di atas manhaj dan konsisten

berpedoman pada pokok-pokok keyakinan Khawarij, termasuk

Mereka keluar dari agama sebagaimana anak panah meluncur dari busurnya, dan besi panah itu
tidak mengenai apapun. Dilihat ujung besinya, tidak ada bekas apa-apa. Dilihat gagangnya, tidak
adaapa-apa. Dilihat bulu panahnya, juga tidak terdapat bekas apa-apa. Tidak ada bekas kotoran
ataupun darah sama sekali di panah itu’.”Abu Said kemudian berkata, “Saksikanlah bahwa aku
mendengar hadits ini dari Rasulullah. Aku juga bersaksi bahwa Ali bin Abi Thalib atelah
memerangi mereka saat aku bersamanya.la lalu mencari laki-laki—yang menjadi ikon mereka
tersebut—hingga ketika jasad orang itu didatangkan, aku memandangnya persis dengan ciri-ciri
yang disampaikan oleh Nabi.” (HR Bukhari dan Muslim)

27 pnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa, Jilid XXVIII, him. 495-496

128 Ali bin abi Thalib berkata, “Aku telah mendengar Rasulullah ‘alaihissalam bersabda”, : “Pada
akhir zaman nanti, akan datang suatu kaum yg muda usianya lagi bodoh. Mereka berkata-kata
dgn kebaikan, akan tetapi mereka keluar dari Islam sebagaimana melesatnya anak panah dari
hewan buruan. Keimanan mereka tidaklah melewati batas tenggorokan (tidak meresap dalam
hati). Karena itu, dimana pun kalian menemukannya, maka bunuhlah mereka. Karena
sesungguhnya membunuh mereka merupakan pahala, yakni pahala pada hari kiamat bagi yg
membunuh mereka (HR. Bukhari)

129 Nashir bin ‘Abd al-Karim al-Aql, Al-Khawarij : Manahijuhum...hlm. 83

2



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
dalam perkara hukum dan sikap mereka terhadap kelompok

lain, seperti Jama ahTakfir wa al-Hijrah.13

2. Kelompok yang secara ideologis berafiliasi kepada, atau
setidaknya menampakkan beberapa pokok keyakinan dan
karakter-karakter dasar Khawarij, namun tidak cukup syarat
untuk mendudukkan mereka sebagai firgah Khawarij secara
total. Contohnya, Jama’ah al-Tawaqquf wa al-Tabayyun,!3!

dan sejenisnya.

130Jamaah ini tumbuh berawal dari penjara-penjara Mesir pasca penangkapan terhadap orang-orang
yang dituduh membangkang terhadap pemerintah tahun 1965 M, di mana tidak berselang lama
setelah itu Sayyid Quthb dan rekan-rekannya dihukum mati atas perintah penguasa Mesir di
zamannya, Jamal Abdun Nashir.

Kaum muslimin yang teguh beragama dan terciduk oleh pemerintah mengalami berbagai bentuk
penderitaan dan penyiksaan di dalam penjara, tidak sedikit dari mereka gugur karena beratnya
siksaan, di iklim yang sarat dengan teror dan penindasan seperti ini lahir pemikiran takfir dan ia
pun mendapatkan respon dari sebagian kalangan.

Pada tahun 1967 M, pihak militer menuntut semua da’i dan kaum muslimin yang dipenjara supaya
mereka mendukung penguasa Jamal Abdun Nashir, maka mereka terbagi menjadi tiga kelompok;
Pertama, kelompok yang bersegera mendukung penguasa dengan harapan pembebasan dan
kembali meraih pekerjaan mereka sebelumnya, mereka pun berani berbicara mengatasnamakan
para da’i yang lainnya; Kedua, kelompok mayoritas dari para da’i yang dipenjara, mereka diam
tidak menentang dan tidak mendukung, pertimbangan mereka adalah bahwa mereka dalam
keadaan terpaksa; dan, ketiga: Kelompok anak muda penuh semangat, mereka menolak
mendukung dan memproklamirkan bahwa pemimpin negara adalah kafir berikut aturannya, lebih
dari itu dalam pandangan kelompok ini, siapa yang mendukung penguasa maka mereka adalah
orang-orang murtad dari Islam dan siapa yang tidak mengkafirkan mereka maka mereka kafir.
(Lebih lanjut lihat, Mani’ bin Hammad al-Juhani, al-Mausu ’ah al-Muyassarah fi al-Adyan wa al-
Madhahib wa al-Ahzab al-Mu ‘ashirah (Riyadl: WAMY, 1420 H), Jilid I, him. 333-340)

181Secara spesifik, kelompok ini tidak menyebut diri dengan nama kelompok/jama’ah tertentu.
Namun secara praktis merepresentasikan sebagian keyakinan firgah Khawarij. Di antaranya,
mereka menyatakan tawaqquf (tidak bersikap) terhadap status keislaman, kekufuran, atau wala’
dan bara’ah dari seseorang , yang belum diyakini sebagai kelompok mereka. (Lebih lanjut lihat,
Nashir bin ‘Abd al-Karim al-‘Aqgl, Al-Khawarij : Manahijuhum...him. 97-98)



SBagian Ketiga

D. Sebab-sebab Terjerumus pada Takfir/ buku rabithah
1) Teologis

a.

-~ ® o ©

Kejahilan.

Pemahaman yang dangkal mengenai dalil-dalil syara’ dan hukum-
hukum syari’ah merupakan karakter dasar Khawarij yang
mengawali fitnah takfir di tengah-tengah umat Islam dengan
mengkafirkan para sahabat, dan bahkan bersikap latah terhadap

Rasulullah ‘alaihissalam.
’gl)}d g }4.’ ch«m@ (..é‘)’\.\a AR (.f.b-\ﬂ;
Bl Ba 135 B LS ) e 5 i

Demikian pula isyarat dari hadits di bawah ini :

ol 2T 3

z

z

..pw\ AV guﬁ\ 1642 33

Sikap ghuluw dan mengabaikan prinsip hikmah dan wasathiyah
dalam beragama

Beragama secara emosional, dan mengabaikan aspek rasionalitas
Kekeliruan pada metode dakwah kontemporer

Kurangnya pemahaman mengenai fikih ikhtilaf

Putus asa

132

“..salah seorang dari kalian memandang remeh shalatnya dibanding shalat mereka, puasanya

dibanding puasa mereka. Mereka membaca Al Qur'an namun tidak sampai ke tenggorokan
mereka. Mereka keluar dari agama seperti melesatnya anak panah dari target (hewan
buruan).”(HR Bukhari)

133 Ali bin abi Thalib berkata, “Aku telah mendengar Rasulullah ‘bersabda”, : “Pada akhir zaman
nanti, akan datang suatu kaum yg muda alaihissalamusianya lagi bodoh. (HR Bukhari)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL

2) Sosial politik

a.

o

e o

@

Berkurangnya wibawa Ulama dan delegitimasi lembaga formal
Penistaan Islam

Kemunkaran yang merajalela

Kemiskinan dan ketidak-adilan

Ketimpangan politik global

Distorsimedia massa dan media sosial

E. Takfir dalam Perspektif Syari’ah
1) Beberapa Masalah Pokok dalam Takfir

a.

Sunnah merupakan penjelas bagi hukum-hukum yang tertera dalam
Al-Qur’an dengan segala cakupan dan batasan-batasannya, tak
terkecuali perkara keimanan dan kekafiran seseorang, kemusyrikan
dan ketauhidan dan seterusnya. Memahami segala pesan dan ajaran
Al-Qur’an tidak dapat dilakukan dengan mengabaikan sunnah dan
hadits Nabi.

Iman merupakan sebuah “pokok™ (ashl) yang memiliki berbagai
“cabang” (syu’bah), di mana setiap cabang tersebut dikategorikan
sebagai “iman”. Yang tertinggi ialah “kalimat syahadat” dan yang
terendah, menyingkirkan duri dari jalan. Di antara cabang-cabang
tersebut, ada yang jika ia tiada, maka hilanglah keimanan dari diri
seseorang secara totalitas. Contohnya, cabang “syahadat”. Namun
ada pula yang sebaliknya, tiadanya satu cabang tidak berdampak
pada hilangnya status keimanan totalitas pada diri seorang
mukmin, seperti menyingkirkan duri dari jalan. Di antara tingkat
keimanan tertinggi dan terendah tersebut terdapat berbagai macam
cabang, di mana setiap cabang memiliki konsekwensi hukum

tersendiri, dan tidak dapat digeneralisir begitu saja. Mesti

1255,



SBagian Ketiga

ditimbang secara adil sesuai dengan petunjuk dalil-dalil
syari’at.Demikian pula perkara kekafiran, kemaksiatan, dan dosa.
Semua cabang-cabangnya merupakan bagian dari kekafiran itu
sendiri, namun sesuai dengan kadar dan tingkatannya masing-
masing.

Keimanan merupakan keterkaitan antar tiga-dimensi sekaligus;
pembenaran dengan qolbu, pernyataan verbal dengan lisan, dan
perbuatan dengan organ tubuh. Jika keyakinan dan pembenaran
dengan hati itu lenyap dari diri seseorang maka hilanglah keimanan
pada dirinya. Berbeda dengan perbuatan organ tubuh, jika ada
sesuatu yang luput dari seseorang, maka permasalahan ini harus
dijelaskan secara terperinci.

Sebagaimana kesyirikan, ada yang ashghar dan akbar, demikian
pula kekafiran; ada kufr ashghar dan kufr akbar. Keduanya
merupakan dua hal yang berbeda, termasuk dampak dan segala
konsekwensinya.

Tidak otomatis menyematkan keimanan pada diri seseorang hanya
karena adanya cabang keimanan yang tampak pada dirinya,
demikian pula kekafiran. Sebagaimana seseorang yang mengetahui
sedikit tentang masalah kedokteran tak mesti disebut sebagai

“dokter”. 13

134 3aid bin Wahf al-Qahthani, Qadliyat al-Takfir fi Diaw’ al-Kitab wa al-Sunnah, hlm. 31-34.
Lihat pula, Abd Latief Hasan Alu Syaikh, Ushul wa Dlawabith fi al-Takfir, Editor: ‘Abd salam
Nashir Alu Abd karim, him. 31-47



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

2) Bahaya dan Peringatan Keras Terhadap Takfir

Takfirmerupakan hukum agama yang sangat mendasar dan harus
ditetapkan berdasarkan syara’, bukan berdasarkan pertimbangan agliyah
semata. Akal bisa saja menilai suatu pernyataan benar atau salah, namun
tidak setiap kesalahan dapat divonis sebagai kekafiran dalm timbangan
syara’. Sebagaimana halnya, tidak setiap sesuatu yang dinilai benar oleh

akal, secara otomatis diakui oleh syara’ 1%

Keislaman seseorang yang ditetapkan berdasarkan keyakinan tidak
dapat dinistakan begitu saja dengan alasan-alasan yang bersifat dugaan
(dhann). Sebab itu Al-Qur’an dan Sunnah memberikan peringatan yang

sangat keras terhadap prilaku takfir. Firman Allah :

) A a1 Vs S B s s e ) T 5l Wl g

Vii’qu.xfgﬂ;ffw & 355 G sl oz uyw Lﬁy Zad el

136 ¢ 5 u,l.uj&&\fa&\ u\ |55 25Tl B 28 18 2

Wi///%zg*J‘uf&@°;ui T sk A8 35 w-YJL};- ]
1374:1_3

135 |bnu Taimiyah, Dar’u Ta’arud! al- ‘Agl wa al-Naqg| (), jilid 1, him. 242

13 Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi (berperang) di jalan Allah, maka
telitilah (carilah keterangan) dan janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan
"salam" kepadamu, "Kamu bukan seorang yang beriman" (lalu kamu membunuhnya), dengan
maksud mencari harta benda kehidupan dunia, padahal di sisi Allah ada harta yang banyak.
Begitu jugalah keadaan kamu dahulu, lalu Allah memberikan nikmat-Nya kepadamu, maka
telitilah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu kerjakan. ”(QS Al-Nisa’:40)

187 “Siapa saja yang berkata kepada saudaranya,” Hai Kafir”. Maka akan terkena salah satunya
jika vonisnya (pengkafiran) itu benar, dan jika salah, maka akan kembali kepadanya (yang
mengkafirkan itu).( “Siapa saja yang berkata kepada saudaranya,” Hai Kafir”. Maka akan

25,



SBagian Ketiga

B sl o Jns J6 ¢ L;ﬁy\;h,u" RO
138!! oz RTIR g e %% 2|
M J.ag; M}A j g}.)d B Mgf |

Takfir dapat pula dikategorikan sebagai penghalalan (istibahah)
atas sesuatu yang di haramkan oleh Allah, yaitu menjaga kehormatan dan
kemuliaan seorang mukmin. Tentu pernyataan mengkafirkan seorang
mukmin merupakan bagian dari penistaan atas kehormatan dirinya yang

terbesar'3®, sebagaimana ditegaskan oleh Nabi ‘alahissalam :

s i g e s s e 18 izl (K0 it 55

140\_1_& (if:u.’: L}/

Pengkafiran (takfir) atas seorang muslim melahirkan beberapa

konsekuensi hukum, di antaranya#* :

a. Tidak halal bagi suami ataupun isteri untuk berkumpul bila
salahsatu dari keduanya dikafirkan, dan wajib dipisahkan.

b. Berdasarkan pertimbangan maslahat, anak-anaknya tidak boleh
berada di bawah asuhannya sebab dikhawatirkan orangtua yang

sudah ditakfir akan mempengaruhi mereka.

terkena salah satunya jika vonisnya (pengkafiran) itu benar, dan jika salah, maka akan kembali
kepadanya (yang mengkafirkan itu).(HR Bukhari dan Muslim)

138 Dari Tsabin bin Dlahhak al-Anshari, Rasulullah ‘alaihissalam bersabda,”Melaknat seorang
mukmin sama dengan membunuhnya, dan menuduh seorang mukmin dengan kekafiran adalah
sama dengan membunuhnya.”(HR. Muslim)

139Mungidz ibn Mahmud al-Saqgar, Al-Takfir wa...him. 14

140 Dari Tsabin bin Dlahhak al-Anshari, Rasulullah ‘alaihissalam bersabda,”Melaknat seorang
mukmin sama dengan membunuhnya, dan menuduh seorang mukmin dengan kekafiran adalah
sama dengan membunuhnya.”( HR Bukhari dan Muslim)

14153id bin Wahf al-Qahthani, Qadliyat...hIm. 41-42


http://library.islamweb.net/hadith/RawyDetails.php?RawyID=2014

ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
c. Kehilangan wilayah dan nushrah dari masyarakat muslim
umumnya.
d. Wajib diadili pada Pengadilan Syari’ah untuk mendapatkan
ketetapan hukum sebagai orang murtadd.
e. Jika meninggal dunia mendapatkan laknat Allah dan dijauhkan
dari rahmatNya, serta kekal di neraka.
f. Tidak boleh dido’akan dan dimohonkan ampunan kepada Allah
berdasarkan FirmanNya :
235 2 5 LS 3T Gl ki BT ol 0 L

2
T 0z

142@343.-‘ Lo 381 A HS

3) Beberapa Perkara yang Menggugurkan (Mawdini’ al-Takfir)

a. Kejahilan

143 « w227 2 oo
o Deand B
b. Kesalahan (khatha’) dalam perkataan dan atau perbuatan yang

berimplikasi pada kekafiran.

142 Tiadalah sepatutnya bagi Nabi dan orang-orang yang beriman memintakan ampun (kepada
Allah) bagi orang-orang musyrik, walaupun orang-orang musyrik itu adalah kaum kerabat(nya),
sesudah jelas bagi mereka, bahwasanya orang-orang musyrik itu adalah penghuni neraka
jahanam.(QS Al-Taubah:113)

143 Kemudian, sesungguhnya Tuhanmu (mengampuni) bagi orang-orang yang mengerjakan
kesalahan karena kebodohannya, kemudian mereka bertaubat sesudah itu dan memperbaiki
(dirinya), sesungguhnya Tuhanmu sesudah itu benar-benar Maha Pengampun lagi Maha

Penyayang. (QS. Al-Nahl/16:119)



SBagian Ketiga

hode B 05 3,08 Bkt b 5 S o fb\ L FUL (&A& -
144, .
)
Hadits Nabi :

P
T J/;w

@00 J6 dos e Jo d 32 O g sgp)wud\u;
e ua i s Sy sl g 2 o) Sate

c. Suatu perkataan, dan atau perbuatan yang dilakukan secara
terpaksa, dan bukan atas pilihannya sendiri (ikrah).
& o oSt el sl 6 ;f» ) ) e A S
M0 ke 1le 2y & o3 Lied il pis KL
d. Keliru dalam ta 'wil. Seseorang yang jatuh pada perkataan, dan atau
perbuatan kekafiran secara tidak sengaja sebab takwil yang keliru
terhadap dalil-dalil syara’.
e. Seseorang yang jatuh pada perkataan, dan atau perbuatan kekafiran
bersebab taqglid, dan ia tidak mempunyai ilmu serta pengetahuan
mendalam tentang agama. Orang yang seperti ini, menurut lbnu

Taimiyah, dimaafkan hingga dilakukan igamat al-hujjah.'4’

144 Dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang ada dosanya)
apa yang disengaja oleh hatimu. Dan adalah Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS
Al-Ahzab:5)

145 Dari Ibnu ‘Abbas Radhiyallahu anhuma bahwa Rastlulldh ‘alaihissalam bersabda,
"Sesungguhnya Alldh Ta’ala memaafkan kesalahan yang tidak disengaja dan kesalahan yang
dilakukan bersebab lupa dari umatku serta kesalahan yang dilakukan secara terpaksa.” (HR lbnu
Majah)

146 “Barangsiapa yang kafir kepada Allah sesudah dia beriman (dia mendapat kemurkaan Allah),
kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa),
akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah
menimpanya dan baginya azab yang besar.”’(QS Al-Nahl: 106)

147 Ibnu Taimiyah, Majmu’ al-Fatawa, Jilid 11, hlm. 106/107



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
4) Kaidah-Kaidah Takfir
a. Takfir adalah hukum syara’ yang menjadi hak prerogatif Allah dan
RasulNya. Kita tidak memiliki hak mengkafirkan seseorang atau
kelompok tertentu kecuali dengan bukti-bukti nyata dan dalil-dalil
yang meyakinkan, bukan berdasarkan pada dugaan dan spekulasi
(dzann).

b. Menghukumi keimanan seseorang secara dzahir

\
o
\

7o G W P // // @ ‘/ [ 2 (7o < e

c. Sebagaimana keimanan, kekafiran juga bertingkat-tingkat.

148 Dari Usamah bin Zaid radhiyallahu ‘anhu, dia berkata, “Kami pernah dikirim oleh Rasulullah
dalam suatu peperangan, lalu kami sampai di Al Hurugat daerah Juhainah pada pagi harinya, tiba-
tiba saya berjumpa dengan seorang laki-laki, dia berkata, ‘Laa llaaha Illallah,” dan saya
menikamnya. Tiba-tiba terlintas dalam pikiran saya akan kejadian tersebut, lalu saya tuturkan hal
ini kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam, maka beliau bertanya, “Apakah dia telah
mengucapkan kalimat Laa Ilaaha Illallahu, lalu kamu membunuhnya?!” Usamah berkata, lalu
saya berkata, “Wahai Rasulullah, bahwasanya dia mengucapkan kata tersebut karena takut pedang
(dibunuh)!” Beliau bertanya kembali, “Kenapa kamu tidak membelah hatinya hingga kamu tahu
apakah dia telah mengucapkannya atau tidak?!” Tak henti-hentinya Beliau mengulang-ulangi
perkataannya itu pada saya, hingga seolah-olah aku berkeinginan masuk Islam. Usamah berkata,
Sa’ad berkata, “Adapun saya, demi Allah saya tidak membunuh seorang muslim hingga ia dibunuh
oleh Dzu al-Buthain yaitu Usamah.” Seorang laki-laki berkata, “Bukankah Allah berfirman, (Al
Anfal, 39)? Lalu Sa’ad berkata, “Sungguh kami telah berperang sehingga tidak menimbulkan
fitnah, adapun engkau (Usamah) dan para sahabatmu ingin memerangi sehingga menimbulkan

fitnah!” (HR Muslim)



SBagian Ketiga

d. Berhati-hati melakukan takfir dengan memenuhi segala syarat
(syuruth al-takfir ) dan meneliti perkara-perkara yang
menggugurkannya (mawani’ al-takfir).

e. Tidak mengkafirkan seseorang yang melakukan suatu dosa besar,
selama ia tidak menghalalkannya.

f. Membedakan antara takfir muthlaq dan takfir mu’ayyan.

g. Tindakan, dan atau perbuatan yang berimplikasi kepada kekafiran

tidak secara otomatis di-takfir.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

AL-WASATHIYAH : MODERASI PAHAM & PENGAMALAN
ISLAM

Muh. Waluyo, Lc., M.A & Mulkhlis Rahmanto, Lc., M.A.*°

A. Pendahuluan

Dalam diskursus prilaku keberagamaan umat, terdapat dua sikap yang
paradoks; ifrath (ekstrim kanan), sebagai sikap ekstrem atau berlebihan dalam
menjalankan agama, dan sebaliknya tafrith (ekstrim Kiri) yaitu sikap ekstrem atau
berlebihan dalam mengurangi ukuran yang semestinya dalam beragama.
Paradoksi beragama dalam tradisi tiga agama besar di dunia tampak dalam prilaku
keberagamaan Yahudi dan Nashrani, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an.
Misalnya saja, sikap orang-orang Yahudi yang berlebihan merendahkan harkat
dan martabat Nabi Isa ‘alaihissalam yang mereka yakini sebagai “anak pezina”
(tafrith). Sementara orang-orang Nashrani melabelinya sebagai “anak Tuhan”

yang menunjukkan sikap berlebihan dalam menyanjungnya (ifrath).t>

149 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN
Surakarta.

150 Anggota Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020,
Dosen Prodi Ekonomi Syariah FAI Universitas Muhammadiyah Yogyakarta

151 Kedua sikap tercela tersebut difirmankanNya :
e AJAi 5 ) 4D Y 13n05 Gl st ) ) Las e G gependlly ) (19 o S o 5 AT 152830
REgT

“Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka sebagai tuhan selain Allah
dan (juga mereka mempertuhankan) Al Masih putera Maryam, padahal mereka hanya disuruh
menyembah Tuhan yang Esa, tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia. Maha suci
Allah dari apa yang mereka persekutukan.” (QS. Al-Taubah/9:31)

UGk olal 18 Lag g e 1030 1l S La Gogth A1, G0 LA i 361 455 1 160 e g 4, 2l

“Maka Maryam membawa anak itu kepada kaumnya dengan menggendongnya. Kaumnya berkata:
"Hai Maryam, sesungguhnya kamu telah melakukan sesuatu yang amat mungkar. Hai saudara



SBagian Ketiga

Ekstrimisme kanan juga terfomulasikan dalam kalangan kaum Brahmana
Hindu beraliran keras, Rahib-Rahib Kristen yang bertindak sewenang-wenang dan
aliran lain yang berprinsip menyiksa diri dan mengaharamkan rezeki yang baik-
baik serta perhiasan yang telah dihalalkan oleh Allah untuk hamba-hamba-Nya.
Sedangkan ekstrimisme kiri juga tercermin pada aliran “mazdak” yang lahir di
Persi. Permisivisme mutlak merupakan ajaran mendasar mereka. Permisivisme
mutlak memperkenankan manusia melepaskan kendali dalam mengambil dan
menggunakan segala sesuatu, hingga terhadap kehormatan yang suci menurut

fitrah manusia. %2

Dalam tradisi bangsa Arab jahiliyah juga lahir sikap ekstrimisme dengan
memutar balikkan timbangan penghalalan dan pengharaman. Mereka
menghalalkan minuman keras, riba yang berlipat ganda, melecehkan wanita serta
menghalalkan membunuh anak perempuan mereka dengan cara menyembelihnya
atau menguburnya hidup-hidup.>® Sementara di lain segi mereka mengharamkan
atas diri mereka hal-hal yang baik dari tanaman dan binatang, kemudian
menjadikan semua ini sebagai hukum agama. Ekstrimisme ini telah dikisahkan di

dalam beberapa ayat al-Qur’an, di antaranya adalah surat al-An’am ayat 137-138:

35 e oaile 1555 SRS CRISES L V3T B Gl ip e 65 SIS
oo V) el ¥ e Easg 26T o (05 09k Ug sk Al U s
T ol 2.8 . of~ & _ o 7 ;}e./ é ® /?/‘, <8 }lﬂ. o, ws B /a./;/ ° °« 2 ’:.‘.’
o i\.-:l-c' ;\j)ﬁ‘ L@-:.l-c ﬁ\»\ v..w\ OJ;J\g Y (\a.:b )}@.19 R (Lx_’\j V‘?'?"Ji AN

Qg7ar 1987 g

“Dan Demikianlah pemimpin-pemimpin mereka telah menjadikan
kebanyakan dari orang-orang musyrik itu memandang baik membunuh

perempuan Harun, ayahmu sekali-kali bukanlah seorang yang jahat dan ibumu sekali-kali
bukanlah seorang pezina." (QS. Maryam/19:27-28)

152 Qardhawi, 1985.
153 Rahikul Mahtum , Mubarak Furi 2004



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

anak-anak mereka untuk membinasakan mereka dan untuk mengaburkan
bagi mereka agama-Nya. Dan kalau Allah menghendaki, niscaya mereka
tidak mengerjakannya, maka tinggalkanlah mereka dan apa yang mereka
ada-adakan. Dan mereka mengatakan: ‘Inilah hewan ternak dan tanaman
yang dilarang; tidak boleh memakannya, kecuali orang yang kami
kehendaki’, menurut anggapan mereka, dan ada binatang ternak yang
diharamkan menungganginya dan ada binatang ternak yang mereka tidak
menyebut nama Allah waktu menyembelihnya, semata-mata membuat-
buat kedustaan terhadap Allah, kelak Allah akan membalas mereka
terhadap apa yang selalu mereka ada-adakan.”

Syeikh as-Sa’di (2005) dalam kitabnya Taisirul Karimir Rahman Fi Tafsiri
Kalamil Manan menjelaskan bahwa ekstrimisme bangsa Arab Jahiliyah ini
disebabkan oleh beberapa hal, seperti rusaknya akal pikiran, sempitnya
pengalaman, dan kebodohan yang akut. Sementara Imam asy-Syaukani (2001)
dalam Fathul Qodir mengungkapkan kisah nyata dengan mengutip pendapatnya
Qotadah bahwa ada seorang Arab pada zaman Jahiliyah yang tega menghabisi

nyawa anaknya karena dia takut jatuh miskin.

Selain di Arab, ekstrimisme juga terjadi di Barat. Dunia barat kini tengah
menghadapi problem homoseksual yang sangat serius. Pemimpin-pemimpin
gereja semakin terdesak opininya, karena selain mendukung praktik ini dengan
alasan hak asasi manusia, sebagian pemuka Kristen dan cendekiawannya pun telah
menjadi pelaku homoseksual atau lesbianisme. Padahal kalau kita lihat sejarah,
dulu dunia barat memperlakukan kaum homoseks dengan sangat kejam dan sadis.
Robert Held dalam bukunya Inquissition, sebagaimana dikutip oleh Husaini
(2005), memuat foto-foto dan lukisan yang sangat mengerikan tentang kejahatan
Inquisisi yang dilakukan tokoh-tokoh gereja saat itu. Dipaparkan lebih dari 50
jenis dan model alat-alat penyiksa yang sangat brutal, seperti alat pembakaran
hidup-hidup, pencukilan mata, gergaji pembelah tubuh manusia, pemotongan
lidah, alat penghancur kepala, pengebor vagina, dan berbagai alat serta model

siksaan lainnya. Sekitar 85 persen korban penyiksaan dan pembunuhan adalah



SBagian Ketiga

wanita. Antara tahun 1450-1800, diperkirakan sekitar 2 sampai 4 juta wanita telah
dibakar hidup-hidup di dataran Katolik maupun Protestan Eropa. Dalam buku itu
juga digambarkan bahwa pelaku homoseksual digergaji hidup-hidup. Mencermati
kasus ini, dapat dikatakan bahwa dunia barat berangkat dari titik ekstrim ketitik
ekstrim lain. Berdasar fenomena itu Allah menegaskan :

SIS R RNV

“Wahai Ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu,
dan janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar.”
(QS. Al-Nisa’/4:171)

Setelah Muhammad SAW wafat kemudian muncul beberapa aliran dalam
tubuh umat Islam terutama pada zaman Ali bin Abi Tholib. Pada saat itu Khawarij
dan Syiah mulai berani menampakkan diri dan bermunculan amalan-amalan
menyimpang baik Aqgidah, Ibadah maupun akhlak dan kemudian muncul gerakan-
gerakan yang melampaui batas dan jauh dari sikap washathiyah (moderat).
Fenomena seperti itu terus terjadi sampai pada masa sekarang dan sikap berlebih
lebihan (Ifrath), meremehkan (tafrith), kasar (Jafa’) adalah pemendangan yang
sudah biasa muncul disebagian gerakan Islam.

Istilah al-wasathiyah dewasa ini mengalami berbagai upaya pembiasan
sehingga terlihat keluar dari maknanya yang Islami dan asli; jauh dari posisi
utamanya sebagai karakteristik inti pedoman Islam dalam berfikir, menjalani
hidup, mengkaji, mengaplikasikan, menerapkan, mengevaluasi, penerapan nilai
dan pokok-pokok ajaran Islam. Istilah ini telah disimpangkan dari makna aslinya

hingga tampak tidak memiliki hubungannya sama sekali dengan makna moderat.

Dalam praksis kehidupan kontemporer, kedua sikap tafrith dan ifrath
tersebut justeru tidak sedikit mewarnai model dan gaya keberagamaan Kita,
terlebih di Negara-negara muslim tingkat pluralitas etnik dan budaya yang tinggi.

Tampak sebagian umat Islam cenderung bersikap sangat kaku, dan bahkan keras



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dalam mengartikulasikan paham keagamaan yang diyakininya, tanpa memberi
ruang perbedaan sedikitpun. Di sisi lain, kita dapat menyaksikan sebagian lagi
begitu kendor, dan bahkan permisif dalam beragama dengan mengadopsi berbagai
ekspresi budaya dan pemikiran asing yang menyimpang. Kedua kecenderungan

ini merupakan manifestasi dari sikap ghuluw.

Dalam konteks ini, penting bagi kita untuk menguraikan kembali sifat-sifat
dasar Islam, yang membedakannya dari tradisi agama-agama, dan budaya lainnya.
Salah satu karakteristik Islam yang dititahkan Allah Ta’ala dalam Kitab-Nya ialah

predikatnya sebagai “ummatan wasatha” (umat tengahan).

gt e Jp2n 0,555 01 o eiieh 14,50 sy 241 20l 235

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat
yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia
dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” Al-
Bagarah: 143

Kemudian umat Muhammad dijadikan umat pilihan terbaik dengan Rasul

pilihan yang dibekali dengan kitab al Qur’an yang sempurna,
ale Gty S0 6 g G W Bt iy sl 2y ity

“Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa
kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang
diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap Kitab-Kitab yang lain
itu”. Al Maidah: 48

Pengertian Al-Wasathiyah
1. Makna Etimologi

Ibnu Faris menjelaskan dalam kitab “Maqayisul- Lughah” bahwa
rangkaian huruf (- 0+ 5) menunjukan makna adil dan pertengahan. Perkara yang

paling adil adalah 4kwgi(yang paling tengah). Allah Swt. berfirman, “...sebagai



SBagian Ketiga

umat yang pertengahan.” (Al- Bagarah:143). Umatan Wasathan adalah kaum
yang paling mulia dan paling bermartabat. Ibnu Mandzur berkata, “Pertengahan
sesuatu adalah bagian yang berada di antara dua ujung. Seorang penyair berkata:
“Jika aku bepergian, tempatkanlah aku di tengah-tengah! Karena aku lelaki tua

yang tidak mampu menjinakkan kuda yang liar.”

Penyair ini bermaksud, “Tempatkanlah aku di tengah-tengah kalian; di
mana kalian dapat memperhatikan dan melindungiku! Jika aku berada sendirian
di depan atau di belakang kalian, saya kawatir hewan tungganganku memberontak
kepadaku.’® Bahwa sl s4) (sesuatu yang ada di tengah) adalah 4l

Alse g(hal yang paling utama dan lurus).*%®

Fairuz Abadi berkata, “Tengah (al-wasath) dari segala sesuatu adalah yang
paling terbaik. Allah Swt. berfirman, °...demikianlah Kami telah menjadikan
kalian sebagai umat yang pertengahan.’ (Al-Bagarah:143), artinya: yang paling

adil dan terbaik.%®

Ibnu Manzur menukil perkataan seorang Arab Badui yang berkata kepada
Imam Hasan, “Ajarkanlah kepadaku agama yang pertengahan, bukan yang
berlebihan sehingga menyimpang jauh dan bukan pula yang tidak lengkap
sehingga banyak yang gugur terabaikan!” Kemudian Ibnu Mandzur mengomentari
perkataan di atas, “Yang dimaksud dengan pertengahan di sini adalah perkara yang
berada di tengah-tengah, antara yang berlebihan dan yang lalai. Ali bin Abi Thalib
mengatakan., “Orang yang terbaik adalah orang yang berada di tengah-tengah; di

154 Lisanul-Arab Juz: 7 Hal: 428
155 1bid. Hal: 142
156 Al-Qaamus Al-Muhith, Fairuz Abadi Juz: 3, Hal: 142



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

mana orang yang lalai berusaha untuk mencapainya dan orang yang berlebihan

kembali bersamanya.”*®’

Pendapat yang semakin memperjelas makna etimologi ini, di antaranya
adalah perkataan seorang penyair: Dahulu, dia berada di tengah-tengah;
kemudian ia terpisahkan oleh peristiwa peristiwa hingga ia pun menjadi berada

di ujung.

Penyair ini dapat menggabungkan antara makna pertengahan dan
pinggiran dalam rangkaian kalimat secara cerdas. Hal ini menjelaskan perbedaan
antara makna sikap tengah-tengah dan sikap yang ekstrim.

2. Makna Terminologi

Arti al-wasathiyah secara istilah, adalah sebuah kondisi terpuji yang
menjaga seseorang dari kecenderungan menuju dua sisi/sikap yang ekstrem, sikap
berlebih-lebihan dan melalaikan. Al-Wasathiyah, juga bisa diartikan dengan
kondisi seimbang dan setara antara dua sisi; di mana satu sisi/aspek tidak
melampaui aspek yang lain; sehingga tidak ada yang berlebihan dan tidak pula
melalaikan, tidak melampaui batas dan mengurangi. Al-wasathiyah adalah juga
merupakan sikap mengikuti yang lebih utama, lebih pertengahan, lebih baik dan

lebih sempurna.t°®

DR. Yusuf Al-Qardhawi mengatakan, “Kata Wasathiyah juga
diungkapkan dengan istilah tawazun (seimbang) yaitu bersikap tengah-tengah dan
seimbang antara dua aspek yang saling berseberangan; di mana salah satu aspek

tidak mendominasi seluruh pengaruh dan menghilangkan pengaruh aspek yang

157 Lisanul-Arab Juz: 7 Hal: 431
1%8 Wasathiyatul-Islam, DR. Ahmad Umar Hasyim Hal: 7



SBagian Ketiga

lain; di mana salah satu aspek tidak mengambil hak yang berlebihan sehingga

mempersempit hak aspek yang lain.

Contoh aspek-aspek yang saling berseberangan adalah aspek ruhiyah
(spiritual) dan madiyah (materiil); aspek individual dan aspek kepentingan
kolektif; aspek realitas dan idealis; aspek yang sikap konstan (dogmatik) dan aspek
yang mungkin berubah-rubah. Adapun makna seimbang di antara kedua aspek
yang berlawanan, adalah membuka ruang masing-masing aspek secara luas;
memberikan hak masing-masing secara adil dan seimbang, tanpa penyimpangan,
berlebih-lebihan, pengurangan, tindakan melampaui batas atau merugikan.*>®

C. Al-Wasathiyah Dalam Al-Qur An Dan Sunnah

Kata “ wasatha dan turunannya disebutkan dalam Al-Qur an di beberapa

tempat, diantaranya bermakna:

1) Wasathiyatu al-Sya’air (moderat dalam syiar); seperti yang
disebutkan dalam firman Allah “...dan janganlah kamu mengeraskan
suara dalam shalatmu dan jangan pula kamu merendahkannya; dan
carilah jalan tengah di antara keduanya". (al-Isra’:110).

2) Wasathiyatu al-infaq (moderat dalam berinfak); sebagaimana dalam
firman Allah., “...dan orang-orang yang apabila membelanjakan
(harta), mereka tidak berlebih-lebihan dan tidak (pula) kikir; dan
adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah di antara yang demikian.”

(al-Furgan: 67); juga dalam firman-Nya, “...dan janganlah kamu

menjadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah kamu

terlalu mengulurkannya!” (al-Isra’: 29).

159 Al-Khashaaish Al-"Aamah fil-Islam, DR. Yusuf Al-Qardhawi, Hal: 115



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

3) Wasathiyatu as-suluk (moderat dalam perilaku); seperti dalam firman
Allah,. “...dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan rendahkanlah
suaramu!” (Lugman:19); juga dalam firman-Nya, “Makan dan
minumlah, dan janganlah berlebih-lebihan! Sesungguhnya Dia (Allah)
tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.” (al-A’raf: 31).

4) Wasathiyatu al-mu’amalat (moderat dalam transaksi); sebagaimana
dalam firman Allah, “...dan sempurnakanlah takaran dan timbangan
secara adil!” (al-An’am: 152).

5) Wasathiyatu al-qadha’ (moderat dalam peradilan); seperti dalam
firman Allah, “...damaikanlah di antara keduanya (yang berselesih)
secara adil; dan hendaklah kamu berlaku adil!” (al-Hujurat: 9).

6) Wasathiyatu al-khairiyah (moderat sebagai umat terbaik);
sebagaimana dalam firman Allah., “Demikianlah, Kami telah
menjadikan kalian (umat Islam) sebagai umat pertengahan.” (al-
Bagarah:143); juga dalam firman-Nya, “Berkata seorang yang paling
baik di antara mereka, “Bukankah aku telah mengatakan kepada
kalian, “Hendaklah kalian bertasbih (kepada Tuhan)?” (al-Qalam:
26).

7) Wasathiyatu al-zaman (pertengahan dalam waktu); seperti disebutkan
dalam firman Allah., “...peliharalah semua shalat(mu) dan
(peliharalah pula) shalat al-wusthaa!*6®” (al Bagarah: 228). Makna
shalat pertengahan (al-wusthaa) di sini tidak lantas menyimpang
kendati yang dimaksudkan adalah sholat shubuh atau sholat ashar
(sesuai pendapat yang terkuat), atau bahkan shalat-shalat yang lain,

sebagaimana yang dijelaskan dalam beberapa kitab tafsir. Sebab yang

160 Shalat wusthaa ialah shalat yang di tengah-tengah dan yang paling utama. ada yang berpendapat,
bahwa yang dimaksud dengan shalat wusthaa ialah shalat Ashar. menurut kebanyakan ahli hadits,
ayat ini menekankan agar semua shalat itu dikerjakan dengan sebaik-baiknya.



SBagian Ketiga

dimaksudkan dengan kata “alwustha” di sini adalah isyarat terhadap
waktu, bukan yang lain.

8) Wasathiyatu al-makan (pertengahan dalam tempat); sebagaimana
dalam firman Allah., “Kemudian mereka (kuda-kuda perang)
menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh.” (al-‘Adiyat: 5). Ayat
ini memberikan isyarat pertengahan tempat; karena kudakuda perang
tersebut berlari kencang ke tengah-tengah pasukan musuh, memecah

dan merusak barisan mereka.

Wasathiyah (moderat) terdapat pada sunnah Nabi SAW., baik tersurat

(lafdzi) ataupun tersirat (maknawi), di antaranya:

1) Rasulullah SAW. bersabda,

Iserily clypadfy 63 1p33S e V) AsT 0 S s 5 G )
ey B G g5 a5l 55l

“Sesungguhnya agama ini adalah mudah. Tidaklah seseorang
berlebih-lebihan dalam melaksanakan agama ini, melainkan dia
akan dikalahkan. Maka lakukanlah seperti yang diperintahkan;
atau lakukan apa yang mendekatinya; berbahagialah dan
memohonlah pertolongan di waktu pagi, petang dan di waktu
malam!”” (HR. Bukhari).16!

2) Rasulullah SAW. berdoa,

Ol ool ol 20y Clmalt 3 J awlly ¢ oy il @ dadl Sty

“Aku memohon kepada-Mu kesederhanaan dalam kefakiran dan
kekayaan; dan sikap adil di kala marah atau rida.” (HR. Ibnu
Hibban).12

3) Rasulullah SAW. bersabda,

161 Shohih Bukhari, Kitab Bad'il-wahyu Bab: Ad-Diin Yusrun, Jilid: 1 Hal: 23
162 Shohih ibnu Hibban; Jilid: 5 Hal: 305

=2



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

siots o ol o a0 s 4 sl gy
(G ol s 8 S 0 g 138 Gl

“Demi Allah, aku adalah orang yang paling takut dan bertakwa
kepada Allah SWT. di antara kalian semua. Meskipun begitu, aku
berpuasa dan berbuka; sholat dan tidur; dan aku juga menikahi
perempuan. Barangsiapa yang tidak suka dengan sunnahku, ia
bukanlah termasuk golonganku.” (HR. Bukhari).163

4) Diriwayatkan dalam hadits Anas ra.,

“Rasulullah SAW. berbuka pada suatu bulan, hingga kami mengira
beliau tidak berpuasa pada bulan itu. Beliau juga berpuasa hingga
kami mengira beliau tidak pernah berbuka (berhenti berpuasa). Ketika
kamu hendak menyaksikan Beliau shalat malam, kamu akan
mendapatkannya sedang shalat; dan ketika kamu ingin

menyaksikannya tidur, kamu juga akan melihatnya tidur.” (HR.
Bukhari).164
5) Dijelaskan pula dalam hadits riwayat Anas bin Malik., bahwa Nabi

SAW. memasuki masjid dan melihat tali terbentang di antara dua tiang.
Beliau pun bertanya, “Tali apakah ini?”” Kami menjawab, “Ini adalah
tali milik Zainab yang ia gunakan untuk bersandar jika merasa lelah.”
Maka, Beliau pun bersabda, “Lepaskanlah tali ini! Sholatlah kalian
dalam keadaan giat! Jika sudah merasa lelah, maka tidurlah!” (HR.
Bukhari).’®® Dalam riwayat lain, beliau berkata kepada Zainab,
“Jikakamu mengantuk, maka tidurlah!”.

6) Diriwayatkan dari Aisyah ra., “Khaulah binti Hakim bin Umayah bin
Harits bin Augash As-Sulamiyah, istri Utsman bin Madh un, datang
menemuiku. Rasulullah Saw. menyaksikan penampilan buruk Khaulah.
Beliau berkata kepadaku, “Wahai Aisyah, alangkah buruk penampilan
Khaulah!” Aku menjawab, “Wahai Rasulullah, ia bagaikan wanita yang

163 At-Targhib wat-Tarhib; Jilid: 3, Musnad Ahmad: Jilid: 3 Hal: 385
164 Shohih Bukhari, Kitab: Bad'il-Wahyi Bab: Kaifa Kaanat SholatuNabi; Jilid: 1 Hal: 283
165 |bid; Bab: Maa yukrahu minat-Tasyadud fil-Ibadaat; Jilid: 1 Hal:386



7)

8)

SBagian Ketiga

tidak mempunyai suami. Suaminya selalu berpuasa di siang hari dan
sholat di malam hari; maka ia pun membiarkan dirinya dan tidak
merawatnya.” Maka, Rasulullah SAW. mengirimkan pesan kepada
Utsman bin Madh'un, “Wahai Utsman, apakah kamu tidak menyukai
sunah-sunahku?” Utsman menjawab, “Demi Allah, tidak, wahai
Rasulullah! Sebaliknya, saya ingin mengikuti sunnahmu.” Rasulullah
Saw. bersabda kepadanya, “Sesungguhnya aku tidur dan melakukan
sholat; berpuasa dan berbuka; juga menikahi wanita. Takutlah kepada
Allah, wahai Utsman! Ketahuilah bahwa keluargamu melalui hak yang
wajib kamu tunaikan; tamumu juga memiliki hak atas dirimu; dan
jiwamu juga memiliki hak yang harus kamu tunaikan. Berpuasalah,
kemudian berbukalah! Laksanakanlah sholat dan tidurlah!” 1%
Rasulullah SAW. telah mempersaudarakan antara Abu Darda’ r.a. dan
Salman Al-Farisi. Suatu ketika, Salman menyaksikan istri Abu Darda’
dalam keadaan tidak terurus. Ia pun bertanya, “Wahai Ummu Darda’,
kenapa keadaanmu seperti ini?”” Ummu Darda’ menjawab, “Saudaramu
itu selalu melakukan shalat di tengah malam dan berpuasa di siang hari.”
Maka, Salman berkata kepada Abu Darda’, “Sesungguhnya Tuhanmu
memiliki hak yang harus kamu tunaikan; jiwamu memiliki hak yang
wajib kamu berikan; dan keluargamu juga memiliki hak yang harus
kamu tunaikan. Maka, tunaikanlah semua hak kepada setiap yang
berhak!” Berkaitan dengan kejadian ini, Rasulullah SAW. bersabda,
“Salman itu benar.”

Amirul Mukminin, Ali bin Abu Thalib berpesan kepada putranya,
Hasan, menjelang beliau wafat, “Wahai putraku, berhematlah (jangan

berlebih-lebihan) kamu dalam menggunakan rezekimu; seimbanglah

166 Majma’uz-Zawaid Jilid: 4 Hal: 301



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dalam beribadah; dan laksanakanlah selalu amalan yang kamu
mampu!” yakni amalan-amalan yang pertengahan dan tidak melampaui
batas kemampuan.
D. Aspek-Aspek Sikap Moderat

Al-wasathiyah (sikap moderat) dalam Islam, tidak hanya terbatas pada
suatu aspek kehidupan tertentu saja; melainkan mencakup seluruh aspek
kehidupan, terstruktur rapi dalam setiap aspek dan terbentang seluas cakrawala

kehidupan.

1. Moderat Dalam Pemikiran dan Pergerakan
a. Kemoderatan Akidah Yang Sesuai Dengan Fitrah

Akidah Islam merupakan keyakinan wasathiyah, akidah yang
sesuai dengan fitrah, baik dalam hal toleransi, kejelasan, konsistensi,
keseimbangan hingga tingkat kemudahannya. Moderat dalam akidah akan
jauh dari penyangkalan manusia yang tidak beriman dan golongan yang
menyerupakan sesuatu terhadap wujud Allah, sebagaimana yang terjadi
pada kaum Yahudi yang menyatakan bahwa tangan Allah terbelenggu dan
kaum Nasrani yang mengatakan bahwa Isa Al-Masih adalah putra Allah
serta kaum materialis yang mengingkari hal-hal ghaib; dan dari kedustaan
penganut spiritualisme yang hidup di luar realita kehidupan.

Moderat dalam akidah Islam berkonsentrasi pada petunjuk al-
Quran dan Sunnah Rasulullah SAW, jauh dari filsafat yang kebablasan
karena bersandar kepada dalil nagli dan dalil aqgli. Sikap moderat akan
menguatkan hubungan antara nurani manusia dengan penciptanya, Allah
SWT. Hal ini, agar manusia mampu mencapai bentuk pengetahuan rohani

sebagai bentuk pengetahuan yang paling benar dan termanis. Imam Hasan

125,



b.

SBagian Ketiga

Al-Bashri mengatakan, “Ilmu memiliki dua dimensi: ilmu lisan yang akan
menjadi alasan Allah untuk mengazab manusia, dan ilmu hati yang

bermanfaat.”6’

Sikap moderat berdiri diatas bangunan akidah yang menyeluruh
(tidak parsial). Allah SWT memperingatkan orang-orang yang bersikap
parsial terhadap al-Quran dalam firman-Nya, “...sebagaimana (kami
telah memberikan peringatan), Kami menurunkan (azab) kepada orang-
orang yang membagi-bagi (kitab Allah), (yaitu) orang-orang yang telah
menjadikan Al Quran itu terbagi-bagi.” (Al-Hijir: 90-91). Al-Quran
merupakan pedoman hidup yang sangat menyeluruh dan menjadi

pedoman hidup dan landasan perundang-undangan..

Sikap moderat dalam aqgidah juga tercermin dalam kehati-hatian
dalam perkara takfir. Pengkafiran seorang muslim hanyalah berlandaskan
perkara gath’i yang tidak mengandung beberapa kemungkinan atau
kesamaran. Karena perkara gath’i termasuk dalil-dalil muhkam dan
hukum-hukum yang jelas. Setiap orang yang telah menyatakan dua
kalimat syahadat, maka darahnya terpelihara dan tidak boleh
ditumpahkan kecuali dengan alasan-alasan yang benar sebagaimana yang

telah ditegaskan dalam dalil-dalil syariat.
Moderat Dalam Syiar-Syiar Yang Mendorong Upaya Pemakmuran

Sikap moderat dalam melaksanakan syiar-syiar Islam dilandasi
oleh firman Allah Swt., “Wahai orang-orang yang beriman, apabila
(telah) diserukan panggilan menunaikan shalat Jum'at, maka
bersegeralah kamu mengingat Allah dan tinggalkanlah transaksi jual beli!

Karena yang demikian itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui.

167 |bid; Bab: Maa yukrahu minat-Tasyadud fil-Ibadaat; Jilid: 1 Hal: 386



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Apabila sudah (selesai) ditunaikan shalat, maka bertebaranlah kamu di
muka bumi dan carilah karunia Allah! Dan berzikirlah kepada Allah

sebanyak banyaknya supaya kamu beruntung.” (al-Jum’ah: 9- 10).

Kewajiban sebagai bentuk tanggung jawab dalam Islam tidaklah
sulit dan memberatkan serta tidak mungkin bertentangan dengan tuntutan
hidup dan keluar dari batas kemampuan manusia, seperti bekerja keras
mencari rizki sebagai jaminan keberlangsungan hidup; berkerja untuk
memenuhi kebutuhan; bekerja keras untuk mewujudkan kemakmuran; dan

berkorban untuk memimpin umat guna membangun peradaban.

Sikap moderat dalam syiar-syiar Islam juga tercermin dalam
kaidah-kaidah perundang-undangan Islam. Kaidah-kaidah fikih yang
dibuat oleh para ulama untuk menyatukan cabang-cabang masalah fikih,
semuanya menegaskan nilai moderat ini secara gamblang. Di antara
kaidah-kaidah tersebut adalah:

,i ’ j‘f“ ﬂ. /"2 48 L
“Kesulitan menuntut adanya kemudahan”
skl o )
Keadaan darurat menyebabkan bolehnya hal-hal yang dilarang
oyl G

Dalam keadaan darurat, boleh melakukan perkara haram yang

paling ringan madharatnya

ENPETIAR]

Keadaan terpaksa menggugurkan suatu dosa

257,



SBagian Ketiga

—elall 2l wby dlal ey ol )
Kemadharatan yang bersikap khusus (personal) ditanggung

(dilakukan) untuk menghilangkan kemadharatan yang bersifat

umum

sslpdl el (3 LoVl
Hukum asal orang yang mendapat tanggungan (titipan) adalah

dinyatakan bebas
Blo audl 3]y cansl Bl 13 231
Apabila sebuah perkara mengalami kesulitan maka menjadi

lapang; dan jika menjadi lapang, maka kembali menjadi lebih

sempit (terbatas)

Seluruh contoh kaidah tersebut akan mewujudkan sikap seimbang
yang sangat detail; melahirkan batasan yang bijaksana dan terjaga dari
kecenderungan terhadap salah satu sisinya. Hal ini karena sebuah perkara
berjalan dan terus melebar di area tertentu; sehingga apabila sudah
mencapai pada batas tertentu dan hampir melampauinya, ia kembali
menuju arah yang berlawanan secara otomatis agar tetap seimbang

sebelum mencapai batas tidak sempurna atau ekstrim (berlebihan).168

Dalil (nash) yang jelas dan pasti, seperti gishash, had dan sebagian
permasalahan fikih lainnya, dikecualikan dari kaidah tersebut karena hal
itu berada di tengah-tengah (tawassuth) yang tidak dapat menerima
penambahan atau pengurangan, seperti halnya ijtihad ketika terdapat nash
(dalil pasti), tidak dapat diterima secara totalitas.

168 | jhat: Al-Wasathiyah wal-Itidal Fil-Islam, DR. Ahmad Hadi Hal: 5



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

2. Moderat Dalam Metode (Manhaj)
a. Sudut Pandang Yang Universal

Risalah Islam adalah risalah yang universal, terbentang luas hingga
meliputi seluruh masa dan mengatur seluruh kehidupan umat; dan
menancap dalam hingga mencakup seluruh urusan duniawi dan ukhrawi.
Islam -sebagaimana yang dituduhkan oleh kaum sekuler- tidak hanya
terbatas pada aspek akidah dan ibadah saja, melainkan Islam mencakup
seluruh aspek kehidupan. Pernyataan kita ini harus mencakup nilai
universalitas Islam ini. Pernyataan ini harus menjelaskan bahwa Islam
adalah risalah agama untuk memperbaiki kehidupan masyarakat, tatanan
politik negara, pembentukan umat, kebangkitan bangsa, dan reformasi
kehidupan. Islam adalah agama yang sangat sempurna, karena Islam
adalah akidah dan syariat; dakwah dan negara; perdamaian dan jihad;
kebenaran dan kekuatan; ibadah dan muamalah (transaksi); juga urusan

agama dan urusan dunia.
b. Prioritas Dalam Pemahaman

Sudut pandang yang benar tentang Islam melahirkan pemahaman
bahwa tidak semua perintah dalam Islam berada pada tingkat urgensi yang
sama. Sebagian ada yang Wajib dan ada yang sunah, ada yang manfaatnya
meluas kepada pihak lain dan ada pula yang manfaat hanya terbatas bagi
pelakunya; ada yang bersifat menyeluruh dan ada pula yang bersifat
parsial. Tuntutan Sudut pandang yang moderat adalah mendahulukan
perkara yang wajib atas perkara yang sunnah; perkara yang bermanfaat
luas atas perkara yang manfaatnya terbatas; dan perkara yang universal

atas perkara yang parsial.



SBagian Ketiga

Pandangan moderat dalam pemahaman ini memiliki tingkat
urgensi yang sangat luar biasa. Ketika prinsip ini hilang, manusia akan
terjerumus ke dalam jeratan dampat buruk seperti sibuk dan terlena dengan
perkara-perkara cabang hingga lupa terhadap perkara-perkara pokok yang
bersifat universal, mendahulukan perkara sunnah atas perkara fardhu;
perkara tersier atas perkara skunder; atau perkara sekunder atas perkara
primer dalam berbagai aspek kehidupan, cenderung mengabaikan faktor
sebab dan enggan mengambilkannya hanya berlandaskan praduga dan
ketidaktahuan bahwa “sebab” dan “akibat” memiliki hubungan erat, tidak
mampu memisahkan antara kebenaran dengan sosok figure, mencampur
aduk antara yang permanen (tsawabit) dan hal yang bisa berubah

(mutaghayyirat).

Bertahap Dalam Membangun

Dakwah Islam memiliki tujuan yang mulia yaitu membangun
kehidupan masyarakat dengan menggapai idealism dan level tertinggi
dalam menerapkan agama Islam dalam realitas kehidupan manusia.
Namun, persepsi yang moderat menuntut untuk memahami realitas
kehidupan dan memikirkan tahapan-tahapannya mulai dari kondisi yang
ada hingga kondisi yang dicanangkan dan diharapkan. Periodisasi
menuntut Kita untuk mengetahui skala prioritas kerja Kita; menuntut kita
untuk mengurutkan yang harus didahulukan agar segala upaya kita tidak
melintas jauh dari realitas, tidak kehilangan pengaruh, tidak menjadi
penghalang manusia untuk menuju jalan Allah., tidak menyimpang dari
nilai Islam dan Sunnah Rasulullah SAW. Kewajiban shalat, puasa dan

zakat melalui proses periodisasi hingga sampai pada tingkatnya yang



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
bersifat final. Pengharaman riba, khamr (mimuman keras) dan kewajiban

memerdekakan budak, semuanya memperhatikan aspek periodisasi.

Penerapan ajaran Islam harus memperhatikan aspek periodisasi;
berbeda dengan pemikiran yang harus bersifat universal dan menyeluruh.
Ada perbedaan antara teori dan sudut pandang dengan penerapan dan

pelaksanaan.

Periodesasi dalam membangun bertujuan untuk meraih kesuksesan
tanpa ketergesa-gesaan. Dakwah dan pirantinya perlu dipersiapkan secara
sempurna dan memerlukan waktu untuk berproses. Masyarakat sebagai
objek dakwah juga tidak serta merta akan menerima ajakan dakwah akan
tetapi memerlukan waktu dan proses yang berkelanjutan dan

berkesinambungan.

d. Saling Melengkapi Dalam Perilaku

Islam adalah agama yang moderat dalam akhlak dan perilaku, di
antara sikap kaum idealis yang berkhayal bahwa manusia adalah malaikat
sehingga mereka menentukan nilai-nilai etika yang tidak mungkin digapai,
dan sikap kaum realistis yang menganggap manusia sebagai hewan
sehingga mereka menginginkan perilaku-perilaku yang tidak layak
baginya. Kelompok pertama terlalu berperasangka baik terhadap fitrah
manusia sehingga menganggapnya sebagai kebaikan murni; sedangkan
kelompok kedua berburuk sangka terhadap fitrah manusia sehingga

menganggapnya sebagai keburukan murni.6°

169 Al-Khashaaish Al-"Ammah Lil-Islam, DR. Yusuf Al-Qardhawi Hal:126.



SBagian Ketiga

Manusia adalah gumpalan tanah dan tiupan ruh yang dititipi akal,
jasad dan jiwa oleh Allah.. Kemudian Allah menjadikan nutrisi akal berupa
pengetahuan; nutrisi tubuh berupa makanan; nutrisi jiwa berupa
penyucian; dan nutrisi perasaan adalah seni yang luhur. Sebagaimana pula
Allah menciptakan bagi manusia pengetahuan yang sangatn luas, makanan
yang baik, ibadah-ibadah yang suci, dan pendengaran suara yang indah.
Maka orang yang berakal adalah orang yang mampu menangkap setiap
buruannya (peluang baik) dengan anak panah; memetik bunga dari setiap
kebun; dan memenuhi semua kebutuhan fitrahnya sesuai dengan perintah
Allah. Sebaliknya, orang yang lalai adalah orang yang menyia-nyiakan
satu dari sekian kebutuhan fitrahnya, sehingga tatanannya menjadi rusak

dan fungsi penciptaannya menjadi tidak stabil.

Dalam realitas kehidupan kita ada masyarakat muslim sebagai
masyarakat yang selalu beribadah, bersungguh-sungguh, bertekad kuat dan
bekerja sampai lelah; tidak boleh ada gigi yang terlihat karena tertawa;
tidak boleh ada kegembiraan terlukis di wajah manusia. Di sisi lain, juga
ada yang melebur pembatas antara yang disyariatkan dan yang dilarang,
yang halalkan dan yang haram; sehingga mereka menjadikan kehidupan
sebagai permainan dan menyia-nyiakan umur. Kebenaran berada di
ditengah-tengah, antara yang berlebihan dan yang menyia-nyiakan.
Kebenaran juga menyerukan sikap seimbang dalam akhlak dan perilaku.
Sikap moderat dalam perilaku tercermin dalam berbagai sifat, di antaranya

adalah:

1. Seruan untuk bersikap sedang-sedang dalam berjalan, antara pelan dan
terburu-buru. Allah SWT berfirman, “Sederhanalah dalam berjalan!”
(al-Furgan: 67)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

2. Seruan bersikap sedang-sedang dalam berbicara, antara keras dan
pelan. Allah berfirman, “...dan sederhanakanlah suaramu!”

3. Seruan untuk seimbang dalam berinfak, antara berlebih-lebihan dan
pelit. Allah berfirman, “...dan orangorang yang apabila
membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan dan tidak (pula)
kikir; tetapi (pembelanjaan itu) berada di antara yang demikian.” (al-
Furgan: 67).

4. Seruan untuk seimbang antara berlebihan (isrof).dalam menggunakan
perkara halal dan meninggalkannya. Allah berfirman, “(Makan dan
minumlah kalian; dan jangan pula berlebih-lebihan. ” (al-A’raf: 31).

5. Seruan untuk seimbang dalam menjalani kehidupan, di antara terlena
dalam buaian dunia dan menjadi pendeta yang meninggalkan dunia.
Allah SWT. berfirman, “Carilah negeri akhirat dalam segala yang
telah dianugerahkan oleh Allah kepadamu; dan janganlah kamu
Melupakan kebahagianmu berupa (kenikmatan) duniawi!” (al-Qashas:
77). Allah SWT Juga berkata, “Di antara mereka ada yang berdoa:
"Ya Tuhan Kami, berikanlah kepada kami kebaikan di dunia dan
kebaikan di akhirat...” (al-Bagarah: 201); juga firman-Nya, “Kami
telah berikan kepadanya pahalanya di dunia; dan ia di akhirat,

termasuk orang-orang yang shalih.” (QS. Al-Ankabut: 27)

3. Sikap Moderat Dalam Pembaharuan dan ljtihad
a. Terhubung Dengan Sumber Asal (sejarah masa lalu)

Wasathiyah (sikap moderat) termasuk karakter Islam yang utama;
karena nilai inilah yang senantiasa menghubungkan kaum muslimin
dengan prinsip dasar mereka. Kehidupan saat ini tidaklah terputus dari

sejarah masa lalu akan tetapi kehidupan saat ini bukan pula tahanan yang



SBagian Ketiga

terbelenggu oleh hasil karya generasi terdahulu. Masa kini kaum muslimin
paham warisan leluhur untuk generasi seterusnya; karena zaman sekarang
bukanlah zaman dulu, lingkungan saat ini bukanlah lingkungan saat itu dan

permasalahan sekarang bukanlah permasalahan masa silam.

Kaum muslimin terdahulu berijtihad untuk memecahkan
permasalahan mereka saat itu. Maka kita tidak boleh membebani mereka
dengan apa yang bukan wurusan mereka, untuk menyelesaikan
permasalahan kita saat ini. Allah Swt. berfirman, “Itu adalah umat yang
telah lalu; bagi mereka apa yang telah mereka lakukan dan bagi kalian
apa yang telah kalian usahakan; dan kalian tidak akan ditanya (dimintai
tanggung jawab) tentang apa yang telah mereka lakukan.” (al-Bagarah:
41).

Terhubung Dengan Masa Kini (dunia kontemporer)

Islam memandang kehidupan ini selalu mengalami perubahan dan
perputaran. Oleh karena itu, sikap moderat Islam menolak berpisah dari
masa Kkini dan mengabaikan peristiwa yang terjadi di dalamnya.
Kemoderatan Islam juga menolak membungkus ijtihad yang dipengaruhi
oleh sebuah kondisi atau lingkungan dengan baju keabadian dan
pemeliharaan dari kesalahan dan perubahan, tanpa ada ijtihad lain yang
juga dipengaruhi oleh lingkungan dan kondisi yang berbeda dengan
lingkungan ijtihad sebelumnya. Hal ini karena nilai murunah
(fleksibelitas) dan sa’ah (keleluasan) tidak akan bermakna jika nash
dzanni — baik penetapan atau pemahamannya- berubah melalui proses
ijtihad menjadi nash gath’i berkaitan dengan hak selain mujtahid. Di sisi
lain, seluruh nash gath’i harus tetap terjaga dan tidak boleh mengalami
perubahan atau pergantian hingga berubah -karena proses ijtihad- menjadi

nash dzanni.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Keterikatan dengan masa kini berlandaskan identifikasi terhadap
waktu dan tempat bagi setiap pemahaman (hasil ijtihad); juga berlandaskan
pemisahan antara pemahaman yang berkaitan dengan waktu atau tempat
tertentu dengan pemahaman yang bersifat mutlak. Kemoderatan Islam
menjelaskan bahwa teks-teks syariat (Alguran & Sunnah) adalah terbatas.
Sedangkan peristiwa selalu berganti-ganti dan pengalaman (hasil
percobaan) tidak tetap dan selalu berubah. Maka, wadah yang mereka
miliki belum penuh untuk memuat tambahan-tambahan yang bermanfaat

(ijtihad-ijtihad baru).

Hukum harus selalu berkembang dan dinamis sejalan dengan
perubahan kondisi dan pergantian keadaan, masa, ruang dan situasi dalam
setiap masa dan wilayah, agar tetap sesuai dengan maksud syariat pada
masa tersebut tanpa menafikan korelasi dengan hukum asal. Oleh karena
itu, kita menjumpai Islam menyeru kaum muslimin untuk berhubungan
dengan masa kini (dunia kontemporer) dan mengambil peradaban bangsa
lain selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai moral, nilai-nilai pokok
akidah, pemahaman, pemikiran, kurikulum pendidikan dan arahan-arahan

syariat umat Islam.

Setiap “hikmah” adalah sesuatu yang hilang dan harus dicari.
Siapapun yang menemuan dan di manapun hikmah ini ditemukan, dialah
yang paling berhak atasnya, tidak penting dari mana hikmah tersebut
muncul. Jalan inilah yang ditempuh oleh para generasi shalih terdahulu
ketika mereka berhubungan dengan umat lain. Sikap mereka terhadap
kebudayaan umat lain adalah sikap seorang yang memahami kaidah asal
dan standar hukum agamanya. Sikap inilah yang mereka tujukkan ketika
mengambil, menolak, membantah, menerima, membenarkan atau

mengingkari kebudayaan umat lain.



SBagian Ketiga

4. Nilai Moderat dalam Hukum

a.

Menghormati Kaidah-Kaidah Pokok

Nilai moderat Islam mengagungkan seluruh kaidah pokok yang
melandasi bangunan hukum Islam; menjaganya dari tangan-tangan yang
hendak mempermainkannya, merubah atau menyelewengkannya, seperti
yang menimpa ajaran agama-agama terdahulu-; memeliharanya dari segala
upaya mengkosongkannya dari makna dan pemahaman yang

dikandungnya.

Hukum-hukum permanen Islam yang tercermin dalam magqasid
syariat kulliyah (maksud syariat Islam yang bersifat umum), kewajiban-
kewajiban yang bersifat rukun, hukum-hukum yang bersifat gath’i, nilai-
nilai akhlak dan lain sebaginya, semuanya merupakan kaidah pokok yang
tidak boleh diremehkan. Di antara bentuk meremehkan kaidah pokok ini
adalah upaya sebagian orang untuk menggoyahkan perkara permanen ini,
dengan memanfaatkan pemahaman yang keliru terhadap nilai kemoderatan
Islam, atau melalui berbagai negosiasi dan menetapkan solusi bagi suatu

permasalahan.
Memberikan Kemudahan Dalam Perkara Cabang

Dalam perkara cabang nilai moderat memberikan kemudahan
dalam melaksanakan masalah furu’ (perkara cabang) dan ini kebalikan dari
perkara pokok. Hal ini dimaksudkan untuk menolak kesulitan dan
menghilangkan kesukaran. Ini merupakan metode Nabi SAW vyang
berlandaskan prinsip mengambil perkara termudah di antara dua pilihan
yang diberikan. Rasulullah SAW bersabda, “Mudahkanlah dan janganlah

kalian mempersulit!”. Imam Sufyan As-Tsauri berkata, “Fikih adalah



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
keringanan dari seorang yang terpercaya. Adapun sikap keras, semua

orang mahir melakukannya.”

Sikap moderat mencoba menyeimbangkan antara mengagungkan
kaidah pokok dan memudahkan dalam masalah cabang sesuai metode
analisis teoritis yang benar, analisis yang objektif, komprehensif dan
integral terhadap teks-teks dalil syar’i, analisis yang mengembalikan
hukum mutasyabihat kepada hukum yang muhkam, dalil yang dzanni
kepada dalil yang qgath’i, masalah cabang kepada masalah pokok, dan
masalah yang bersifat parsial kepada masalah utama yang bersifat

menyeluruh.
5. Nilai Moderat dalam Interaksi Peradaban
a. Keistimewaan Yang Tidak Mengisolasi

Nilai moderat Islam dalam interaksi peradaban menuntut setiap
muslim untuk memahami kekhususan dan keistimewaan agamanya yang
tercermin dalam kebenaran pemikirannya, kebenaran sistem dan hukum
syariatnya, juga dalam kebenaran sistem interaksi masyarakatnya. Namun,
keistimewaan ini bukan untuk mengisolasi kaum muslimin dari umat lain.
Keistimewaan ini justru membuka jalan bagi umat Islam untuk berinteraksi

dengan umat lain sesuai kadar yang diperlukan.

Islam adalah agama yang memiliki kemampuan hebat untuk
berinteraksi dengan segala macam umat manusia sepanjang masa; selain
kelompok-kelompok yang memerangi, seperti kaum yahudi, kaum nasrani,

para penguasa, kaum fakir, yang berkuliat hitam atau putih, dan lain



SBagian Ketiga

sebagainya. Interaksi yang moderat selalu terbingkai oleh batasan-batasan

berikut;1"°

1. Mengakui bahwa perbedaan di antara manusia dalam hal beragama

terjadi karena kehendak Allah . Allah berfirman, “Dia-lah yang telah
menciptakan kalian, kemudian di antara kalian ada yang kafir dan ada
vang mukmin...” (at-Taghabun: 2). Bahkan, Allah memberikan
kebebasan kepada manusia untuk melakukan atau meninggalkan;
untuk beriman atau mengingkari. Allah berfirman, “Maka
barangsiapa yang ingin (beriman), hendaklah ia beriman!
Barangsiapa yang ingin (kafir), silahkan ia kafir!” (al-Kahfi: 29).
Peran dan tugas manusia moderat hanyalah menyampaikan dan
menjelaskan kebenaran melalui ucapan atau perbuatan, tanpa
intimidasi atau paksaan. Allah berfirman, ‘“Jikalau Tuhanmu
menghendaki, tentulah seluruh orang di muka bumi ini beriman. Maka,
apakah kamu (hendak) memaksa manusia agar menjadi orang-orang
yang beriman?” (Yunus: 99).

Kesamaan nenek moyang dan martabat kemanusiaan. Hal ini selaras
dengan firman Allah., “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah
menciptakan kalian dari seorang laki-laki dan seorang perempuan;
serta menjadikan kalian berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar
saling mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara
kalian di sisi Allah, ialah orang yang paling bertagwa di antara
kalian.” (al- Hujurat: 12) “Sesungguhnya Kami telah memuliakan
anak keturunan Adam dan mengangkut mereka di daratan dan di
lautan; Kami memberi mereka rezeki dari sesuatu yang baik-baik. ”

(al-Isra’: 70). Manusia yang paling mulia di sisi Allah Swt. adalah

170 Khushushiyat al Hadrah Al Islamiyah, Dr. Ishom Al Basyir



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
manusia yang paling bertakwa. Mereka berasal dari satu orang ayah.
Ikatan kemanusiaan di antara mereka selalu ada, baik mereka
kehendaki atau tidak. lkatan ini melahirkan kewajiban-kewajiban
syariat, seperti berdiri ketika ada jenazah apapun keyakinannya. Imam
Bukhari meriwayatkan bahwa Nabi Saw berpapasan dengan jenazah.
Beliau pun berdiri. Seorang sahabat berkata kepada, “Itu adalah
jenazah seorang Yahudi.” Beliau bersabda, “Bukankah ia juga
manusia?”'’* Secara eksplisit, hadits ini menjelaskan makna
penghormatan dan pengakuan terhadap hak-hak orang lain.

4. Saling mengenal. Allah Swt. berfirman, “Wahai manusia,
sesungguhnya Kami telah menciptakan kalian dari seorang laki-laki
dan seorang perempuan; serta menjadikan kalian berbangsa-bangsa
dan bersuku-suku agar saling mengenal. Sesungguhnya orang yang
paling mulia di antara kalian di sisi Allah, ialah orang yang paling
bertagwa di antara kalian.” (al- Hujurat: 12) Diriwayatkan dalam
hadits, Rasulullah Saw. bersabda, “Saya bersaksi bahwa seluruh
hamba (manusia) adalah bersaudara.”’® Sikap saling mengenal
adalah ajaran yang diserukan oleh Alquran; sekaligus sebuah
keniscayaan yang menjadi tuntutan hidup interaktif dalam satu
keluarga atau satu negeri dengan ungkapan bahasa modern. Di samping
itu, sikap saling mengenal sebagai upaya mengaktifkan semangat
persaudaraan dan kemanusiaan yang sering terabaikan. Ikatan sosial
antar manusia memiliki banyak bentuk. Al-Quran mengungkapkan
bentuk-bentuk ikatan ini dalam firman Allah Swt., “Katakanlah, ‘Jika

bapak, anak, saudara, isteri, sanak kerabat, harta kekayaan yang kamu

171 Bukhari, Kitab janaiz Bab: Man Qaama lijanazati yahudi no. hadits 1229
172 Sunan Abu Daud Jilid 2 Hal: 83



SBagian Ketiga

usahakan, perniagaan yang kamu khawatirkan mengalami kerugian
dan tempat tinggal yang kamu senangi, semuanya lebih kamu cintai
dibandingkan Allah, Rasul-Nya serta berjihad di jalan- Nya, maka
tunggulah hingga Allah mendatangkan keputusan-Nya". Allah tidak
memberikan petunjuk kepada orang-orang yang fasik.’” (at-Taubah:
24).

Ayat di atas mencakup: ikatan kekeluargaan, ikatan kesukuan,
ikatan kebangsaan, ikatan kemaslahatan dan ikatan keagamaan
(islamiyah).

. Saling hidup berdampingan. Kehidupan kelompok-kelompok yang

saling berinteraksi tidak akan terwujud damai tanpa adanya
koeksistensi yang saling toleran, baik dalam transaksi jual beli,
pemutusan perkara hukum dan hak bertempat tinggal. Sejarah
kehidupan kaum muslimin dipenuhi dengan gambaran indah tentang
interaksi luhur dengan kaum non muslim. Allah menentukan batasan
dan landasan hidup saling berdampingan dalam firman-Nya, “Allah
tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil kepada
orang-orang yang tiada memerangimu karena agama; dan tidak
(pula) mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai
orang-orang yang berlaku adil.” (al-Mumtahanah: 8). Jikalau kaum
non muslim jika tidak memulai peperangan terlebih dahulu dan tidak
mengusir kaum muslimin dari tempat tinggal mereka, maka tidak ada
pilihan lain selain hidup berdampingan dengan baik bersama mereka.
Hidup berdampingan adalah kumpulan akhlak yang Iuhur. Kata “Al-

gisth” bermakna perilaku adil, memberikan karunia dan berbuat baik.

. Saling tolong-menolong. Banyak sekali permasalahan-permasalahan

umum yang membentuk pola kebersamaan antara kaum muslimin

dengan non muslim yang memungkinkan mereka untuk saling tolong-



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
menolong di dalamnya. Begitu pula, bahaya yang mengancam
kehidupan mereka tidaklah sedikit. Selanjutnya, kebersamaan ini dapat
dijadikan sebagai landasan untuk hidup saling berdampingan dan
saling tolong-menolong.
b. Interaksi Yang Tidak Terbawa Arus

Nilai Moderat Islam tidak menjadikan seorang muslim memandang
umat lain dengan penuh kerendahan dan kehinaan atau memelihat mereka
dengan penuh kekaguman. Akan tetapi, menjadikannya mampu

berinteraksi dengan mereka sesuai dengan arahan berikut:1"3

1. Meyakini adanya keberagaman peradaban, wawasan budaya,
perundang-undangan, politik dan sistem sosial. Allah Swt. berfirman,
“...untuk tiap-tiap umat di antara kamu, Kami telah memberikan
aturan dan jalan hidup. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya Dia
telah menjadikan kamu semua sebagai satu umat (saja); akan tetapi
Allah hendak menguji kalian dalam segala yang telah Dia
anugerahkan kepada kalian...” (al- Maidah: 48)

2. Berupaya untuk meningkatkan cakrawala komunikasi peradaban
antar bangsa; di antaranya: mengambil faedah atau hikmah dari
bangsa lain berkaitan dengan metode ilmiah tentang kosmologi’4,
system administrasi yang maju, penghargaan terhadap nilai waktu dan
keadilan. Semuanya dalam bingkai iklim yang kondusif dan seruan

membangun koalisi sosial yang masif di atas landasan sikap saling

173 Khushushiyat al Hadrah Al Islamiyah, Dr. Ishom Al Basyir

174 Cabang ilmu astronomi yang menyelidiki asal-usul, struktur, dan hubungan ruang waktu dari
alam semesta; asal-usul kejadian bumi, hubungannya dengan sistem matahari, serta hubungan
system matahari dengan jagat raya; yang menyelidiki alam semesta sebagai sistem yg beraturan.

o,



SBagian Ketiga

berkontribusi secara adil dalam kemaslahatan dan upaya meredam
teriakan para ekstremis dari kedua belah pihak, yang berlebihan dan
yang melalaikan.

3. Memiliki perhatian terhadap karya-karya tulis yang akan diberikan
kepada kaum non muslim. Dalam hal ini, perlu difokuskan pada
pembahsan tentang dalil-dalil agli yang dikemukakan bersama teks-
teks dalil syariat (Al-gquran dan Sunnah).

4. Menyeru untuk merintis kajian fikih minoritas buat kaum muslimin
yang hidup di masyarakat non muslim. Hal ini berlandaskan kaidah
“Tidak ada beban kewajiban kecuali sesuai dengan kemampuan”,
yakni sesuai dengan kadar dan daya kemampuan yang dapat
memelihara eksistensi dan identitas kaum muslimin, sehingga tidak
terisolasi atau larut dalam peradaban umat lain.

5. Konsentrasi pada nilai-nilai positif dalam menjalin hubungan dengan
umat lain. Hal ini berlandaskan kesatuan asal nenek moyang dan
bertolak dari penghormatan Allah. kepada manusia, “Sungguh Kami
memuliakan anak keturunan Adam...” (al- Isra”: 70); menghidupkan
prinsip saling mengenal, “Agar kalian saling mengenal.” (al-
Hujurat:13);  mengukuhkan  persaudaraan umat  manusia,
“Saksikanlah bahwa seluruh hamba adalah bersaudara!”;
berinteraksi yang baik dan adil dengan umat yang berdamai dengan
Islam, “Allah tidak melarang kalian.... untuk berbuat baik dan
berlaku adil kepada mereka.” ( al-Mumtahanah: 8).

6. Berupaya untuk membangun kebersamaan dan menjunjung tinggi
nilai-nilai universal yang disepakati bersama. Sebab setiap peradaban
terbagi-bagi sesuai dengan kadar nilai-nilai universal, seperti: nilai

keadilan, persamaan dan kebebasan. Para ahli hikmah dari setiap



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

10.

UNIVERSAL

agama berhak untuk mendapatkan ucapan terimakasih dan
penghargaan.

Tidak menganggap umat lain --yakni dunia Barat-- sebagai satu umat
(satu peradaban). Namun berinteraksi dengan mereka dengan asas
bahwa mereka adalah satu wilayah besar yang memiliki negara-
negara bagian dan beberapa pintu gerbang. Dengan begitu, mungkin
terbangun komunikasi objektif dengan mereka untuk menjaga
manfaat dan kemaslahatan bersama, tanpa kepemihakan dan tindakan
zalim guna mewujudkan keamanan dan perdamaian dunia.
Menekankan yang jelas terhadap nilai kebebasan dan hak asasi
manusia; perbedaan pandangan dan pemikiran; keberagaman agama,
wawasan dan kebudayaan; dan peralihan kekuasaan secara damai.
Semua ini perlu didukung karena menjadi dasar nilainilai Islam. Di
samping itu, kekerasan politik harus dihilangkan dan tidak boleh
dicampur-aduk dengan jihad.

Menyeru untuk menghidupkan prinsip ketenangan peradaban dan
menyempurnakan stabilitas yang hilang dalam kebudayaan Barat.
Upaya ini harus berlandaskan nilai kemanusiaan dan moralitas yang
luhur; melalui contoh teladan yang baik dan kredibilitas yang selaras
dengan idealisme dan realita. Karena pengaruh keteladanan lebih kuat
dari pada pengaruh perkataan.

Bekerja untuk memberikan kontribusi terhadap upaya menyelesaikan
problematika bangsa lain, khususnya masyarakat Barat, mulai dari
masalah broken home, disintegrasi sosial, degradasi moral,
penyimpangan seksual hingga masalah rasisme dan fanatisme
golongan. Kemudian uapaya keras untuk mempublikasikan

kontribusi-kontribusi tersebut.

1715



C.

SBagian Ketiga
Rasa Bangga Yang Bebas Dari Sikap Congkak

Kehebatan ajaran Islam dan kejayaan Islam masa lalu merupakan
kebanggaan umat Islam. Akan tetapi sikap moderat tidak mnyertai rasa
bangga dengan sikap congkak dan merendahkan yang lain akan tetapi
harus selalu bersiap-siap menyonsong hari dimana umat manusia hidup
bahagia di bawah kepemimpinan Islam; untuk mewujudkan nilai
keadilan, mengemban tugas besar, menebar perdamaian dan menolak
kezaliman. Selama kaum muslimin masih hidup dalam kondisi yang
lemah dan kezaliman tersebar di mana-mana, mereka berkonsentrari pada
upaya menanamkan rasa bangga terhadap Islam dan nilai-nilai yang
dikandungnya, yaitu nilai kebenaran, keadilan dan keluhuran. Dengan
begitu, keimanan mereka  semakin menguat; mereka semakin siap
memikul berbagai macam kesulitan dan siap berkorban hingga Allah
SWT merubah kondisi hidup mereka. Selanjutnya, apabila Allah SWT
Menyerahkan kepemimpinan dunia kepada mereka, tidak terlihat pada
diri mereka sikap angkuh dan congkak; tidak menolak kebenaran dan
berbuat zalim terhadap umat manusia; tidak melakukan penumpasan etnis
atas kezaliman-kezaliman mereka di masa lalu. Sejarah mencatatkan
sikap luhur ini sejak peristiwa penaklukan kota Makkah; di mana
Rasulullah Saw. bersabda kepada kaum yang semula menyakiti dan

berusaha membunuhnya, “Sekarang pergilah, kalian semua bebas!”

Selanjutnya, ketika kaum muslimin berhasil mengalahkan kaum
Tartar yang telah menghancurkan kota Baghdad dan menebarkan
kehancuran di negeri Islam, sejarah tidak pernah mencatat bahwa kaum
muslimin membalas dendam atas mereka. Sebaliknya, kamu muslimin

memaafkan mereka dan berdamai seperti yang diperintahkan oleh Allah



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Swt.. Dengan sikap ini, kaum muslimin berhasil merealisasikan makna

dan nilai moderat (wasathiyah).
d. Sikap Toleransi Yang Tidak Menghinakan Diri

Muslim moderat adalah muslim yang toleran akan tetapi tak
pernah menggadaikan dan menghinakan keyakinan dirinya. Sikap
toleransi yang baik, interaksi luhur dan akhlak mulia yang ditunjukkan
oleh Islam terhadap orang yang menentang, tidak boleh dipandang dengan
pandangan yang salah; kemudian diasumsikan bahwa Islam dan kaum
muslimin adalah lemah dan hina yang menyebabkan mereka lebur dalam

eksistensi umat lain; hanyut dalam arus peradaban dan orientasi umat lain.

Kaum muslimin adalah umat yang mampu berdiri tegak untuk
menikmati keistimewaan mereka yang sangat eksklusif dan tetap
mendakwahkan keistimewaannya kepada non muslim dengan mau’idhoh
hasanah dan argumentasi yang masuk akal tanpa menyakiti dan menghina.
Mereka seperti yang digambarkan oleh Rasulullah Saw. dalam sabdanya,
“Satu dari sekian umat manusia; darah mereka bernilai setara; yang
paling rendah martabatnya berupaya untuk memberikan jaminan bagi

yang lain; mereka adalah tangan bagi bangsa lain (suka menolong).”.
Penutup

Al Qur’an telah menyatakan bahwa umat Islam adalah umat terbaik yang
dikeluarkan untuk seluruh umat manusia. Mereka adalah umat yang moderat
sebagaimana yang difirmankan Allah, “Demikianlah Kami telah menjadikan
kalian (umat Islam) sebagai umat yang pertengahan (adil dan terbaik) agar

menjadi saksi atas (perbuatan) manusia.” (al-Bagarah: 143).

Kata “al-wasath” dalam ayat ini bermakna adil, terbaik dan keutamaan,

maka manusia sangat membutuhkan orang yang dapat mengkristalkan makna-

1715



SBagian Ketiga

makna ini dalam realita kehidupan agar dapat menyelematkan mereka dari
kegersangan materilistik dan jeratan lumpur tanah yang hina. Dunia tidak akan
mengenal kebahagiaan dan ketenteraman kecuali setelah kaum muslimin berada
di muka, sebagai pemimpin umat dan guru dunia. Apakah kaum muslimin telah
berhasil merealisasikan hal itu? Tidak diragukan lagi, jawabannya adalah iya.
Allah berfirman, “Tetapi Allah (justru) menyempurnakan cahaya-Nya, walaupun

orang-orang kafir membencinya. ”(as-Shaf: 8).

Semua itu mememerlukan kerja keras, kerja nyata yang dikorbankan dan
keringat yang dicucurkan. Tidak ada jalan untuk mengubah kondisi eksternal
selain melakukan perubahan kondisi internal dalam diri kita. Allah berfirman,
“Sesungguhnya Allah tidak merubah keadaan suatu kaum hingga mereka
merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” (ar-Ra’du: 11). Firman
Allah SWT pasti benar. Seluruh janji-Nya juga benar. Tidak ada taufik (petunjuk)
selain dari-Nya. Hanya kepada-Nya kita bertawakal dan hanya kepada-Nya kita

akan kembali.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

IMPLEMENTASI TASAMUH DALAM KEMAJEMUKAN

Fathurrahman Kamal
A. Rekam Jejak Toleransi (Tasamuh) dalam Islam

Adanya konsep tentang Ahli Kitab dalam Islam, umpamanya,
samasekali tak dimiliki oleh agama-agama lain. Bahkan, keunikan konsep
tersebut diakui oleh para ahli di luar Islam, seperti dinyatakan oleh Cyril
Glasse, "...the fact that one Revelation should name others as authentic is an
extraordinary event in the history of religions."(...kenyataan bahwa sebuah
Wahyu [Islam] menyebut wahyu-wahyu yang lain sebagai absah adalah
kejadian luar biasa dalam sejarah agama-agama). Selain itu dampak sosio-
keagamaan dan sosio-kultural konsep tersebut memposisikan Islam sebagi
ajaran yang pertamakali memperkenalkan pandangan tentang toleransi dan
kebebasan beragama kepada manusia. Bertrand Russel, seorang ateis radikal
yang sangat kritis kepada agama-agama, misalnya, mengakui kelebihan Islam
atas agama-agama yang lain sebagai agama yang lapang atau "kurang fanatik"
sehingga sejumlah kecil tentara muslim mampu memerintah daerah

kekuasaan yang amat luas dengan mudah berkat konsep Ahli Kitab.1"

Pertama-tama, yang Kkita jadikan acuan dalam sikap tasamuh dan
membangun kehidupan ko-eksistensi antar umat beragama ialah firman Allah

dalam surah Mumtahanah/60 : 8-9 berikut ini :

175 Nurcholish Madjid, Islam Agama....him. 59.



SBagian Ketiga

ey A58 O 2505 5 3552 U A sl oF B sy
b 15T 0 3 86 D e B ST ) ki 84 4 By )
RTINS CERET O PSR R

Tampak bahwa ayat tersebut menjadi prinsip tata kelola dan etika
kemajemukan yang dicontohkan Rasulullah SAW berbasis pada wahyu yang
memberikan apresiasi setinggi-tingginya terhadap pluralitas masyarakat
masa itu, di samping nilai-nilai kebersamaan, keadilan, toleransi, kejujuran
dan keterbukaan. Yatsrib, yang kemudian diganti namanya menjadi Al-
Madinah adalah satu wilayah yang selama berabad-abad tidak saja dihuni
oleh komunitas Anshar (Aws dan Khazraj), komunitas Ahlu Kitab dari
Yahudi dan Nashrani, tapi juga gabilah-gabilah yang beraneka ragam.
Tribalisme Arab dan kecenderungan berperang masyarakat Arab menjadi
semacam aksioma, yang tak perlu diragukan. Namun demikian,
kemajemukan masyarakat Madinah dikelola dengan baik terutama melalui
sebuah konsensus bersama yang digagas Rasulullah yang kemudian dikenal
dengan Shahifat al-Madinah (Piagam Madinah). Konsensus ini menjadi
aturan kehidupan bersama dan hubungan antar komunitas yang majemuk itu.
Piagam Madinah berisikan dasar-dasar masyarakat partisipatif dengan ciri

utama menjalankan misi pertahanan bersama dan toleransi beragama.

Perhatikan dokumen berikut ini : 17

176 Dr.Mahdy Rizqullah Ahmad, As-sirah an-Nabawiyah fi Dlaw’il Mashédir al-Asliyah, Dirdsah
Tahlyliyah (Riyad: Markaz Al-Malik Fayshal lil Buh(ts wa al-Dirasat al-Islamiyah, 1992), Cet. I.
him. 306-307.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

C el -?\iJ..-.li lisvall spu 1
MT p-é-'“ daley o uﬁi—’ aadi e A u"";’ o Ol —
u...L..H O35 e >l

J’ (. wﬂ‘ o Gasle m el Gl e G JS —
e J:....a.]b g_y)-&l.. f"">(..g...-Lc« Ol oAy v u}bl.-.... (“)("G"'"U

J Sl sglam O e OMlojhe 0557 ¥ ol Ol ol
| ‘ 1 JA; _3T b
0\5 A ade Ms pre M O d-° 0yl Ossll —
‘ V.h.b-\ JJJ

J\_,.a Wm U)*‘}‘Lb ;V.QL.J\ WL..U J.F J& ce.l:-‘_g Al e
. u,aL..H d_g; U..a.uu

Y_j uu}Uuﬁ ’-‘1}*“9[3 "J,a..“ 4 O ‘3‘91- U" W_}l\ C" -

279



SBagian Ketiga

TS AL Laladt Laowall b0 - o

le\ J.F« 4393 d_,f- \)_5 L \lj uf.:;n.‘ Y 5_;-'-'..~J:.£_'- Yy

RV -1 P R FICSP | YA &

Y L PP SR VI AAY o el i —

[..4....14\_5 6 e el (Ol e TP JPS & e -
O P P PR YW g ot [ VU R Y0 | R WA
[..Mis Sor Allas Ol
fM J-a-.“) c..a.Jl et Ol sug:h-qaj\ sdm J.M o._JJb-

ieladl aelpdll kel divaall g - o

Y5 ‘JL""J"" om0y cdaeall JoY Ly plm ot

Aghal O34 Y] A 2 Y Gl ool

OB coslud Ole Hleertt gl St e deall ada ol Gy O L =
CHE AN Jgey e s (s o) Al Y a3

Aeapar e Yo Y -

o R e e el L Lmall ol Lo Oy —

Al oy ol S @b e Y Ganall el A ey el o ot —
FE A Jpy dasy G ol

Wajah masyarakat muslim yang kosmopolitan dan universal
ditegakkan atas prinsip-prinsip moral yang menjadi konsensus bersama bagi
segenap komunitas yang berada di teritorial Islam. Dalam hal ini, sekali lagi,
dalam konteks kemanusiaan Rasulullah s.a.w. tidak membeda-bedakan
muslim-non muslim. Semua menjunjung tinggi common flatform yang telah
disepakati. Lihatlah klausal-klausal yang tertera pada Piagam Madinah
(mitsdq al-Madinah), yang menurut para pakar sejarah dan tata negara
merupakan konstitusi tertulis pertama di dunia. Keadilan dijunjung tinggi.

Hidup egaliter menjadi nuansa keseharian. Sehingga dapat dinyatakan bahwa



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
pernik-pernik peradaban kosmopolitan dan universal ini hanya dapat dicapai
oleh Islam, mengungguli peradaban-peradaban besar lainnya di dunia.
Rasulullah s.a.w. menegaskan kehancuran umat terdahulu Kkarena
mempermainkan keadilan. Keadilan meletakkan manusia sejajar, tanpa

memandang status dan jabatan. Sabda beliau,

i G Bly 055 Gl b G 13] 1957 (8T WSS ) el )
7 0y caned) e e iy 3l OF J 1 gl Al aile 15a5T Cimial

Pada tataran relasi antar-manusia dengan ragam keyakinan yang
bebeda (teologis), Al-Qur’an mengajarkan kita agar tidak menjadi
masyarakat yang kerdil dan tertutup sebagaimana doktrin rasialisme kaum
Zionis “the people of God” (sya’bulldh al-mukhtar). Bahkan dalam tataran
keyakinan sekalipun, Islam tak pernah menerapkan ‘paksaan’ dan intimidasi
teologis sebagaimana fakta sejarah Kristen dan Gereja pada abad pertengahan
silam. Islam mengajarkan toleransi yang luhur atas dasar tanggungjawab di
hadapan Allah s.w.t. Islam samasekali tidak membenarkan model ritual dan
keyakinan mereka, namun mereka dapat menunaikannya secara aman. Tidak

ada teror atas simbol keagamaan dan ritual tersebut.

2 By ey copplly G 008 A e AN G5 B 10 g oR) Y
Vo s g O plas) Y 0 sl slesa

177 »gesungguhnya yang menghancurkan orang-orang sebelum kalian ialah perilaku mereka yang
hanya menjatuhkan hukuman terhadap pencuri (koruptor) dari kalangan masyarakat lemah dan
tidak memberikan sangsi apa-apa terhadap pencuri (koruptor) dari kalangan elit. Demi Allah,
jika Fathimah anaknya Muhammad mencuri niscaya aku potong tangannya.” (HR Bukhari &
Muslim)

178 «Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); Sesungguhnya telah jelas jalan yang
benar daripada jalan yang sesat. Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada thaghut dan



SBagian Ketiga

2

rp@;iﬁﬁijw,@&wbw \quyu}%pxdm 25 Y
179d °/‘ Ku J)W’J a V‘g/ él?‘{'

20%

5195 . Gediad b AT Y L 0l @ g 8
> ’ﬂjﬁ;}ﬁl.iﬁ?ﬁjéﬁjﬁ&(ﬁ?’% i

Prinsip-prinsip keadilan dan apresiasi yang tinggi terhadap fakta

—a

£ g0

Miu :)jjb\:c .

1SN
\oE“

o

N
(@S

pluralitas masyarakat telah menjadikan masyarakat profetik Madinah tampil
melampaui zamannya yang sarat dengan tribalisme Arab. Ini pula yang
berimplikasi pada kohesivitas antar kelompok dan individu, terlebih sesama
kaum beriman sebagaimana dicontohkan dalam catatan mu akhdt
(mempersaudarakan) kaum Muhajirin dan Anshar. Terhadap hak-hak non
muslim lebih lanjut dapat kita cermati pada konsep hak-hak Ahl Dzimmah
berikut ini; a) perlindungan mereka dari tindak kezaliman dari internal umat

Islam*®; b) perlindungan jiwa dan fisik mereka'®?; perlindungan harta; c)

beriman kepada Allah, Maka Sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat
yang tak kan putus. dan Allah Maha mendengar lagi Maha Mengetahui.(QS Al-Bagarah/2:256)

179 >Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka sembah selain Allah, karena
mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan.”( QS. Al-
An’am/6:108)

180 » Katakanlah: "Hai orang-orang kafir, aku tidak akan menyembah apa yang kamu sembabh.
Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah. Dan aku tidak pernah menjadi penyembah
apa yang kamu sembah, dan kamu tidak pernah pula menjadi penyembah Tuhan yang Aku
sembah. Untukmu agamamu, dan untukkulah agamaku."( QS Al-Kafirun/109:1-6)

181 HR Bukhari

Lalil) o gy daa Uld i a0 U 4 381 5f il (358 4l 5 duaitl i Toalaa alla (ye Y
182 Shahih Bukhari, s s 19lea 38 (e a3) oy, 111/1154
Lale: Cpama ol 8 mmse (1 23 58 Lean )y O g Aaall a7 ol laalase 8 (e

Perhatikan pula instruksi Khalifah Ali Bin Abi Thalib kepada para Penguasa-penguasa daerah
berikut ini (Lihat : Abu Yusuf, Kitab Al-Kharaj, hal.1, 16)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
perlindungan kehormatan; d) jaminan masa tua dan kemiskinan. Selain
perlindungan hak-hak sipil bagi ahlu dzimmah tersebut, merekapun diberi hak
untuk menjalankan akidah dan kepercayaan agamanya secara aman dan bebas

(kebebasan teologis). Perhatikan penjelasan Imam Ibnu Katsir berikut ini®e3:

puw‘_,,agd,,.m&u,.n_,.,(ﬂ ol € st JolSIY P s iy
J,:udfﬂigpbloﬁolélch’."i‘ul_,,,&‘?:“)»cgl‘,uu DMge
:bb&l‘rddnjsm“,lﬁ Ja-acuﬁ..qu_,:o).l.pcﬂ_,fﬂa}u-tm‘d.u
19,55 Sy ¢ “u,......u;..dmg.‘jf.m..uvab‘.,q,m‘_g;.r.—,.,
L-h‘-l‘..g:-dl{ (Jb iJMY‘tf-ff@QY‘mJJjn_—- [T]dl

QJUPGW ¢ A @iuﬂ Wil ¢ [T]JL:Q U'!‘ Wi @ g ol [\]dhl
e Jord ¢ Toin 0,55 il 4 cts” JB e o o ¢ o o e P
‘_,L..,\Jl,t.,lu,ﬁ..dtf,...u,,._,.uu‘.“' 36 O Wy P Sl O] Y

G N o 2 a3 B gl JASY D J._,fmu,i.u;ut.w I

Di antara tuntunan Islam ketika menyaksikan jenazah, berdiri sejenak.
Suatu ketika, Rasulullah SAW melihat jenazah melintas seraya beliau berdiri.
Seorang sahabat menyampaikan bahwa itu adalah jenazah orang Yahudi.
Barangkali sahabat tersebut heran dengan sikap Nabi terhadap non muslim.

Dengan tegas beliau menjawabnya, “Bukankah dia seorang (manusia)?”.18*

el W pede B 13t a Al e SN, asy ) (e S
Vo eleke Oshens s Y cwidSL G5, Y, (Ui Y dlid 35S o)
b ol e ae® Vo cpans b 0ty g gme 10 o as
OT L el Ll (508 ra .‘_’.d‘_‘.u‘.a\_.»l_p,pw.u-wc\;; Coms
Ols ¢ gon a all) H3sl cap al el Lo calle ST OB« paall cgme 3l
S e eSO e as

LS a0l TJG cBiie e o i LS B Ll 03] 1 N J

183 |bnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al’Adzim, 1/294
184 HR Muslim



SBagian Ketiga

A8l WIS Cavia (0 Jgs g s 0 i O 1 Ml 0l e
O Y8 LY Jal (e L) Lagd (1388 Lalsd 3 3lia Lage < e
43) J ald 3 la 4 e plu 5 e ) Lo ) Jgue)

Perhatikan pula suasana yang amat dramatis dan dapat dicermati pada
saat fathu Makkah, dimana Makkah yang menjadi icon kedigdayaan budaya
dan tradisi jahiliyah takluk ke pangkuan Islam tanpa pertumpahan darah.
Bahkan, saat inilah Islam menunjukkan semangat perdamaian dan
kosmopolitannya. Dalam suasana masyarakat Arab musyrik panik dan penuh
ketakutan terhadap kekuatan militer Islam yang tak tertandingi, terlebih
memori kolektif mereka tentang kezaliman yang berpuluh tahun
dilakukannya atas diri Nabi Muhammad SAW, keluarga dan para
pengikutnya, justru pidato bersahaja, penuh perdamaian dan semangat

kemanusiaan mereka dengarkan dari manusia agung ini :

\

5037 o A bTL Lalaasy Blald 552 (s a3l 8 A Of ¢y ddme L
T s baad 1Suiss s 55 5o Sl € 20 i) ol e g
ol 050 (e el (130 mdi-ns 2le @1 &) S & i 18631
Y ey JB LS (ST I8l G086 T oaly 057 E T s t1B-"60S5 s

T Lol 5 a3l (921 =33 48 W B Y

J

\n—

185 Wahai masyarakat Quraisy! Sesungguhnya Allah telah mengenyahkan kesombongan jahiliyah
dan pengagungan terhadap nenek moyang, manusia dari Adam dan Adam (diciptakan) dari tanah.
“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling
kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang
yang paling tagwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Mengenal.”(Al-Hujurat:13) Wahai sekalian orang Quraisy, apa yang mesti ku lakukan menurut
pendapat kalian?. Mereka menjawab, ‘Yang baik-baik, sungguh engkau adalah saudara yang
mulia, putera dari saudara kami yang mulia.” Rasulullah bersabda, “sungguh aku berkata kepada
kalian semua sebagaimana Nabi Yusuf berkata kepada saudara-saudaranya, “Tiada cercaan bagi



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
Pidato kemenangan tersebut mengandung makna yang luar biasa;
pertama, deklarasi prinsip persamaan hak dalam Islam. Perlu dicatat bahwa,
teori persamaan hak baru dikenal dalam hukum positif manusia pada akhir
abad ke-18 atau awal abad ke 19. Artinya, Islam telah mendahuluinya beratus-
ratus tahun ; kedua, pengakuan dan apresiasi Islam yang tinggi atas
kemajemukan dan eksistensi suku bangsa di dunia, dengan demikian Islam
tidak melegalkan penindasan dan penjajahan masyarakat dunia, siapa, di
mana, kapan dan atas nama apapun. Prinsip ini berimplikasi lebih jauh pada
potret dan orientasi masyarakat muslim yang universal dan kosmopolitan.
Dalam struktur masyarakat Islam, manusia tidak lagi dipandang berdasarkan
paradigma etnik dan religio-kultural. Tidak pula dipilah berdasarkan sosio-
geografisnya. Satu-satunya parameter yang kompatibel dengan semangat
tauhid ialah ketagwaan yang aktual dalam tataran kehidupan pribadi, sosial

serta berimplikasi positif pada kehidupan berbangsa dan bernegara

Kehidupan Rasulullah SAW dan pesona tamaddun (peradaban)
terbaca di atas merupakan bukti otentik dari ajaran menegakkan kebenaran
dan keadilan (al-haqq wa al- ‘adl) kepada siapapun jua secara benar, adil dan

proporsional. Bahkan, makrokosmos pun berporos pada dua hal ini :
Iy Vg et S 152515 . Ot 3 155 VT L Bkl o5 ey 2la2 g

Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca

(keadilan). Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan

Kalian pada hari ini,” pergilah kalian, karena kalian semua adalah orang-orang yang bebas!.
(Shafiyyu al-Rahman al-Mubérakfury, al-Rahiq al-Makht(m, Bahtsun fi al-Sirati al Nabawiyyah

[Riyadh : Maktabah al-Muayyid, 1418 H], him. 405)



SBagian Ketiga

tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi

neraca itu.8

Karena itu, para Rasul diutus untuk menegakkan keadilan itu :
“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa
bukti-bukti yang nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab
dan neraca (keadilan) supaya manusia dapat melaksanakan keadilan” (QS
Al-Hadid/57:25). Berkata mesti adil, “Dan apabila kamu berkata, maka
hendaklah kamu berlaku adil, kendatipun ia adalah kerabatmu” (QS Al-
An’am/6:152). Mengadili mesti adil, “(Allah memerintahkan) apabila
menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil
(QS Al-Nisa’/4:58). Menegakkan keadilan tanpa pandang bulu, “Wahai
orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar penegak
keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap dirimu sendiri atau
ibu bapa dan kaum kerabatmu.” (QS Al-Nisa’/4:135). Lawan keadilan ialah
kezaliman, karenanya ia diharamkan oleh Allah SWT, bukan saja atas
makhluq, bahkan atas diriNya sendiri, “Wahai hamba-hambaKu, sungguh
Aku telah haramkan kezaliman itu atas DiriKu sendiri, dan Aku jadikan ia
haram di antara kalian maka, janganlah kalian saling menzalimi. ”*8" Dalam
konteks ini, mujaddid besar Ibnu Taymiyah mengatakan,”Ketika para
pengikut Nabi-nabi adalah orang-orang yang berilmu dan menegakkan
keadilan, maka sudah barang tentu perkataan umat Islam dan siapa saja yang
comitted terhadap sunnah bersendikan ilmu dan keadilan, ketika mereka
berinteraksi dengan orang-orang Kkafir dan pelaku bid ah. Karenanya, lanjut
Ibnu Taymiyah, Rasulullah bersabda, “ada tiga jenis gadli; dua gadli di

186 QS Ar-Rahman : 7-9
187 HR Muslim



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
neraka dan satu di surga. Seorang gadi yang mengatahui kebenaran dan
mengadili dengan kebenaran tersebut, dialah yang di surga. Kedua, gadli
yang mengetahui kebenaran, tapi mengkhianatinya, ia mengadili dengan
menyelisihi kebenaran tersebut. Orang ini tempatnya neraka. Dan seorang
lagi mengadili manusia atas dasar kejahilan, ia di neraka.” Maka, kalaulah
orang yang mengadili manusia pada urusan harta, jiwa dan kehormatan, jika
tidak berilmu dan tidak pula adil mesti di neraka, lalu bagaimana dengan
seseorang yang mengadili manusia pada urusan keyakinan dan agama, pokok-
pokok keimanan, ma 'rifat Allah (pengetahuan tentang Allah) tanpa ilmu dan

keadilan?.”’188

Sikap toleransi keberagamaan yang dicontohkan Rasulullah, tidak
berhenti sepeninggal beliau. Namun juga dilestarikan oleh khulafa’ al-
rasyiddn seperti yang catat oleh sejarawan dan sosiolog muslim Ibnu Khalddn
tentang politik kemajemukan yang dilaksanakan secara cerdas oleh Khalifah
‘Umar Ibn Khaththab ketika menginjakkan kakinya di Bayt al-Maqdis. Politik
kemajemukan sarat dengan muatan toleransi, apresiasi terhadap keyakinan
beragama masyarakat Aelia, nir-kekerasan dan intimidasi teologis. “’Umar
Ibnu Khaththab datang ke Syam, dan mengikat perjanjian perdamaian dengan
penduduk Ramalla atas syarat mereka membayar jizyah. Kemudian la
perintahkan ‘Amr ibn ‘Ash dan syarahbil untuk mengepung Bayt al-maqdis.
Setelah pengepungan itu membuat mereka sangat menderita, mereka minta
perdamaian dengan syarat bahwa keamanan mereka ditanggugn oleh ‘Umar
sendiri. ‘Umar pun dating kepada mereka dan ditulisnya perjanjian keamanan

untuk mereka yang sebagian isinya adalah : “Dengan nama Allah Yang Maha

188 |bnu Taymiyah, Al-Jawab al-shahih Liman Baddala Din al-Masih 1/22. Lihat pula, Mohammad
Shalih bin Yusuf al-‘Aliy, Inshaf Ahl al-sunnah wa al-Jama’ah wa Mu’amalatuhum [i

Mukhalifihim (Jeddah: Dar al-Andalus al-Khadira’, 1416 H), hal. 18



SBagian Ketiga

Pengasih lagi Maha Penyayang, dari ‘Umar ibn khaththab kepada penduduk
Aelia bahwa mereka aman atas jiwa dan anak keturunan mereka, juga wanita-
wanita mereka, dan semua gereja mereka tidak boleh diduduki dan tidak

2

boleh dirusak.” Selanjutnya Ibnu Khaldin menuturkan,” ‘Umar ibn
Khaththab masuk Bayt al-Maqdis dan sampai di Gereja Qumamah lalu
berhenti di plazanya. Waktu shalatpun tiba maka ia berkata kepada
Patriak,”Aku hendak shalat.”Jawab Patriak,”Shalatlah di tempat Anda.”
‘Umar menolak kemudian shalat di anak tangga yang ada pada gerbang
gereja, sendirian.Setelah selesai dari shalatnya la berkata kepada
Patriak,”Kalau seandainya aku shalat didalam Gereja, maka tentu kaum
muslim kelak sesudahku akan mengambilnya dan berkata,’Disini dahulu
‘Umar shalat’. Dan ‘Umar menulis (perjanjian) untuk mereka bahwa pada
tangga itu tidak boleh ada jamaah untuk shalat dan tidak pula akan
dikumandangkan azan padanya...”*® Sikap yang sedemikian simpatik juga
tak luput dari catatan dan pengakuan para penulis Barat sendiri. Diantaranya
adalah Michoud dalam bukunya Sejarah Perang Salib. la menyatakan
“Muhammad telah melarang Panglima-panglima perangnya untuk
membunuh pendeta-pendeta karena mereka melakukan ritual kepada tuhan.

Ketika Umar memasuki Yerussalem tidaklah Ia menyakiti orang Nasrani.”*%

Imam Bukhari meriwayatkan pidato dan pesan bersahaja Khalifah
Umar Ibn Khathab, “Wahai umat Islam, aku berpesan agar kalian berbuat
baik kepada ahli dzimmah, mereka itu merupakan janji dan jaminan Allah

dan rasulNya, juga dari mereka kalian mendapatkan rizki untuk orang-orang

189 1bnu Khaldun, Tarikh Ibnu Khaldun [ Beir(t:Darul Fikr, 1401 H/1981 M 1], Jilid 2, him. 268-
269

190 Dikutip oleh Umar Hasyim dalam Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai
Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama [Surabaya: PT Bina lImu, 1979], him. 182

288



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL
yang kalian tanggung.” Demikian pula seorang sahabat Abdullah Ibnu
Rawahah, ketika beliau ditugaskan Nabi SAW untuk menimbang buah-
buahan yang dihasilkan oleh orang-orang Yahudi di Khaibar. Tampak mereka
hendak menyogok Ibnu Rawahah, serentak beliau berkata,”Hai masyarakat
Yahudi, sungguh anda semua makhluk Allah yang paling aku benci, kalian
telah membunuh para Nabi, berdusta atas nama Allah; meskipun demikian,
sungguh kebencianku ini takkan membuatku berlaku zalim atas kalian. Maka
berkatalah orang-orang Yahudi itu, ‘Sikap seperti inilah yang membuat langit
dan bumi menjadi tegak berdiri.”(HR Ahmad). Imam Muslim meriwayatkan,
suatu ketika, seorang sahabat, Hisyam ibn Hakim ibn Hizam, berkunjung ke
Himsh (Syria). la menyaksikan seseorang yang sedang menjemur beberapa
orang yang sedang bermasalah dalam urusan jizyah di bawah terik matahari.
la pun berkata, “aku bersaksi, sungguh Rasulullah SAW pernah bersabda :
“Sesungguhnya Allah menyiksa orang-orang yang menyiksa orang lain di

dunia (tanpa sebab yang dibenarkan agama).

Seorang sejarawan Kristiani, Sir Thomas Walker Arnold ! dalam
bukunya yang sangat terkenal “The Preaching of Islam” menulis sebagai
berikut : “Dari hubungan-hubungan mesra yang terjalin di antara orang-orang
Kristian dan orang-orang Islam dari Bangsa Arab dapatlah kita membuat
keputusan bahwa kekuatan tidak menjadi faktor yang memalingkan manusia
memeluk Islam. Muhammad sendiri telah mengadakan satu kesepakatan
dengan suku Kristian dan berjanji bertanggungjawab untuk melindungi
mereka, beliau juga telah memberi kepada mereka kebebasan untuk
mengerjakan syiar-syiar agama mereka dan seterusnya beliau telah memberi

191 Thomas Walker Arnold (1864-1930), orientalis Inggris terkemuka memulai karir ilmiah di
Universitas Cambridge, bekerja sebagai peneliti di Universitas Aligarh India selama 10 tahun dan

menjadi Guru Besar Filsafat di Universitas Lahore.



SBagian Ketiga

kebebasan kepada pegawai-pegawai gereja untuk menikmati hak-hak dan
kuasa-kuasa tradisional mereka yang lama dalam suasana aman dan
tenteram.” Pada bagian lain ia menyatakan, “Dari contoh-contoh yang telah
kami kemukakan tadi mengenai sikap toleransi yang ditunjukkan oleh orang-
orang Islam yang menang itu terhadap orang-orang Arab yang beragama
Kristian di abad pertama Hijrah dan terus berlanjut pada generasi-generasi
yang silih berganti selepasnya, dapatlah kita membuat kesimpulan yang tepat
bahwa suku-suku Kristian itu telah memeluk agama Islam dengan pilihan
bebas dan kerelaan hati mereka sendiri. Di samping itu kedudukan orang-
orang Arab Kristian yang hidup di zaman sekarang di tengah-tengah
masyarakat Islam merupakan satu bukti yang jelas terhadap sikap toleransi
ity.”192

Jauh setelah itu, suasana kehidupan masyarakat pada masa kekuasaan
Dinasti Umawiyah di Andalusia (Spanyol) diapresiasi oleh para sarjana non
muslim lainnya. Menurut Max Dimont, kedatangan Islam ke Spanyol
sungguh merupakan rahmat yang mengakhiri kezaliman keagamaan Kristen.
Penaklukan Spanyol oleh Bangsa Arab pada tahun 711 telah mengakhiri
pemindahan agama kaum Yahudi ke Kristen secara paksa yang telah dimulai
oleh Raja Recared pada abad keenam. Dibawah kekuasaan kaum muslim
selama 500 tahun setelah itu muncul Spanyol untuk tiga agama dan “satu
tempat tidur”. Kaum Muslim, kaum Kristen dan kaum Yahudi secara bersama

menyertai satu peradaban yang cemerlang, suatu percampuran yang

192 _ihat, Muhammad Qutb, Salah Faham Terhadap Islam (Kwait: Shahaba Islamic Press, 1985),
hal. 260-267



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
mempengaruhi “garis darah: justeru lebih banyak daripada mempengaruhi

afiliasi keagamaan'®?

Kemajemukan (pluralitas: bukan “pluralisme” yang bersendikan
relativisme), pengakuan dan apresiasi terhadap kemajemukan dengan
demikian memiliki pijakan teologis-normatif sekaligus bukti historis yang
otentik dalam ajaran Islam yang dapat dijadikan sebagai titik tolak dalam
mewujudkan peradaban universal yang beradab, khususnya pada masalah
hubungan antar agama dan pemeluk-pemeluknya di era kemajemukan seperti
Kita rasakan saat ini. Terlebih dalam konteks kelndonesiaan yang majmuk dan
pluralistik dengan keanekaragaman suku, adat, dan budaya. Konsep tasamuh
dalam Islam tidak berarti menista dan melebur keyakinan ataupun keimanan
(akidah) kita dengan agama-agama lain (pluralisme). Bukan pula bermakna

9194

“sinkretisme”?®, atau “rekonsepsi” (reconception)’®® ataupun juga

“sintesis™®®. Ajaran tasamuh tidak dapat pula dimaknai sebagai

193 Nurcholish Madjid, Kata Pengantar dalam Islam Doktrin dan Peradaban, Sebuah Telaah kritis
tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemoderenan [Jakarta: Yayasan Wakaf
Paramadina, 1992 ]Cet. Kedua, hlm. xxvii

194 paham ini berkeyakinan bahwa pada dasarnya semua agama itu adalah sama. Semua tindak laku
harus dilihat sebagai wujud dan manifestasi dari Keberadaan Asli (zat), sebagai pancaran dari
Terang Asli yang Satu dan sebagai ombak dari samudera yang Satu. Aliran ini disebut pula
Pantheisme, Pan-komisme, Universalisme atau Theo-panisme. Jalan ini tidak dapat diterima sebab
dalam ajaran Islam, misalnya, Khaliq (sang Pencipta) adalah samasekali berbeda dengan makhlug
(yang diciptakan). Dengan demikian menjadi jelas siapa yang disembah dan untuk siapa seseorang
berbakti dan mengabdi.

195 Sebuah paham bahwa orang harus menyelami secara mendalam dan meninjau kembali ajaran-
ajaran agamanya sendiri dalam rangka konfrontasinya dengan agama-agama lain. Obsesinya
adalah bagaimana sebenarnya hubungan antara agama-agama yang terdapat di dunia ini, dan
bagaimana dengan cara rekonsepsi tersebut dapat terpenuhi rasa kebutuhan akan satu agama dunia.
Pandangan ini tidak dapat diterima karena jalan rekonsepsi ini memposisikan agama sebagai
produk pemikiran manusia. Padahal agama secara fundamental diyakini sebagai wahyu Tuhan.

1% Yaitu menciptakan suatu agama baru yang elemen-elemennya diambilkan dari agama lain.
Dengan cara ini, tiap-tiap pemeluk dari suatu agama merasa bahwa sebagian dari ajaran agamanya
telah diambil dan dimasukkan ke dalam agama sintesis tersebut. Pendekatan ini tidak dapat
diterima karena, setiap agama memiliki latar belakang historis masing-masing yang tidak mudah
untuk diputuskan begitu saja. Dengan kata lain masing-masing agama telah terikat secara kental



SBagian Ketiga

“paralelisme”.'®” Semua model beragama yang penulis sebutkan ini sejatinya
bermuara pada satu fakta : merelatifkan konsep ketuhanan dan menyamakan

Seémua agama.

Dalam sebuah dialog bersama tokoh-tokoh agama di Jakarta, M
Natsir, mantan Perdana Menteri Rl mengatakan bahwa, perdamaian nasional
hanya bisa dicapai kalau masing-masing golongan agama, di samping
memelihara identitas masing-masing juga pandai menghormati identitas
golongan lain. Lanjutnya,” Apakah kita ini, yang memeluk bermacam-macam
agama, yang sudah sama-sama berjuang dan ingin terus menegakkan Negara
Republik ini sebagai Negara kita bersama, bisa mencari dan mendapat satu
modus Vivendi, yang menjamin keragaman hidup antar agama, dengan tidak
mengkhianati keyakinan agama kita masing-masing.”*% Inilah pandangan
hidup Islam tentang kemajemukan yang dicontohkan oleh tokoh Islam
sekaliber Pak Natsir.

Dalam realitas kehidupan yang pluralistik dan majemuk seorang
muslim harus konsisten dengan afiliasi (intimda’) dan loyalitas (wald’) kepada
konsep keyakinannya (Islam, iman dan ihsan). Bahkan pada saat berdialog

kepada nilai-nilai dan hukum-hukum sejarahnya sendiri. Pendekatan ini tidak dapat diterima
karena, setiap agama memiliki latar belakang historis masing-masing ygang tidak mudah untuk
diputuskan begitu saja. Dengan kata lain masing-masing agama telah terikat secara kental kepada
nilai-nilai dan hukum-hukum sejarahnya sendiri.

197 Pandangan dan sikap yang menganggap bahwa semua kepercayaan yang berbeda-beda,
meskipun berliku-liku dan bersimpangan, sesungguhnya mempunyai kesejajaran untuk bertemu
pada masa akhir penziarahan manusia [eschaton]. Tentang pandangan-pandangan ini lihat, A.
Mukti Ali, Kuliah Agama Islam di Sekolah Staf dan Komando Angkatan Udara Lembang
(Yogyakarta: Yayasan Nida, 1973), him. 17-24 sebagaimana dikutip oleh Faisal Islmail, “Islam,
Pluralisme dan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia” dalam jurnal Unisia, No.
33/XVI11/1/1997, him. 61-63

1% M Natsir, Mencari Modus Vivendi Antar Umat Beragama di Indonesia (Jakarta : Media
Dakwah, 1983), hal. 9-10, 15



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dengan Ahli Kitab, sekalipun mereka berpaling dari seruan keimanan yang
benar (tauhid), identitas sebagai muslim mesti dijunjung tinggi, bukan malah
sebaliknya, bersikap ambivalen ataupun melakukan kompromi teologis.”
Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat
(ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak
kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia dengan
sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain
sebagai tuhan selain Allah." Jika mereka berpaling maka katakanlah kepada
mereka: "Saksikanlah, bahwa kami adalah orang-orang yang berserah diri
(kepada Allah)."1°

B. Proposisi Untuk Kerukunan & Toleransi

Sebagai alternatif konseptual bagi pluralisme agama yang Kini
semarak disebarkan di tengah-tengah umat Islam Indonesia, sekaligus sebagai
landasan yang kokoh bagi kehidupan bangsa yang majemuk dan pluralistik
dalam suasana ko-eksistensi dan penuh toleransi (tasamuh), penulis

mengajukan beberapa proposisi berikut ini:

Pertama, sebagai muslim yang baik kita meyakini bahwa setiap manusia
dari sudut pandang penciptaannya (ontologis) memiliki kemuliaan (karamah),
apapun ras, warna kulit, suku, bangsa termasuk agamanya, sesuai dengan firman
Allah : “Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut
mereka di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan
Kami lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan

makhluk yang telah Kami ciptakan.(Al-Isra’ : 70). Maka hak kemuliaan sebagai

199 Aly-“Imran : 64(31}14“@@)“%4»\\1\&”51\‘,&“, 5 o) g AR ) ) 3las i) AT G Ok
u}a&mbt\}é@.ﬂ‘}ﬂ\)ﬁuﬁﬂ‘u}dwﬁhh)‘baumdu)



SBagian Ketiga

manusia ciptaan Allah wajib untuk dilindungi dan dipelihara, kecuali dengan

pelanggaran yang telah ditentukan dalam syariat Islam.

Kedua, bersikap apresiatif terhadap fakta keragaman dan berlapang dada,
karena perbedaan keyakinan dan agama merupakan sesuatu yang qodrati dari
Allah SWT : “Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa
kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, vyaitu kitab-kitab (yang
diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap kitab-kitab yang lain itu; maka
putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah
kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah
datang kepadamu. Untuk tiap-tiap umat diantara kamu, Kami berikan aturan dan
jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya
satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya
kepadamu, maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. Hanya kepada Allah-lah
kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu
perselisinkan itu?®, Karenanya, tidaklah mungkin bagi seorang muslim
melakukan intimidasi, pemaksaan, apalagi teror terhadap orang lain untuk masuk
ke dalam Islam.Firman Allah, “Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah
beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya. Maka apakah kamu
(hendak) memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman
semuanya ?.2%! Juga firmanNya, ““Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama
(Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat.
Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah,
maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat yang
tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. 2% Juga

200 Al-Ma’iadah : 48
201 yunus : 99

202 Al-Bagarah : 256



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
firmanNya, Katakanlah: "Hai orang-orang kafir. Aku tidak akan menyembah apa
yang kamu sembah. Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah. Dan
aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah. dan kamu tidak
pernah (pula) menjadi penyembah Tuhan yang aku sembah. Untukmu agamamu,

dan untukkulah, agamaku.’*%

Ketiga, memahami bahwa perintah dakwah dalam Islam bertujuan
terwujudnya transformasi dan perubahan kepada kebaikan dan kebenaran, baik
pada level pribadi dan masyarakat, dilakuan dengan cara persuasif dan komunikasi
yang elegan, bukan indoktrinasi. Disertai sebuah pemahaman bahwa, Allah tidak
membebani kita untuk bertanggungjawab atas kekufuran orang-orang kafir atau
kesesatan orang-orang yang sesat. Masalah terpenting ialah, dakwah telah kita
sampaikan, sebagaiman firman berikut : “Dan jika kamu (orang kafir)
mendustakan, maka umat yang sebelum kamu juga telah mendustakan. Dan
kewajiban rasul itu, tidak lain hanyalah menyampaikan (agama Allah) dengan
seterang-terangnya”?** Juga firmanNya,” Dan jika mereka membantah kamu,
maka katakanlah: "Allah lebih mengetahui tentang apa yang kamu kerjakan. Allah
akan mengadili di antara kamu pada hari kiamat tentang apa yang kamu dahulu
selalu berselisih padanya. Firman lainnya, “Maka karena itu serulah (mereka
kepada agama ini) dan tetaplah sebagai mana diperintahkan kepadamu dan
janganlah mengikuti hawa nafsu mereka dan katakanlah: "Aku beriman kepada
semua Kitab yang diturunkan Allah dan aku diperintahkan supaya berlaku adil
diantara kamu. Allah-lah Tuhan kami dan Tuhan kamu. Bagi kami amal-amal
kami dan bagi kamu amal-amal kamu. Tidak ada pertengkaran antara kami dan
kamu, Allah mengumpulkan antara kita dan kepada-Nyalah kembali (kita)."?%

208 Al-Kafirun : 1-6
204 Al- Ankabut : 18
205 gyrah Syura:15



SBagian Ketiga

Dengan demikian, seorang muslim akan hidup secara nyaman dengan kelapangan

dada dan kerelaan hati.

Keempat, bahwa Allah memerintahkan dan mencintai keadilan; berlaku
proporsional, menyeru kepada kemuliaan akhlaq serta mengharamkan kezaliman,
meskipun terhadap orang-orang musyrik. ” Hai orang-orang yang beriman
hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu menegakkan (kebenaran) karena
Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu
terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku
adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah,

sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. *’2%,

Kelima, dalam konteks dialog antar agama, tidak mengklaim bahwa
semua agama benar (pluralisme), dengan dalih apapun, termasuk teori kesatuan
transenden agama-agama Schoun yang dielaborasi lebih lanjut oleh pemikir
muslim, Nurcholish Madjid dengan gagasan-gagasan inklusif-pluralisnya. Karena
pemikiran seperti ini merupakan bagian dari kekerasan dan teror teologis (al- ‘unfu

wa al-irhab al- ‘agadiy) yang sesungguhnya di lawan oleh semua agama di dunia.

Keenam, berpegang pada sikap amanah serta jujur dalam beragama; tidak
saja pada ritual-ritual murni, tapi juga dalam hal-hal yang potensial mencampur-
adukkan ajaran agama-agama seperti natalan dan do’a bersama atas nama
kebersamaan, kebangsaan atau kearifan lokal dan seterusnya. Toleransi tidak
bermakna kesediaan mengikuti ritual dan peribadatan di luar keyakinan masing-
masing umat beragama. Dus dengan demikian, masing-masing pemeluk agama

merasa legowo dan tidak ada yang merasa tidak dihormati, apalagi dilecehkan,

206 Syrah Al-Ma’idah : 8



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
hanya karena sesama anak bangsa berpegang teguh dengan keyakinan dan

keimanannya masing-masing.2’

Ketujuh, di luar wilayah keimanan (akidah), Islam mengajarkan tentang
komitmen persaudaraan kemanusiaan (al-musawéah, bukan humanisme sekuler)
secara adil dan penuh hikmah dalam wujud kerjasama dalam urusan-urusan dunia
(mu’amalat dunyawiyah). Tanpa mencampur-aduk ajaran agama-agama. Fakta
sejarah kehidupan Nabi dan masyarakat Madinah menjadi tauladan tasamuh yang
sesungguhnya. Bukan seperti klaim pluralisme agama yang berorientasi kepada
penyamaan agama-agama di dunia serta menafikan karakter yang khas pada
masing-masing agama tersebut. Hal demikian, selain bertentangan dengan syariat
Allah SWT, juga telah mengabaikan dan menistakan hak asasi manusia untuk

meyakini agamanya masing-masing.

207 Baca, Ahmad Azhar Basyir, Manusia, Kebenaran Agama & Toleransi (Yogyakarta :

Perpustakaan Pusat Ull, 1981).



SBagian Ketiga

~ 7

Adab Ikhtilaf
Muh. Waluyo, Lc., M.A.208

A. Pendahuluan

Metode-metode teologis berusaha membuka jalan untuk sampai
kepada kebenaran. Seperti itu pula, mazhab-mazhab fikih berusaha untuk
menyingkap tirai yang menyelubungi hukum-hukum yang nyata. Kebenaran
tidak diabtraksikan dalam satu metode saja atau satu mazhab saja. Karena hal
itu akan melahirkan sebuah konsekuensi pengingkaran terhadap metode-
metode atau mazhab-mazhab secara keseluruhan sekalipun terdapat sejumlah

kesalahan.

Jalan terbentang luas untuk menghilangkan perbedaan pendapat dan
mendekatkan perbedaan pandangan adalah mengkaji dan membandingkan
pendapat dari mazhab-mazhab tersebut dengan menelusuri hal-hal yang
menjadi latar belakang terjadinya sejumlah perbedaan pandangan yang
dikemukakan oleh para ulama kita sekalipun bersumber dari dasar yang sama

yaitu Al-Quran dan Sunnah.

208 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Periode : 2015-2020, Dosen IAIN
Surakarta.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

B. Gambaran Umum Tentang Ikhtilaf

Allah SWT telah menciptakan dan membekali manusia dengan akal
dan kepandaiannya. Semua potensi itu mengundang timbulnya ikhtilaf secara
lisan, imajinasi dan pemikiran. Setiap permasalahan yang muncul akan
memberikan peluang kepada manusia untuk berpendapat dan mengeluarkan

suatu kebijakan.

Ikhtilaf (beda pendapat)®® merupakan salah satu tanda-tanda
kebesaran Allah SWT. Sesungguhnya segala kemakmuran yang ada di jagat
raya ini termasuk tegaknya kehidupan tidak akan terwujud apabila manusia
diciptakan dalam keadaan yang sama dalam segala hal, mulai dari proses
penciptaan sampai pada metode berpikir hasil ciptaan Allah itu (QS. Hud :
118-119).

Imam As Subkiy membagi ikhtilaf menjadi tiga jenis, pertama,
menyangkut usul (pokok dan prinsip) yaitu yang menyimpang dari kandungan
Alqur’an dan tidak diragukan lagi merupakan tindakan bid’ah dan sesat.
Kedua, menyangkut perselisihan pendapat dan peperangan yang bisa menjadi
haram jika tidak menginginkan kemaslahan-kemaslahan. Ketiga, menyangkut

masalah furu’ (cabang) seperti ikhtilaf dalam hal halal-haram atau

209 Terdapat berbagai istilah yang memiliki konotasi semakna yaitu Ikhtilaf, khilafdan Khilafiyah
yang menurut bahasa ialah perbedaan pendapat, pemikiran, warna, jenis, yang berkonotasi kepada
perubahan.Sedangkan menurut istilah perbedaan pendapat para ulama khususnya ahli fikih tentang
suatu masalah furu’yang tidak mempunyai dalil yang qat’i. Akan tetapi istilah Khilaf dan
Khilafiyah lebih berkonotasi pada pertentangan dan perselisihan. Lihat Minhajuddin, Ikhtilaf
Ulama Suni dan Pengaruhnya terhadap perkembangan Fikih Islam (Abad Kedua & ketiga Hijriah),
Disertasi, pada Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2002, h.23-24 Lihat juga Minhajuddin, Pengembangan Metode ljtihad dalam persfektif
Fikih Islam (Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Ilmu Fikih pada fakultas Syariah IAIN

Alauddin Makassar, senin tanggal 31 Mei 2004, h. 5.



SBagian Ketiga

sejenisnya.?l® Prof DR. Minhajuddin membagi dalam dua bagian besar
yakni:Pertama, ikhtilaf dalam kepastian nas dan kualitasnya, Kedua. Ikhtilaf

dalam pemahaman nas dan hikmahnya.

Perselisihan ulama figh yang menyangkut masalah furu’merupakan
sesuatu yang ada sejak dahulu (masa Rasulullah sawdan sahabat). Pada masa
itu ikhtilaf yang terjadi tidak sampai menimbulkan perpecahan karena
Rasulullah selalu berusaha mengembalikan segala urusan mereka melalui

mekanisme musyawarah dan mufakat.

Adapun pada masa sahabat, ikhtilaf yang terjadi cukup membahayakan
umat , seperti berikut: a. Ikhtilaf ketika wafatnya Rasulullah saw. b. Ikhtilaf
dalam hal penguburan Rasulullah saw c. Ikhtilaf dalam hal pengganti
Rasulullah saw d.lkhtilaf dalam memerangi orang-orang yang menolak
membayar zakat. e. Perselisihan seputar masalah figh.?'!

C. Faktor Penyebab Ikhtilaf

Ada anggapan bahwa perbedaan pendapat dalam masalah figh adalah
karena semata-mata pendapat pribadi orangnya, sehingga muncullah mazhab
dan berbagai aliran pendapat. Padahal sesungguhnya yang terjadi tidak selalu
demikian. Sesungguhnya kitab-kitab fikih itu tidak lain merupakan keterangan
dan rincian hukum-hukum yang terkandung dalam Alquran dan Sunnah Nabi
sesuai dengan yang dipahami oleh ahli fikih dan dalil-dalil syara’ setelah

210 Thoha Jabir Fayyadh al-Ulwany, adab al-lkhtilaf fi al-Islam, diterjemahkan oleh Abu Fahmi
dengan judul Beda pendapat , bagaimana menurut Islam (Jakarta: Gema Insani Press, 1991) h. 30

211 1bid, h. 50



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
mereka menggunakan seluruh kemampuan yang ada untuk mengumpulkan,

memahami dan menganalisa semua dalil-dalil dimaksud.

Ikhtilaf pada periode Abu Bakar dan Umar bin Khatab sangat terbatas.
Hal ini disebabkan antara lain, karena mereka tidak berikhtilaf pada masalah-
masalah prinsip agama. Perbedaan faham di antara mereka tidak
menjadikannya keluar dari masalah pokok yang diperselisihkan dan unsur

musyawarah tetap mereka pelihara dan hormati.?*2

Sempitnya ruang lingkup ikhtilaf pada kedua priode tersebut di atas.
tampaknya sulit dipertahankan, hal ini karena semakin bertambah luasnya
wilayah dan pengaruh Islam di seputar jazirah Arab dan di luarnya dengan
berbagai macam pola hidup, tradisi dan adat kebiasaannya. Faktor inilah yang
memicu timbulnya ikhtilaf. Ikhtilaf dalam figih lebih cenderung diangkat ke
permukaan dalam bentuk kajian dan tulisan oleh para ulama’.?*® Berikut ini
penulis mencoba mengemukakan dalam kajian sederhana ini, faktor-faktor

khusus penyebab ikhtilaf dalam islam:%*

a.  lkhtilaf dalam qira’at.
b.  Ikhtilaf Sahabat dalam memahami hadis
c.  Nas Al quran yang memiliki makna ganda

d. Ta’arud al Adillah

212 |_ihat Mustafa Said al Khan, Asar al-Ikhtilaf fi al-Qawaid al-ushuliyyat fi ikhtilaf al-Fugaha,
(Muassat al-Risalat . 1981) h. 36-37. Bandingkan dengan Waliy Allah Abd Rahim Al-
Dalawy,Hujjah Allah al-Balighat, (Beirut: Dar al-Ma’arifat, tth,) h. 141

213 Ulama telah menulis tentang Iktilaf, ialah : Al-Syekh Abdullah bin Muhammad bin al-Sayyed
al-Batvliusiy al-Andalusiy (W 521 H). Bukunya adalah: al-Inshaf fi alTanbih ala ashab al-Khilaf
demikian juga halnya ibnu Taimiyat dalam bukunya “Raf’ual-Malam ‘an al-A’Immat al-A’lam”
dan al-Syekh al-Ustaz Ali al-Khafif dengan judul : “Muhadharat fi Asbab ikhtilaf al-Fugaha(tt:ttp)
h. 131.

214 Lihat ibid, h.1



€.

1.

SBagian Ketiga
Kasus-kasus tertentu yang tidak ada nas-nyas ecara sharih.
Ikhtilaf Dalam Qira’at

Salah satu faktor penyebab perbedaan pendapat para fugaha ialah
faktor giraat. Sesungguhnya telah diriwayatkan dari Rasulullah saw qira’at
secara mutawatir hanya saja sebab wurudnya mengundang perbedaan
pendapat ulama dalam meng-istinbatkan hukum antara seperti Ikhtilaf
pada wudhu tentang mencuci atau membasuh kedua kaki. Allah SWT

berfirman: Surat al Maidah: 6

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan
salat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan
sapulah kepalamu dan (basulah) kakimu sampai dengan kedua mata kaki
... “(al-Maidah, 5:6).

Dalam ayat ini, terjadi perbedaan qira’at dikalangan ulama
misalnya, Nafi, Ibn ‘Amir, dan al-Kisa’iy, membaca “(waarjulakum)
dengan: sedangkan Ibnu Kasir, Abu ‘Amru dan Hamzah, membaca:
dengan: (waarjulikum) Oleh karena itu perbedaan giraat di sini
merupakan salah satu sebab ikhtilaf. Jumhur ulama dalam hal ini,
cenderung dengan giraat nasab, karena itu kita berkewajiban membasuh
kedua kaki pada wudhu’ tidak dengan menyapunya.?’® Yang menjadi
sebab perbedaan pendapat di antara mereka karena adanya dua bacaan
yang dikenal oleh mereka mengenai ayat wudhu yaitu waarjulakum dan

waarjulikum. Ulama yang membaca wa arjulakum, berarti di athaf-kan

215 |bid,



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
kepada anggota yang dibasuh; dan bacaan wa arjilakum karena di-athaf-

kan kepada anggota yang disapu.*®
2. lkhtilaf Sahabat Dalam Memahami Hadis

Sahabat Rasulullah SAW dalam meriwayatkan hadis tidaklah sama
derajat dan daya nalar di antara mereka. Sebagian di antara mereka
menelaah dan meriwayatkan hadis, maksimal dua buah hadis. Hal ini
karena Nabi SAW tidaklah selamanya sebagai periwayat hadis, kadang-
kadang ia berprilaku sebagai pemberi fatwa, gadhi, atau melakukan
sesuatu yang hanya didengar, atau dilihat oleh sahabat yang hadir di
majelis Nabi, lalu yang mendengar dan melihat langsung Nabi berbuat,

menyampaikannya kepada yang lainnya. dan demikianlah seterusnya.

Oleh karena itu, dapat dikatakan pengetahuan mereka terhadap
hadis Nabi berbeda-beda. Sahabat yang lebih sering berkumpul bersama
dengan Nabi akan lebih banyak penelaahan dan pengetahuannya terhadap
hadis. Para sahabat juga akan berbeda dalam menetapkan dan menilai
suatu Hadits. Para sahabat tidaklah serta merta mengamalkan suatu hadis,
tanpa mengetahui dan memahami lebih jauh kualitas hadis tersebut.
Sebagai contoh, yaitu ketika Abu Bakar al-Shiddig dimintai tanggapannya
oleh sahabat lain tentang pewarisan kakek perempuan, beliau tidak
sesegera mungkin mengambil keputusan. sebelum ia meyakini kualitas

hadis dimaksud di atas.

Dalam kondisi tertentu, kadang-kadang suatu hadis tidak sampai

kepada seorang mujtahid, maka dia berfatwa sesuai dengan lahiriyah ayat

216 Ljhat Ibnu Rusyd, Bidayaht al-Mujtahid, penerjemah M.A. Abdurrahman, A. Haris Abdullah

dengan judul Bidayat ‘I-Mujtahid,(Semarang: Penerbit Asy-Syia’, I, 1990) h. 15.



SBagian Ketiga

atau hadis lain atau dengan memakai giyas pada masalah yang sudah
pernah terdapat pada masa Rasulullah SAW. Terkadang pula dalam
masalah yang sama, suatu hadis yang sampai kepada mujtahid yang lain.
kemudian dia berfatwa sesuai dengan hadis tersebut maka akhirnya fatwa
mereka berbeda.

Dari sisi lain, suatu hadis yang sampai pada seorang mujtahid,
tetapi dia melihat di dalamnya ada illat (kausalitas hukum) yang
menghalangi untuk mengikutinya, misalnya dia berkeyakinan bahwa hadis
itu sanadnya tidak sah dan tidak sampai pada Rasulullah SAW. karena
adanya orang yang tidak diketahui (majhul) atau hafalannya kurang cakap,
atau karena hadis tersebut mungati’ atau mursal. Kemudian yang lainnya
mengikuti hadis tersebut, karena memilih jalur hadis yang sahih. Namun
yang lain tidak mengamalkan karena adanya ‘i//at yang telah disebutkan.
Hal ini menjadi penyebab perbedaan pendapat. Illat tersebut menunjukkan
kehati-hatian dan ketelitian para sahabat Nabi, dalam mendeteksi kualitas

suatu hadis sebelum mengamalkannya.

Oleh karena itu, ikhtilaf yang terjadi dalam kaitan ini, semata-mata
bertujuan untuk pemeliharaan Sunnah Nabi sebagai sumber hukum kedua

sesudah Alquran.
Nas Alquran yang Bermakna Ganda (musytarak).

Para ulama berbeda pendapat dalam memahami nas tentang
maksud Allah dengan suatu lafal yang mengandung beberapa makna.
Ulama menyadari bahwa yang berhak membuat hukum hanyalah Allah
SWT sendiri.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Lafal yang mengandung beberapa makna dikenal dengan t al-
musytarak, yaitu suatu lafal yang pada dasarnya mengandung dua
pengertian atau lebih, misalnya: lafal “ (=" yang berarti mata, emas
murni, pengawas, hamba sahaya dan lain-lain. Lafal musytarak ini dapat

terjadi pada isim (kata benda), seperti lafal “ cue .

Demikian juga lafal “gadha” dapat berarti: hakama atau
menghukum ( Q.S. 4: 65). Juga berarti: kalimat “amrun wa hatmun”
(mewajibkan), seperti dalam firman Allah dalam Q.S. 17: 23. Dan juga
berarti: “a’lama” (memberitahukan) sebagaimana firman Allah Q.S. 17: 4

Apabila dalam ayat terdapat kata-kata yang tidak ada garinah-nya
(dalil yang jelas) maka masing-masing arti yang dikandung oleh kata
tersebut mempunyai kemungkinan yang sama untuk dijadikan landasan
maksud kata tersebut. Sebagai contoh konkrit, perbedaan pendapat ulama
tentang kata “quru”, sebagaimana firman Allah dalam Q.S. 2: 228.: Ayat

ini secara umum menjelaskan jumlah ‘iddah wanita haid yang tertalak.

yang

1

Perselisihan ulama mengenai hal ini adalah kata “quru’

kemungkinannya berarti suci atau haid pada posisi yang bersamaan.

Ulama yang berpendapat bahwa kata “guru” berarti suci,
alasannya karena ‘iddah wanita yang tertalak baru terhitung ketika ia suci.
Dalam kondisi haid, ulama tidak mempermasalahkan bahwa ‘iddahnya
belum terhitung. Pendapat ini sejalan dengan pendapat sebagian sahabat

seperti: ‘Aisyah, Ibnu Umar dan Said bin Sabit serta Imam Syafi’ iy.

Pendapat lainnya. bahwa kata “quru” berarti haid, alasannya adalah
Rasulullah pernah bersabda: Dari “Aisyah, ia berkata bahwa Fatimah

binti Abu Hubaisyi mendatangi Rasul dan berkata, ya Rasulullah saya



SBagian Ketiga

sedang mengalami darah istihadhah (darah penyakit) maka saya dalam
keadaan tidak bersih. Kemudian Rasulullah bersabda darah itu adalah
darah irqun, bukan darah haid. Apabila darah haid tiba, maka berhentilah
salat, apabila selesai, (sesuai dengan kebiasaan waktu haid) maka
mandilah dan bersihkan darah tersebut dan laksanakan salat. Bahwa
wanita yang tertalak seharusnya menunggu sampai tiga kali haid dan bukan
tiga kali suci. Pendapat ini sesuai dengan pendapat Abu Bakar, Umar,

Usman dan Ali.

Dari kedua pendapat di atas, penulis berasumsi bahwa walaupun
ikhtilaf dalam memahami ayat tersebut tidak terhindarkan, namun kedua
pendapat dapat difahami dan dimengerti keberadaannya. Pendapat pertama
mengacu pada masa terhitungnya ‘iddah’ sedangkan pendapat kedua yaitu
mengacu dari masa lamanya menunggu. Selain itu pula kata “quru”
termasuk kategori lafal yang mengandung pengertian musytarak (lebih

dari satu arti).
Ta’ arudh al Adillah (Pertentangan Dalil)

Salah satu faktor penyebab ikhtilaf ialah adanya sejumlah nas yang
tampaknya saling bententangan baik yang bersumber dari Al quran
maupun Sunnah Nabi. Jika kita renungkan sejenak hakekat ta’arudh
(pertentangan nas), dilihat dari nas yang dijadikan pijakan maka
sebenarnya tidak ada pertentangan di antara nas karena keduanya
bersumber dari Allah SWT (Q.S. 4: 82)

Berikut ini dikemukakan beberapa contoh yang berkaitan dengan
ta’arudh al-"adillat (pertentangan nas), misalnya pernyataan sebagian

ulama tentang batalnya wudhu dengan menyentuh zakar (alat kelamin).



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Imam Syafi’iy, Hambali, Ishak dan Malik berpendapat bahwa wudhunya
batal. Nas yang dijadikan landasan adalah hadis yang bersumber dari
Basrah binti Shafwan, sebagaimana berikut: “Bahwa Nabi SAW berkata:
Barang siapa yang menyentuh alat kelaminnya, maka hendaklah ia
berwudhu’ lebih dahulu sebelum salat.”?*’ Sahabat yang mengikuti
petunjuk hadis tersebut ialah: Umar, Abu Hurairah, Abdullah bin Umar,
Ibnu Abbas. Aisyah dan Saad bin Abi Wagqas.

Adapun Abu Hanifah berpendapat bahwa hal yang demikian itu
tidak membatalkan wudhu. Beliau mengacu pada hadis Thalak bin Ali
sebagai berikut: “Bahwa Nabi SAW pernah ditanya tentang seorang laki-
laki yang menyentuh alat kelaminnya ketika ia sedang sembahyang. Maka
Nabi berkata tiadalah ia kecuali bagian dari engkau.” (HR. Tirmiziy).?'8
Sahabat yang mengikuti petunjuk hadis kedua ini, ialah: Ali, Umar. dan

Ibnu Mas’ud. Tampaknya kedua kelompok yang bertentangan ini masing-

masing memiliki alasan dan hujjah yang cukup kuat.

Penulis beranggapan bahwa walaupun kedua hadis tersebut, dari
sisi lafal dan makna berbeda, ulama hadis telah membahas dan
mengajukan alternatif-alternatif metode penyelesainnya. Penyelesaian
dimaksud akan memberi petunjuk secara substantif sesungguhnya

pertentangan dalam hadis tidak ada.?®

217 Al-Nasa’iy, op cit h. 100

218 Imam Abi Isa Muhammad bin Surat al-Tirmiziy,, Sunan al-Tirmiziy, (Indonesia, Maktabat
Dahlan, I. 1384 H) h. 56-57

219 Ulama yang cukup berjasa menulis tentang hadis yang kelihatannya bertentangan ialah Abu
Muhammad ‘ Abdullah bin Muslim bin Qutaybat yang telah mengarang buku yang berjudul 7a 'wil
Mukhtalaful hadist, dan Muhammad bin Idris al-Syafi’iy dalam bukunya ikhtilaf al-Hadist yang
disatuan dengan bukunya al-umm. Anwar Sadat Ikhtilaf di Kalangan Ulama Al-Mujtahidin



5.

SBagian Ketiga
Kasus-Kasus Tertentu Yang Tidak Ada Nas-nya Secara Sharih.

Salah satu yang menjadi sebab adanya ikhtilaf di antara para ulama,
yaitu adanya kasus-kasus tententu yang tidak tersebut nas-nya secara
tekstual dalam Alquran dan Hadis. Jelasnya bahwa Rasulullah wafat,
masih saja dijumpai sebagian kasus yang tidak mendapatkan tanggapan
konkret atas kepastian hukumnya. Hal ini difahami, bahwa Alguran
memang tidak menjelaskan suatu kasus secara terinci, petunjuknya turun
secara mujmal (umum), muthlag (pasti), mubham (tidak jelas) dan lain-
lain. Dalam kaitan tersebut. peranan hadis sebagai bagian dari ijtihad Nabi,

dan para sahabat besar dalam menjelaskannya, mendapat tempat tersendiri.

Kasus-kasus yang muncul kemudian cukup banyak, sedang nas
Alguran dan Hadis yang menyangkut hukum begitu terbatas. Pada
akhirnya ulama dalam mengantisipasi ketetapan hukum suatu kasus
berbeda dan pada gilirannya terjadilah ikhtilaf dalam pemahaman dan

penafsiran.

Kenyataan ini, terlihat pada priode Abu Bakar bahwa salah satu
dari karakter beliau, bila diperhadapkan pada suatu kasus yang tidak ada
nasnya secara jelas, ia tidak serta merta mengambil keputusan, tetapi ia
menghimpun para pemuka dan kalangan sahabat dan fugaha meminta
saran dan pendapat, apabila beliau mendapat persetujuan maka dengan

spontan mengambil keputusan.

Kenyataan lain yang muncul pada periodenya yaitu

dipercayakannya Umar bin Khattab sebagai gadhi (hakim) khususnya




ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
dalam menangani perselisihan-perselisihan yang terjadi di kalangan umat
Islam.??® Hanya saja, Abu Bakar dalam menunjuk Umar sebagai gadhi
tidaklah sepenuhnya wewenang itu dilimpahkan kepadanya. Yang jelas,
pada periode Abu Bakar, Umar pernah diserahi sepenuhnya sebagai gadhi
di Medinah. Demikianlah tradisi Abu Bakar dalam mengangkat dan
menunjuk penguasa di setiap wilayah, selain ia sebagai penguasa
pemerintahan juga sekaligus sebagai penguasa agama (‘Imamat) dan
gadhi.??!

Abu Bakar sangat membatasi diri dalam berijtihad. Hal ini
disebabkan kekhawatiran beliau untuk terjebak pada kekhilafan dan
kesalahan dalam menetapkan hukum. Abu Bakar misalnya, jika berfatwa
dan mengeluarkan pendapatnya berkata, “demikianlah pendapatku, jika
benar sesungguhnya dan Allah dan jika keliru. sesungguhnya dari aku

sendiri dan aku istigfar kepada Allah.??

Demikian juga halnya tradisi Umar, selain landasan utamanya
adalah Alquran dan Sunnah Nabi, jika ia tidak mendapatkan jawaban pada
keduanya, maka ia merujuk pada pengambilan keputusan Abu Bakar dan
jika tidak ia dapatkan maka beliau meminta pertimbangan kepada tokoh-
tokoh sahabat. Beliau tidak ada kesepakatan di antara mereka maka dengan

spontan ia berijtihad.??3

220 _ihat Mustafa Said, op cit, h. 110. Lihat juga ‘Athiyyat Mustafa Musyarrafat, al-Qadha fi al-
Islam, (Mishr: Mathabi’ Dar al-Qad, 1966) h. 93.

221 1bid
222 1hid, h. 48
223 1hid, h. 98



SBagian Ketiga

Di antara kasus-kasus hukum yang tidak terdapat nas-nya dalam

Alguran dan Sunnah Nabi, maupun ijma’ ulama dan dalil-dalil mu tabar

lainnya seperti giyas, antara lain:

Kadar jaminan ganti rugi bagi binatang yang dilukai ataupun yang
dicederai oleh orang lain yang bukan pemiliknya.

Batas minimal masa menstruasi.

Hukum mengawasi wanita yang masih dalam ‘iddah yang diyakini
telah melakukan hubungan suami istri.

Hukum Suami yang hilang tidak ada kabar beritanya dalam waktu
tertentu., apa yang harus dilakukan oleh isterinya? apakah ia harus
menunggu empat tahun, ataukah ber’iddah empat bulan sepuluh hari
yaitu batas waktu ‘iddah wafat?

Warisan wanita bertalak ba’in, yang penolakannya itu dilafazhkan
pada waktu suaminya sedang menghadapi kematian (maradh al-

maut).

Kasus-kasus seperti tersebut di atas, penetapan hukumnya disandarkan

pada perkataan sahabat (gqawl al- sahab’iy). Sebagian ulama cenderung untuk

menjadikannya hujjah syara yang wajib dipedomani, dan oleh kebanyakan ulama

menjadikannya hujjah syara’ atas dasar kredibilitas sahabat itu sendiri. Dengan

demikian ikhtilaf ulama dalam masalah fikih khususnya menyangkut kasus-kasus

yang tidak ada nas-nya, dapat dikatakan mengacu dari perbedaan pendapat ulama

tentang qa 'ul al-sahaby yang menjadikannya sebagai hujjah syara’.

Dalam analisis ini, penulis tidak menyebutkannya secara terinci, untuk

mendapatkan gambaran lebih komprehensip ikhtilaf terhadap kasus-kasus di atas



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

dapat dilihat pada sejumlah buku-buku “Mugaranat al-Mazahib fi Usul al-
ﬁ(]/’l ”‘224

D. Metode Ulama Dalam Mengatasi Ikhtiaf

Dimaksudkan ikhtilaf disini adalah terdapatnya dua buah nas atau lebih
dari sisi makna tampaknya bertentangan, yang sebagian ulama berpendapat bahwa
kesemuanya tidak mungkin diamalkan secara bersamaan. Oleh karena itu para
ulama menempuh berbagai macam cara (jalan) di dalam mengkompromikan nas-

nas tersebut.

Ayat-ayat Alquran dan Hadis sumbernya adalah dari Allah. Oleh karena
itu tidak mungkin bertentangan di antara keduanya. Namun pada kenyataannya
ada sejumlah nas (hadis) yang tampaknya tidak sejalan dan bertentangan dengan
hadis lain ataupun dengan Alqur’an. Bila demikian halnya, maka pasti ada sesuatu
yang melatarbelakanginya. Dalam kaitan tersebut, penulis dituntut untuk mampu
rnenggunakan pendekatan-pendekatan yang sah dan tepat menurut yang dituntut

oleh kandungan nas, yang bertentangan.

Dalam mengantisipasi kandungan nas misalnya, ulama tidak satu
pendapat, sebagian ulama menyebutnya dengan mukhtaliful hadits, sebagian lagi
menyebutnya dengan mukhtalafatul hadis dan pada umumnya ulama
menyebutnya dengan al-ta ‘arudh.?* Untuk menyelesaikan nas hadis yang tampak
bertentangan tersebut, cara yang ditempuh oleh ulama tidak sama; ada yang

224 K jtab-kitab yang dimaksud di atas adalah: “al-Mugniy”, oleh ibn Qudamabh, jilid VIII, h. 84-85;
bidayat al Mujtahid” oleh Ibn Rusyd, jilid II, h 323; al-Umm oleh Imam Syafi’iy, jilid I h. 55, jilid
V, h. 215-235 dan 236.

225 |_jhat M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Makalah disajikan dalam seminar
yang diadakan oleh Dirasah Ulya Pendidikan Tinggi Purna Sarjana Agama Islam di Medan

Sumatra Utara, 1991, h. 168.



SBagian Ketiga

menempuh satu cara ada pula yang menempuh lebih dari satu cara dengan urutan

yang berbeda-beda. Istilah-istilah yang banyak dijumpai dalam hal ini antara lain:

a.

al-tarjih (meneliti dan menentukan petunjuk hadis yang memiliki
argumen yang lebih kuat);

al-jam’u, yakni kedua hadits yang tampak bertentangan itu
dikompromikan, atau sama-sama diamalkan sesuai dengan
konteksnya.

al-nasikh wa al-mansukh (petunjuk dalam hadis yang satu dinyatakan
sebagai penghapus sedang hadis yang satunya sebagai yang dihapus.
al-tauqif (menunggu sampai ada petunjuk atau dalil lain yang dapat

menjernihkan dan menyelesaikan pertentangan.??®

Walaupun cara-cara penyelesaian ulama berbeda-beda, namun tidaklah

berarti bahwa hasil penyelesaiannya harus berbeda juga. Dinyatakan demikian

karena selain itu ulama pada umumnya lebih mengutamakan cara al-jam 'u, dan

al-taufiq, sepanjang cara itu dapat diterapkan, juga untuk cara penyelesaian yang

diberi istilah yang berbeda, ternyata hasilnya banyak yang menunjukkan

kesamaan.

Keempat tahap metode penyelesaian dalam mengatasi ikhtilaf al-adillat

sebagaimana telah dikemukakan di atas ialah (1) al-jam u; (2) al-nasih wa a-

mansukh; (3) al-tarjih dan (4) al-taufig. Cara yang disebutkan terakhir perlu

ditempuh oleh penulis bila ternyata ketiga cara yang disebutkan terdahulu tidak

dapat diselesaikan. Dengan menempuh cara al-taufig seseorang akan dapat

terhindar dari pengambilan keputusan yang keliru.

226 |bid, 169-171.

52



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Tentang metode al-jam 'u dan al-tarjih, hemat penulis termasuk masalah
yang cukup rumit dalam ilmu fikih, sebab sebelum di-jama’ atau di-tarjih
diperlukan pemahaman dan penghayatan yang mendalam terhadap nas. Sebagian
besar nas yang seharusnya dapat dikompromikan tetapi karena kedangkalan
pemahaman dan penghayatan terhadap nas. maka sebagian penulis hanya

menempuh penyelesaian salah satu dari keduanya saja.
E. Etika Berebeda Pendapat (Adabul Ikhtilaf)

Islam telah meletakkan sendi-sendi adab yang tinggi bagi seorang muslim
dalam pergaulannya bersama saudara-saudaranya ketika berselisih faham

dengan mereka dalam masalah-masalah ijtihadiyah. Nabi SAW bersabda:
Y J Y s G

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlag-akhlag yang
27

mulia”.?

Etika berselisih pendapat merupakan permasalahan yang sangat urgen dan
harus dipahami oleh setiap muslim sebagai upaya menekan potensi konflik
dikalangan umat islam. Umat islam bisa mengalami kemunduran tatkala tidak
melakukan manajemen konflik. Maka, umat Islam, mesti benar-benar
memahami bagaimana "etika berbeda"™ dengan sesama muslim dengan

mengedepankan etika sebagai berikut:

227 Diriwayatkan oleh Imam Bukhari dalam ‘Adabul Mufrad’ dan Imam Ahmad. Lihat ‘Silsilah

Ash-shahihah 15



SBagian Ketiga

1)

2)

Ikhlas dalam menyatakan pendapat Kita.

Yusuf al Qaradhawi berkata: “Kita mengetahui bahwa niat yang
ikhlas saja tidak cukup untuk diterimanya amal, selama tidak sesuai
dengan syara’ dan sunah, sebagaimana amal yang sesuai syara’ juga

tidak mencapai derajat diterima, selama di dalamnya tidak ada ikhlas

dan tajarrud (dedikasi) hanya untuk Allah ‘Azza wa Jalla semata.”??8

Jete U oSy Lalls OST13) a0 1l ammy 2le o ezl JG
055 of Lttty Uy Lalls 0, o o f Lalls (S s s 013
Ll e 0SS Of Glgally d

Fudhail bin ‘Iyadh Rahimahullah: “Sesungguhnya amal itu jika

ikhlas tapi tidak benar tidak akan Allah terima, jika benar tapi tidsk

benar, juga tidak diterima. Sampai amal itu ikhlas dan benar. Ikhlas

itu menjadikan amal hanya untuk Allah, dan benar itu aml yang sejalan

dengan sunnah” %
Menyadari bahwa perbedaan adalah kehendak Allah Ta'ala
Allah sberfirman:

25 a5 35 VI(118) Gualh Gl V3 Bty 81 e 35 205 45
(119) Gudl i3 221 50 an OSSY &gy 2k &85 24l U3

“Dan seandainya Tuhanmu kehendaki, niscaya Dia jadikan manusia itu
umat yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih, kecuali yang

228 yysuf al Qaradhawy, Hawla Rukn al Ikhlash, hal. 12. 1993M. Dar at Tauzi’ wa an Nasyr al

Islamiyah

229 |mam Ibnu Taimiyah, Al Fatawa Al Kubra, 2/46)



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

dirahmati Tuhanmu, dan untuk itulah Dia menciptakan mereka” (QS.
Hud: 118-119)

Ayat ini menerangkan salah satu masyiah (kehendak) Allah,
yaitu Dia ciptakan perbedaan di antara manusia. Baik perbedaan
bahasa, warna kulit, watak, suku bangsa, agama, Kkebiasaan,
pemahaman, madzhab pemikiran, dan sebagainya. Seandainya Allah

szberkehendak tentu mudah saja Dia jadikan manusia sebagai umat

yang satu.

Imam Ibnu Katsir Rahimahullah mengatakan:

Ty reeldag aglds walle Slslizely b8LsT (3 W) e Sl 1 Y

“Akan terus terjadi perselisihan manusia terkait agama mereka,
keyakinan, millah, ajaran, madzhab, dan pendapat mereka.?3°
Maka, hakikat ini menunjukkan bahwa pemaksaan manusia atas
manusia lainnya untuk mengikuti pemahaman, selera, pendapat figih,
dan semisalnya, lalu tidak bertoleransi terhadap perbedaan tersebut,
merupakan wujud pertentangan terhadap sunatullah dan prinsip

da’wah Islam yang berdiri tanpa paksaan. Allah sberfirman:

b 0 e 018

“Muaka apakah kamu (hendak) memaksa manusia, supaya mereka
menjadi orang-orang beriman semuanya ?” (QS. Yunus: 99)

Umar bin Abdul Aziz berpandangan:

230 Tafsir Al Quran Al ‘Azhim, 4/361



SBagian Ketiga

iz 4 o 8Y kit | s ade A o ) Sy Sloesl OF e Lo
s, WS 4
“Tidaklah membahagiakanku kalau para sahabat Rasulullah
Shallallahu ‘Alaihi wa Sallam tidak berbeda pendapat, karena jika
mereka tidak berbeda, maka bagi kita tidak ada rukhshah

(keringanan/kemudahan). %! (Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Ibid,
hal. 38. Mauqi’ Al Islam)

Ibnu Taimiyah berpendapat:

A5 e gy Yo S8 el U B 1aaEs ) A oY
w,«ﬁ\du\f\.ua Jik 2353 e Jsh

z

“Karena jika mereka bersepakat atas suatu pendapat, maka orang
yang berselisih dengan mereka akan tersesat. Namun jika mereka
berbeda pendpat, lalu ada orang yang mengambil pendapat ini, ada
orang lain yang mengambil pendapat yang lain. Maka ini adalah
urusan yang sangat luas. >

Seandainya sahabat selalu sepakat (berijma’) dalam segala hal,
maka tidak ada celah bagi generasi selanjutnya untuk berfikir dan

berpendapat sesuai sesuai zamannya dan itulaj contoh pemikiran

dinamis dari mereka untuki generasi selanjutnya.

21 Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Ibid, hal. 38. Maugi’ Al Islam
232 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa, 30/80



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN

UNIVERSAL

3) Tasamuh dalam Ikhtilaf Tanawwu’ dan tegas dalam IKkhtilaf
Tadhadh

a.

Macam-macam perbedaan:

Ikhtilaf Tanawwu’, perselisihan variatif, yaitu perbedaan dalam
masalah cabang-cabang agama, atau rincian kaifiyat ibadah.

Imam Abu Nu’aim mengutip ucapan Imam Sufyan Ats

Tsauri, sebagai berikut:

g M opd (55 il 4 il 6 Al el Lemy ) el 13)

“Jika engkau melihat seorang melakukan perbuatan yang masih
diperselisinkan, padahal engkau punya pendapat lain, maka
janganlah kau mencegahnya.”*® (Imam Abu Nu’aim Al
Asbahany, Hilyatul Auliya’, 3/133)

Dr. Umar bin Abdillah Kamil berkata:

Moy agm LS e pal) 21 Sz (3 139290 VA OISR
ot OF g anl Jolt Lo, npdy olsVly (558ly daly adladly

“Telah ada perselisihan sejak lama pada masa para imam besar

panutan: Abu Hanifah, Malik, Asy Syafi’i, Ahmad, Ats Tsauri, Al
Auza’i, dan lainnya. Tak satu pun mereka memaksa yang lain
untuk mengubah agar mengikuti pendapatnya, atau melemparkan
tuduhan terhadap keilmuan mereka, atau terhadap agama
mereka, lantaran perselisihan itu. ">

233 Imam Abu Nu’aim Al Asbahany, Hilyatul Auliya’, 3/133

234 Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Adab Al Hiwar wal Qawaid Al Ikhtilaf, hal. 32. Mauqi’ Al Islam

€



SBagian Ketiga

Imam An Nawawi memiliki pandangan terperinci dalam

menyikapi perbedaan teologis:

G5 o olS3 2 Y ¢ a el pisal) 185 T sl Yy ol Gy
b G Y6 g calerah o e 18T 6 0y ) LWl £ ol
oS e el A0 St aEE K el asf e 8y
ety asly Coat) 2 Cald) g 18T 51 Gatsdd o

PP NTEIC

“Dan Adapun yang terkait masalah ijtihad, tidak mungkin orang
awam menceburkan diri ke dalamnya, mereka tidak boleh
mengingkarinya, tetapi itu tugas ulama. Kemudian, para ulama
hanya mengingkari dalam perkara yang disepakati para imam.
Adapun dalam perkara yang masih diperselisinkan, maka tidak
boleh ada pengingkaran di sana (harus mentolelir). Karena
berdasarkan dua sudut pandang setiap mujtahid adalah benar. Ini
adalah sikap yang dipilih oleh mayoritas para ulama peneliti
(mubaqqiq). Sedangkan pandangan lain mengatakan bahwa yang
benar hanya satu, dan yang salah kita tidak tahu secara pasti, dan
dia telah terangkat dosanya.”?® (Al Minhaj Syarh Shahih
Muslim, 1/131. Mawqi’ Ruh Al Islam)

Ketika membahas kaidah-kaidah syariat, Imam As Suyuthi

berkata dalam kitab Al Asybah wa An Nazhair:

fastd Ky G owp Sl K3 Y7 08 deud Sield
A:,I:G

Pty

Kaidah yang ke-35, “Tidak boleh ada pengingkaran terhadap
masalah yang masih  diperselisihkan.  Seseungguhnya

235 Al Minhaj Syarh Shahih Muslim, 1/131. Mawqi’ Ruh Al Islam



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

pengingkaran hanya berlaku pada pendapat yang bertentangan
dengan ijma’ (kesepakatan) para ulama. >3

“Pokok-pokok dari Al-Qur’an, As-Sunnah dan Ijma’ adalah
seperti kedudukan agama yang dimiliki oleh para nabi. Tidak
seorangpun yang boleh keluar darinya, dan barangsiapa yang
masuk ke dalamnya maka ia tergolong kepada ahli Islam yang
murni dan mereka adalah Ahlu Sunnah wal Jama’ah. Adapun
bervariasinya amal dan perkataan dalam syariat adalah seperti
keragaman syariat diantara masing-masing Nabi. Perbedaan ini
terkadang bisa pada perkara yang wajib, terkadang bisa juga
pada perkara yang sunnah.” Beliau Rahimahullah berkata:
“Sesungguhnya masalah-masalah rinci dalam perkara ushul
tidak mungkin disatukan di antara kelompok orang. Karena bila
demikian halny tentu tidak mungkin para sahabat, tabi’in, dan
kaum salaf berselisih. %%’

Katanya lagi: “Ketika perluasan aktifitas dan penganekaragaman
furu’nya semakin dituntut maka sebagai akibatnya adalah
munculnya perselisihan pendapat sesuai yang cocok jiwa masing-
masing pembelanya.® Ia juga berkata: “Adapun manusia yang
cenderung kepada pendapat salah seorang imam atau syaikh
sesuai ijtihadnya. Sebagaimana perbedaan mana yang lebih
afdhal antara adzan dengan tidak adzan, dalam gamat ifrad
(dibaca sekali) atau itsna (dibaca dua kali), shalat fajar itu di
akhir malam atau di saat fajar, qunut subuh atau tidak, bismillah
dikeraskan atau dipelankan, dan seterusnya, adalah merupakan
masalah ijtihadiyah yang juga diperselisihkan para imam-imam
salaf. Dan masing-masing mereka menetapkan keputusan ijtihad
yang lain. ">

Ibnu Taimiyah juga berbicara terkait perselisihan penentuan
masalah yang qath’l dan tidak qath’l, dia mengatakan:

2% As Suyuthi, Al Asybah wa An Nazhair, Juz 1, hal. 285
237 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa, 6/ 56

238 |bnu Taimiyah, Ibid, 6/58

239 |bnu Taimiyah, Ibid, Juz, 20./292



SBagian Ketiga

“Sedangkan perkataan dan amal yang tidak diketahui secara
pasti (qath’i) bertentangan dengan Kitab dan Sunnah, namun
termasuk lingkup perbincangan ijtihad para ahli ilmu dan iman,
bisa jadi dianggap qath’i oleh sebagian yang lain yang telah
mendapat cahaya petunjuk dari Allah Ta’ala. Namun demikian
dia tidak boleh memaksakan pendapatnya itu kepada orang lain
yang belum mendapatkan apa yang dia inginkan itu.” **°, dan
“Sesungguhnya perbedaan mengenai pendalilan dari sebuah
lafal dan penetapan salah satunya itu bagaikan samudera yang
luas.”?*

b. lkhtilaf Tadhdhadh

Ikhtilaf Tadhadh adalah perselisihan dalam perkara ushuluddin
(dasar-dasar agama) seperti masalah ketuhanan, kenabian, al quran,
rukun Islam, rukun Iman, syahadat dan yang semisalnya, maka ini
perbedaan dalam hal ini sebaiknya tidak ada dan mesti disikapi tegas,
kembali ke jalan yang benar, seperti keyakinan Ahmadiyah, Inkar
sunnah, Rafidhah, dan semisalnya .

4) Lapang Dada dan Adil Dalam Menerima Kritik,

Penolakan kita terhadap kritik dan kemarahan kita karena

pembelaan terhadap diri adalah adalah perwujudan ketakaburan kita:

LA Lidg e 5S)

“Sombong adalah menolak kebenaran dan meremehkan orang lain”.

[Hadits Riwayat Muslim]

240 |bnu Taimiyah, Ibid, 1/383-384
241 Ibnu Taimiyah, Raf’ul Malam, hal. 25



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
Banyak sekali contoh sekitar adab yang mulia ini yang telah

dijelaskan oleh para salafus shalih, dianaaranya adalah :

Kisah yang diceritakan oleh al-Hafizh Ibnu Abdil Bar, beliau
berkata : “Banyak orang telah membawa berita kepada saya, berasal
dari Abu Muhammad Qasim bin Ashbagh, dia berkata : “Ketika saya
melakukan perjalanan ke daerah timur, saya singgah di Qairawan.
Disana saya mempelajari hadits Musaddad dari Bakr bin Hammad.
Kemudian saya melakukan perjalanan ke Baghdad dan saya temui
banyak orang (Ulama) disana. Ketika saya pergi (dari Baghdad), saya
kembali lagi kepada Bakr bin Hammad (di Qairawan-red) untuk
menyempurnakan belajar hadits Musaddad. Suatu hari saya
membacakan hadits Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam dihadapan
beliau (untuk mempelajarinya) : “Artinya : Sungguh telah datang satu
kaum dari Muldar yang (Mujtaabin Nimar)” Beliau (Bakr bin
Hammad) berkata kepadaku “Sesungguhnya yang benar adalah
Mujtabits Tsimar. Aku katakan padanya Mujtaabin Nimar,
demikianlah aku membacanya setiap kali aku membacakannya di
hadapan setiap orang yang aku temui di Andalusia dan Irak™ Beliau
berkata kepadaku : “Karena engkau pergi ke Irak, maka kini engkau
(berani) menentang aku dan menyombongkan diri dihadapanku ?”
Kemudian dia berkata kepadaku (lagi) : “Ayolah kita bersama-sama
bertanya kepada syaikh itu (menunjuk seorang syaikh yang berada di
Masjid), dia punya ilmu dalam hal seperti ini” Kami pun pergi ke
syaikh tersebut dan kami bertanya tentang hal ini. Beliau berkata:
“Sesungguhnya yang benar adalah [Mujtaabin Nimar]” seperti yang
aku baca. Artinya adalah : Orang-orang yang memakai pakaian,

bagian depannya terbelah, kerah bajunya ada di depan. Nimar adalah

o2



SBagian Ketiga

bentuk jama’ dari Namrah. Bakr bin Hammad berkata sambil
memegangi hidungnya: “Aku tunduk kepada al-haq, aku tunduk

kepada al-haq !?*? lalu ia pergi.
5) Memilih Bahasa Yang santun dalam Berdiskusi.

Allah berfirman.

Ges AUl g

“Serta ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusia” [Al-
Bagarah/2 : 83]

Dari Abu Darda’ Radhiyallahu ‘anhu, bahwasanya Nabi

Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda.

uaxiﬂ”\d/’w}&uﬁuw\(ywéﬁ\d‘jwd&‘;:;:”ou

s el

“Tidak ada sesuatupun yang lebih berat dalam timbangan
seorang mukmin pada hari kiamat dibanding akhlag yang baik,
dan sesungguhnya Allah murka kepada orang yang keji dan

Jjelek (akhlagnya)”. [Hadits Riwayat Tirmidzi].

Al-Hafizh Ibnu Abdil Bar menyebutkan dari Zakaria bin Yahya
yang berkata : “Saya telah mendengar Al-Ashma’i berkata : “Abdullah
bin Hasan berkata : Adu mulut akan merusak persahabatan yang lama,
dan mencerai beraikan ikatan (persaudaraan) yang kuat, minimal (adu

mulut) akan menjadikan mughalabah (keinginan untuk saling

242 Mukhtasyar Jaami’ Bayanil IImi wa Fadlihi, hal.123 yang diringkas oleh Syaikh Ahmad bin
Umar al-Mahmashaani

2



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

mengalahkan) dan mughalabah adalah sebab terkuat putusnya ikatan

persaudaraan.?*®
F. Beberapa Contoh Sikap Bijak Para Ulama Ketiaka Berselisih:
1. Sikap Bijak Yahya bin Ma’in:

Imam Adz Dzahabi Rahimahullah berkata tentang Yahya bin Ma’in:

B T Yy (il Sy (o o) @20 Job (g% eyt A ) U
e Gl 0shlo 23 ey (rlvs sl Dokl a8 40
Berkata Ibnu Al Junaid: “Aku mendengar Yahya bin Ma’in berkata:
“Pengharaman nabidz (air perasan anggur) adalah benar, tetapi saya
tidak berkomentar, dan aku tidak mengharamkannya. Segolongan orang
shalih telah meminumnya dengan alasan hadits-hadits shahih, dan

segolongan orang shalih lainnya mengharamkannya dengan dalil hadits-
hadits yang shahih pula. "?*

2. Sikap Bijak Imam Ahmad

Imam Ahmad bin Hambal menceritakan tentang shalat sunah

setelah Ashar, beliau berkata:

Kami tidak melakukannya tapi kami tidak juga menilai aib orang

yang melakukannya.?*®

243 Mukhtasyar Jaami’ Bayan al-l1lmi wa Fadlihi hal. 278
24 Imam Adz Dzahabi, Siyar A’lam an Nubala, Juz. 11, Hal. 88
245 Al Mughni, 2/87, Syarhul Kabir, 1/802



SBagian Ketiga

S0 sy ey il o (3 S O (g it amy AT ALYl S
EWNLY JL%\ J;—T o S5 i})fc‘u‘bé L;& :}ij cy}g L;Lc e ooy (LAL C,czi;-
Lo2rd Laaey 18l adey (osldll L

“Imam Ahmad Rahimahullah berpendapat bahwa qunut dalam shalat fajar
(subuh) adalah bid’ah. Dia mengatakan: “Jika aku shalat di belakang imam
yang berqunut, maka aku akan mengikuti qunutnya itu, dan aku aminkan
doanya, semua ini lantaran demi menyatukan kalimat, melekatkan hati, dan
menghilangkan kebencian antara satu dengan yang lainnya.”?%

Imam Sufyan Ats Tsauri Radhiallahu ‘Anhu, sebagaimana dikutip

Imam At Tirmidzi sebagai berikut:

tesd Sk L b fesd RAh g e ) dg budn (6

“Berkata Sufyan Ats Tsauri: “Jika berqunut pada shalat subuh, maka itu
bagus, dan jika tidak berqunut itu juga bagus. ">

G. Penutup

1. Faktor penyebab ikhtilaf dalam masalah furu’.dapat berupa perbedaan
qira’at, perbedaan penalaran atau menetapkan dan menilai suatu hadis,
lafadz Alqur’an yang bermakna ganda, adanya sejumlah nas yang saling
bertentangan (ta ‘arudh) dan Adanya kasus-kasus tertentu yang tidak ada

nas-nya secara sarih..

2. lkhtilaf yang telah terjadi di kalangan umat terdahulu merupakan bagian
dari kenyataan alamiyah hidup ini. Oleh karenanya untuk dapat
memberikan manfaat bagi kehidupan umat, ikhtilaf harus memiliki

ketentuan-ketentuan sebagai berikut: 1.) Jika niatnya jujur.orang yang

246 Ibnu “Utsaimin, Syarhul Mumti’, 4/25. Mawqi’ Ruh Al Islam
247 Sunan At Tirmidzi, keterangan hadits No. 401



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL
bersangkutan memiliki tanggung jawab bersama, 2.) Ikhtilaf itu digunakan
untuk mengasah otak dan membuka cakrawala berpikir.3.) Memberikan
kesempatan berbicara kepasa lawan bicara dan bermuamalat dengan
manusia lainnya sesuai dengan tingkat penghayatan, pemahaman dan
pengalamannya dalam melihat realitas hidup di lingkungannya.

. Metode Solusi yang telah diberikan oleh para ulama kita dalam
penyelesaian Ikhtilaf dalam bidang firu” meliputi: 1) al-jam 'u, 2) al-nasih

wa a-mansukh; 3) al-tarjih dan 4) al-taufig.

. Etika berebeda pendapat (Adabul lkhtilaf) adalah diantaranya sebagai
berikut: Ikhlas dalam menyatakan pendapat kita, menyadari bahwa
perbedaan adalah kehendak Allah Ta'ala, tasamuh dalam Ikhtilaf tanawwu’
dan tegas dalam ikhtilaf tadhadh, lapang dada dan adil dalam menerima
kritik dan memilih bahasa yang santun dalam berdiskusi.



SBagian Ketiga

DAFTAR PUSTAKA

al-Qur’an al-Karim

al-Dalawy, Waliy Allah Abd Rahim, Hujjah Allah al-Balighat, (Beirut: Dar al-
Ma’arifat, tth,

Ibnu Rusyd, Bidayaht al-Mujtahid, penerjemah M.A. Abdurrahman, A. Haris
Abdullah dengan judul Bidayat ‘1-Mujtahid, Semarang: Penerbit Asy-Syia’,
I, 1990

Ibnu Taimiyat, “Raf"u al-Malam ‘an al-A’Immat al-A’lam”’ dan al-Syekh al-Ustaz
Ali al-Khafif dengan judul: “Muhadharat fi Asbab ikhtilaf al-Fugaha tt:ttp

Minhajuddin, Pengembangan Metode Ijtihad dalam persfektif Fikih Islam (Pidato
Pengukuhan Guru Besar dalam llmu Fikih pada fakultas Syariah 1AIN
Alauddin Makassar, senin tanggal 31 Mei 2004.

................ Jkhtilaf Ulama Suni dan Pengaruhnya terhadap perkembangan
Fikih Islam (Abad Kedua & ketiga Hijriah), Disertasi, pada Program
Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2002.

Mustafa Said al Khan, Asar al-lkhtilaf fi al-Qawaid al-usuliyyat fi ikhtilaf al-
Fugaha, Muassat al-Risalat . 1981

al-Mughirah, Muhamad bin Ismail bin Ibrahim bin, Shahih al-Bukhariy, Mishr:
Al-Mathba’at Ali Shubaih, t.th.



ISU-ISU KEUMMATAN, KEBANGSAAN, DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSAL

Musyarrafat, Athiyyat Musthafa, al-Qadha fi al-Islam, Mishr: Mathabi’ Dar al-
Qad, 1966

M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Makalah disajikan dalam
seminar yang diadakan oleh Dirasah Ulya Pendidikan Tinggi Purna Sarjana
Agama Islam di Medan Sumatra Utara , 1991

al-Nawawy, Shahih Muslim bi syarh,Shaih Muslim (Mishr: Al-Mathaba’at al-
Mishriyyat, VI, 1924

al-Suyuthiy, Abu Abd Rahman Ahmad bin Syu’aib bin Ali bin Bahrain al-Nasa’iy,
Syarh Jalaluddin, Sunan al-Nasa iy, Beirut: Dar al-Fikriy,VI

‘Adabul Mufrad’ dan Imam Ahmad. Lihat ‘Silsilah Ash-shahihah

Yusuf al Qaradhawy, Hawla Rukn al Ikhlash. Dar at Tauzi’ wa an Nasyr al

Islamiyah
Imam Ibnu Taimiyah, Al Fatawa Al Kubra
Ibnu Katsir, Tafsir Al Quran Al ‘Azhim
Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al Fatawa
Imam Abu Nu’aim Al Asbahany, Hilyatul Auliya’

Dr. Umar bin Abdullah Kamil, Adab Al Hiwar wal Qawaid Al Ikhtilaf,. Mauqi’

Al Islam
Al Minhaj Syarh Shahih Muslim. Mawqi’ Ruh Al Islam

As Suyuthi, Al Asybah wa An Nazhair



SBagian Ketiga

Mukhtasyar Jaami’ Bayanil [lmi wa Fadlihi, hal.123 yang diringkas oleh Syaikh

Ahmad bin Umar al-Mahmashaani
Mukhtasyar Jaami’ Bayan al-1Imi wa Fadlihi .

Imam Adz Dzahabi, Siyar A’lam an Nubala, Juz. 11,. Mu’asasah ar Risalah,
Beirut-Libanon. Cet.9, 1993M-1413H)

Al Mughni dan Syarhul Kabir

Ibnu ‘Utsaimin, Syarhul Mumti’’



Tentu saja orang muRmin
yang takut akan bahaya maut,
takut diusut perbuatannya, takut diputus
perRaranya, takut pembalasan berupa siksa
atau huRuman, pasti bingung mencari usaha bagaimana
caranya mendapat Reselamatan harus Remana-mana bertanya,
bagaimana supaya selamat.
Tidak cukup hanya Kira-Rira el diputusi sendiri.
Ingatlah, hanya seRali hidup di dunia untuk bertaruh!







SBayian Kempat

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK &
KONTEMPORER

ALIRAN KEPERCAYAAN
(KEPERCAYAAN TERHADAP TUHAN YANG MAHA ESA)

Oleh : H. Mohammad Damami

A. Pengertian dan sejarah

Berbicara tentang "Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa"
(untuk seterusnya kita sebut Kepercayaan (TME),kalau dilihat dari sudut
sejarah penemuan dan pemakaian "nama" dari kepercayaan TME, maka akan
terdapat 3 (tiga) sebutan, yaitu "klenik", kebatilan, dan kepercayaan.
penemuan dan pemakaian pada setiap sebutan berbeda-beda latar
belakangnya.

Pada rentang waktu antara awal abad ke-20 sampai dengan menjelang
proklamasi kemerdekaan Republik Indonesia (1945), istilah atau sebutan yang
populer adalah "kebatina". Pada rentang waktu ini, terdapat 2 (dua) segmen
sosial di kalangan masyarakat Indonesia waktu itu yaitu, pertama, segemen
masyarakat luas (grass-root). Dalam segmen masyarakat jenis ini ada 2 (dua)
kecenderungan pula, yaitu dalam masyarakat pesantren (kaum santri) ada
gejala menyukai amalan tarekat dan dalam masyarakat tani serta dengan kecil-
kecilan (kaum abangan) ada gejala menyukai renungan dan gerakan
kebatinan. Amalan tarekat dan renungan serta gerakan kebatinan ini
tampaknya bertujuan untuk “penyucian rohani”. Di pesantren tokoh

&



SBaggian Kempat

penuntunnya disebut "romo kyai" atau "mursyid”, sementara itu dikalangan
kaum abangan disebut bermacam-macam, sesuai dengan sosialisasi nama
setiap renungan dan gerakan kebatinan (untuk selanjutnya Kkita sebut
("kebatinan™ saja) yang bersangkutan. Tampaknya belum ada penelitian
khusus tentang hubungan antara "tarekat" dan "kebatinan™ ini dalam praktik
kejiwaan antara kalangan pesantren dan abangan tersebut. Ada yang mencoba
untuk menduga, bahwa kecenderungan menyukai kebatinan adalah
disebabkan meneruskan tradisi yang diajarkan Syekh Siti Jenar dan
kelompoknya. Sementara itu kecendurungan menyukai tarekat karena
memang meneruskan tradisi tarekat di dunia Islam, antra lain yang berasal dari
Timur Tengah terutama, yang kemudia ditradisikan di lembaga-lembaga
pesantren di bawah bimbingan "romo kyai" atau para "mursyid”. Dengan
memperhatikan isi dari ajaran berbagai macam Kepercayaan TME desawa ini,
boleh diduga bahwa muatan ajaran yang kemudian diteruskan berupa amalan-
amalan, patut diduga isi dan amalan kebatinan adalah dari proses akulturasi
antaragama (Hidu, Buddha, Islam terutama) atau akulturasi antara agama dan
religi setempat.

Kedua, segmen masyarakat khusus (elite). Mereka terdiri dari orang-
orang terpelajar kebanyakan. Untuk kalangan elite ini, paling tidak sejak
permulaan abad ke-20, ada gerakan internasional yang disebut "Theosofi".
gerakan ini pertama kali didirikan oleh New York (1875) oleh seorang
bangsawan Rusia yang bernama Helena Petrova Blavatsky, yang kalangan
orang waktu itu menganggapnya sebagai orang yang berbakat memahami
jejadian-kejadian gaib (Nugraha, 2001: 7). Gerakan ini wacananya adalah
sebagai sarana perlawan yang bersifat kultural terhadap pemerintahan
kolonial. oleh karena itu, karena pada masa wal ke-20 mulai bertumbuh
kesadaran berbangsa di kalangan para kaum terpelajar Indonesia, maka geraka
theosofi ini mulai mendapat perhatian dan simpati di kalangan mereka.
Menurut hasil penelitian Daivd Reeve seperti dikutip oleh Iskandar P.
Nugraha, ternyata organisasi nasionalis Boedi Oetomo (BO) dan organisasi
bercorak politik Indoshe Partij (IP), ada keterkaitan erat dengan gerakan
theosofi yang mulai laku di Indonesia (Nugraha, 2001: 2). Sudah banyak
tokoh-tokoh terpelajar waktu itu yang pernah terlibat, aktivis, atau bahkan
menjadi tokoh gerakan theosofi ini, misalnya Goenawan Mangoenkoesoemo,
Tjipto Mangoenkoesoemo, H. Agus Salim, Amir Sjarifoedin, H. Mutahar

2



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

(pencipta lagu), termasuk ayahnya Soekarno, R. Soekemi, juga penganut
theosofi (Nugraha, 2001: 2, 3). Tegasnya, gerakan theosofi berhasil memikat
banyak kaum terpelajar Indonesia, khususnya kalangan kaum priyayi Jawad
an kalangan bangsawan lainnya (Nugraha, 2001: 3). Di sinilah nanti antra
segmen masyarakat luas (yang diwakili kalangan abangan) dan segmen kaum
elite atau kaum terpelajar akan bertemu dan tampaknya lalu bersama-sama
berjuang untuk eksistensi Kepercayaan TME pada masa-masa menjelang
proklamasi kemerdekaan Repoblik Indonesia dan masa-masa seterusnya.

Selanjutnya pada rentang waktu antara 1945-1950-an, mulai popular
sebutan “klenik-kebatinan” sebagai imbas dari perjuangan revolusi fisik
pescakemerdekaan. Demi untuk mempertahankan kemerdekaan dari
penguasaan kembali para penjajah (Belanda/NICA terutama), maka
masyarakat luas menggunakan berbagai macam cara untuk meperkuat diri
dalam rangka untuk menghalau para penjajah yang ingin bercokol kembali ke
bumi Indonesia. Maka, “klenik” (gerakan menggunakan magihitam), menjadi
popular yang kemudian dikaitkan dengan usaha-usaha spiritual yang lain. Lalu
muncullah istilah “aliran kebatinan”. Semulanya istilah “aliran kebatinan” ini
dianggap istilah yang baik, namun setelah tercampur dengan “klenik” tersebut,
maka istilah “aliran kebatinan” menjadi nama yang mulai dihindari (“disiriki”,
kata dalam Bahasa jawa). Tampaknya pengaruh suasana kemasyarakatan
berpengaruh pula pada pergeseran tekanan nama kebatinan tersebut.

Selanjutnya lagi, pada rentang waktu antara 1950-970-an, sebutan
“kebatinan” (yang dirumuskan dengan istilah “kebatinan, kejiwaan,
kerohanian) menjadi lebih popular. Apalagi hal itu diperkuat dengan
dilaksanakannya sebuah symposium dengan nama symposium Kepercayaan
(Kebatinan), Kejiwaan, Kerohanian) pada tanggal 7-9 November 1970 di
Yogyakarta (Damami, 2011: 110). Dalam rentang tahun-tahun 1950-1970-an,
tampaknya masyarakt luas haus akan ketenangan dan kedamaian. Sebab, pada
rentang waktu 2 (dua) decade tersebut pertikaian paham dan praktik politik
sangat luar biasa, apalagi setelah Presiden Sukarno melibatkan negara
Republik Indonesia dalam percanturan politik dunia antara “Blok Barat” di
bawah pimpinan Amerika yang kapitalistis dan “Blol Timur” di bawah
pimpinan Uni Soviet yang sosilistis-komunistis. Masyarakat luas mengalami
kebingungan tentang arah politik yang seharusnya dilakukan, disamping dera
penderitaan ekonomi masyarakat makin menjadi-jadi. Dalam kondisi bingung

(555



SBaggian Kempat

dan pengap-politik seperti itulah maka masyarakat luas haus ketenangan dan
kedamaian. Karena itu wajar kalau kebatinan menjadi popular dan lau dalam
masyarakat.

Sejarah masih belanjut, yaiut pasca- 1970 dan seterusnya. Pada tahun
1973 dilangsungkan siding Umum Majelis Permusyawaratan Rakyat sebagai
hasil Pemilihan Umum | pada Zaman Orde Baru. Dalam SU-MPR 1973
tesebut perjuangan legalisasi lebih ditekankan dengan mengusung sebutan
“kepercayaan” dan dalam SU-MPR 1973 tersebut kalangan kebatinan berhasil
membakukan namanya menjadi “Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha
Esa”. Selanjutnya, dalam SU-MPR tahun 1978 kalangan Kepercayaan TME
meperoleh penegasan jati dirinya dengan rumusan sebagai berikut (Damami,
2011: 208-209):

Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa tidak merupakan agama.
Pembinaan /kursif dari penyalin/ terhadap kepercayaan kepada Tuhan Yang
Maha Esa dilakukan:

e Agar tidak mengarah pada pembentukan agama baru /kursif dari penyalin/.

¢ Untuk mengefektifkan pengambilan langah yang perlu agar pelaksanaan
kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa benar-benar sesuia dengan
dasar Ketuahan Yang Mahas Esa /kursif dari penyalin/ menurut dasar
kemanusiaan yang adil dan beradab.

B. Macam Jenis Kepercayaan TME

Kalau dilihat dari perspektif antropologi agama, maka jenis “kepercyaan
TME” dapat dipecah menajdi 2 (dua) jenis. Pertama, kepercayaan TME yang
basisnya kearifan local (local genius) yang sudah ada berates-ratus tahun
lamanya. Barangkali yang masuk kategori ini misalnya religi Permalin di
kalangan Batak, religi Kaharingan di Kalimantan, religi Toani Tolotang di
Sulawesi, religi Sunda Wiwitan di Jawa Barat, dan sebagainya. Diperkirakan
kearifan local (local genius) seperti ini sudah ada sebelum datang agama-
agama besar dunia. Itu puola sebabnya ajarannya mungkin relative sangat
terbatas dipengaruhi atau dicampuri oleh agama-agama bear yang masuk
kemudian.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Kedua, kepercayaan TME yang basisnya berupa wadah-wadah sosial
yang kelahirannya diperkirakan pada awal abad ke-20 dan seterusnya.
Kepercayaan TME jenis terakhir ini bisa muncul dikalangan rakyat jelata
(grass root) dan bisa pula muncul di kalangan elite, misalnya dari kalangan
intelektual atau memiliki darah biru (bangsawan), paling tidak dalam “gelar
keningrata” (misalnya Budi Luhur didirikan oleh Prof. Dr. Bendara Baden Mas
(BRM) Tjokrodiningrat /10 Mei 1946/. limu Sedjati didirikan oleh Raden (R)
Soedjono Prawirosocdarso /10 Oktober 1925 di Caruban, Madiun/,
Paguyuban Sumarah didirikan oleh Raden Ngabehi (R. Ng.) Soekirnohartono,
seorang pewagai Kasultanan Yogyakarta /8 September 1935/, Paguyuban
Ngosti Tunggal (Pangestu) didirikan oleh Raden ® Soenarto Mertowardoyo
/20 Mei 1949/, Susila Budi Dharma (Subud) didirikan oleh Mohammad Subuh
Sumodidjojo /19 Oktober 1964 di Jakarta/, Aliran Perjalanan didirikan oleh
Mohammad Kartawinata, Mohammad Rasid dan Sumitra /17 September 1927
di Kampung Cimerta, Subang, Jakwa Barat/, dan sebagainya) (Nurdjana,
2009: 74-108). Seperti telah disinggung di atas, bahwa di kalangan elite ini ada
nuansa terpengaruh oleh gerakan theosofi yang mulai marak di Indonesia,
yaiut sejak kepemimpinan Helena Petrova Blavatsky digantikan oleh Dr.
Annie Besant pada tahun 1895 di tingkat kepemimpinan dunia (Nugraha,
2001: 9-109.

Dengan adanya 2 (dua) jenis Keprcayaan TME di atas, akan teruji nanti
mana yang lebih tahan hidup dari kedua jenis Kepercayaan TME tersebut. Hal
ini mengingat bahwa Kepercayaan TME jenis kedua (yang rata-tata lahir
setelah abad ke-20) tampaknya lebih terfokus pada kewibawaan tokoh-tokoh
pendirinya. Bahwa bila kaderisasi ketokohan dari Kepercayaan TME tersebut
kurang bagus, maka nasib hidup Kepercayaan TME mesti gampang terancam.
Terdapat juga kesan, bahwa daya tahan hidup Keprcayaan terehadap TME
teresebut lebih banyak tergantung pada daya-vital keorganisasiannya. Jadi,
militansi keorganisasiannya menjadi tumpuan.

Lain halnya dengna Kepercayaan TME yang berbasis karifan lokal
(local genius) yang diperkirakan umurnya telah ratusan tahun (yang biasanya
telah mengendap dalam adat suku setempat), maka dimungkinkan nasib
umurnya hanya ditentukan oleh : apakah ajarannya yang bersifat turun-
temurun tesebut mampu menghadapi tantangan kemajuan zaman yang terus-
menerus berubah dan pengaruh peradaban dunia yang tidak bisa dibendung
dan dihindari lagi. Mungkin yang menjadi persoalan untuk jenis Kepercayaan

(55,



SBaggian Kempat

TME ini adalah ada atau tidak lembaga yang diberikan wewenang untuk
merevitalisasi ajaran Kepercayaan TME tersebut.

Ada satu hal lagi yang patutu dicatatkan di sini bahwa apakah dari kedua
jenis Kepercyaan TME ini ada kerjasama yang baik untuk mengatasi
kemungkinan-kemungkinan perbedaan yang ada dan mungkin akan terjadi di
internal mereka. Sebab dengan begitu banyaknya sekte, yang di kalangan
Kepercayaan TME disebut “wadah sosial”, yaitu tak kurang dari 245
sekte/wadah sosial, barangkali tidak akan begitu mudah untuk menyatukan
pendapat di Kalanga mereka itu. Mungkin saja perbedaan dalam hal bangunan
ajaran, bisa juga dari segi pengaturan keorganisasian di bawah nama
“Kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa”.

Masalah Perbedaan dengan “Agama”™

Harus diakui, bahwa Indonesia memang mengikuti cara berpikir bahwa
negara ikut mengatur lalu-lintas pergaulan agama dan kepercyaan terhadap
Tuhan Yang Maha Esa. Hal ini antara lain disebabkan dalam Pencasila
terdapat butir sila “Ketuhanan Yang Maha Esa”. Oleh karena itu, mau tak mau,
negera ikut mengatur dalam urusan agama ini, walaupun tidak sampai
mengintervensi samapi tingkat “ajaran” dari agama yang bersangkutan.

Sebagai realisasi keikutsertaan negara dalam hal pengaturan lalu-lintas
pergaulan antaragama di atas, maka ada agama yang disebut “resmi”
dilindungi negera, seperti Hindu, Buddha, Islam, Konghucu, Protestan, dan
Katolik. Masih dimungkinkan untuk diterima juga agama Yahudi,
zarasusstrian, Shinto dan Taoisme (Damami, 2018: 348). Lalu ada pertanyaan,
apa sebenarnya yang disebut “agama”, atau paling tidak apa kisi-kisi yang
dianggap baku untuk menilai bahwa hal itu “agma” atau bukan? Di sinilah
orang mulai sukar untuk menjawabnya. Sungguhpun begitu, tuntutan
pertanyaan tersebut secara terus-menerus meminta jawaban. Oleh karena itu,
perlu dicarikan jalan keluar secara lebih adil. Salah satu alat pemecahannya
adalah perlu “ilmu agama” (Science of Religion) dan studi tentang agama (The
Study of Religion) menjadi bidang keilmuan yang berlu dilembagakan dan
disosialisasikan di negera Republik Indonesia. Sebab dengan ilmu-ilmu
semacam itu akan mudah diketahui mana ajaran intii setiap agma yang tidak
boleh diganggu-gugat, sekalipun amat besar perbedaannya dengan agama-
agama lainnya. Pengaturan agama dari aspek politik hanya diberlakukan kalau



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

samapai ada penghinaan dan penodaan agama, bukan ikut pengitervensi
muatan ajaran agama yang ada.

Sama halnya dengan Kepercayaan TME. Di sinipun tidak diperbolehkan
terjadi penodaan atau penghinaan terhadapnnya. Bahwa Kepercayaan TME
adalah ‘“budaya spiritual”. Sebab, kebanyakan Keprcayaan TME lebih
bernuansa yang menjurus kea rah corak mistisisme. Sementara itu agama-
agama besar yang dilindungi negara diatas memiliki 3 (tiga) komponen pokok
meliputi : teologi (ilmu yang membahas tentang di selingkar yang disebut
“Tuhan”), eskatologi (ilmu yang membicarakan tentang kehidupan setelah
mati), dan dogma keslamata (salvation). Bahkan alam agama Islam ada ajaran-
ajaran yang meliputi : (1) teologi (ilmu kalam); (2) fikih/hukum; (3)
tasawuf/mistik (termasuk akhlak); (4) falsafat; (5) politik/khilafah/syuro; (6)
ekonomi; (7) pendidikan; (8) dakwah; (9) kebudayaan/tamaddun; (10) sains;
(11) seni; dan (12) pembaharuan pemikiran. Dalam “teologi Islam” dibahas di
dalamnya sangat detail tentang “keimanan” (terhadap Allah, kitab Allah,
utusan Allah, malaikat llah, hari akhirat dan termasuk di dalamnya tentang
“keselamatan” /eskatologi/, dan takdir atau ketetapan Allah yang tidak bisa
diganggu-gugat oleh makhluk-Nya (Damami, 2011: 83). Dengan demikian,
bila Kepercayaan TME dibandingkan dengan muatan agama Islam, sungguh
sukar untuk dapat menyamakannya. Bedanaya terlalu besar.

Apa Wujud Pelayanan Negara?

Kalau menlihat sejarah, ternyata proses implementasi Undang-undang
dasar 1945 Bab XI di bawah judul “Agama” Fasal 29 ayat 1 dan 2, dalam
ranah eksukutif yang dalam hal ini diwujudkan dalam bentuk
Kementrian/Departemen dalam susunan cabinet pemerintahan, ternyata tidak
mudah. Hal ini terbukti ketika lembaga Panitia Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (PPKI) membicarakan akan didirikan/diadakan “Kementrian
Agama”, maka dalam siding yang menentang ada 27 orang, sedangkan yang
setuju 6 orang. Lalu, ketika cabinet Sjahrir I (14 November 1945 — Jnuni 1946)
akan dibentuk, maka atas usul KNIP (Komite Nasional Indonesia Pusat)
berdasar prakarsa Kyai Hani Abudardiri, Kyai Haja Saleh Su’aidy, dan M.
Sukoso Wiryosaputro serta didukung penuh oleh Mohammad Natsir, Dr.
Muwardi, Dr. Marzuki Mahdi, dan M. Kartosudarmo, dibentuklah
“Departemen Agama Republik Indonesia” secara resmi dalam cabinet tersebut
dan Menteri Agama pertamanya adalah H.H. Rasjidi, B.A. Kecurigaan-
kecurigaan kaum nasionalis-sekuler terhadap kemungkinan-kemungkinan
didirikan Departemen Agama dalam susunan cabinet-kabinet di negara

€



SBaggian Kempat

Indonesia, ternyata da, tentu saja berdasar dalih-dalih versi kaum nasionalis-
sekuler. Patut dicatat, pada masa-masa awal Departemen Agama ini didirikan,
belum ada gejala kalangan “kepercayaan” ingin disetarakan dengan “’agama”.

Dalam rumusan UUD 1945 Pasal 29 ayat 2 dikatakan: “Negara
menjamin /kursi dari penyalin/ kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya
dan kepercayaannya itu.” Dalam kata “menjamin” ini dalam praktiknya
dijabarkan dalam wujud melindungi hak pilih keyakinan penduduk (warga
negara), melindungi keberadaan agama yang diyakini/dipeluk penduduk
(warga negara), dan melindungi keamanan dalam peribadatan penduduk
(warga negara), serta “melayani” agar nyaman dalam menjalankan hidup
keberagamannya.

Dalam praktiknya, berdasarkan Tap-MPR 1978, karena Kepercayaan
TME ditegaskan “tidak merupakan agama”, maka wujud pelayanan negara
terhadap Kepercayaan TME tidak di bawah Depertemen Agama Republik
Indonesia, melainkan di bawah departemen lain yang dianggap relevan,
misalnya Departemen Pendidikan dan Kebudayaan (Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan). Sebab, Kepercayaan TME dianggap sebagai “kebudayaan
spiritual” dalam perbahasaan admisitrasi negaranya.

Mengingat isi Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun
2008 tentang Administrasi Kependudukan dalam pasal 61, dan apalagi dalam
Keputusan Mahkaman Konstitusi yang membolehkan Kepercayaan TME
dituliskan dalam kolom Kartu Tanda Penduduk, mala pelayaan terhadap
Kepercayaan TME tetap tak berubah. Artinya, Kepercayaan TME tidak
disamakan dengan “agama”, walaupun tetap dilayani oleh negara berdasar
undang-undang yang relevan untuk itu. Tuntutan mereka, disamping identitas
resmi dalam kolom KTP, juga sistem pernikahan, sistem upacara kematian,
dan sistem sumpah/janji dalam pelantikan jabatan.

Dalam konteks masa depan, begaimanapun Kisi-kisi yang jelas
barangkali sangat diperlukan untuk menyaring mana-mana yang layak
diterima sebagai “Kepercayaan TME” dan mana-mana pula yang tidak layak
diterima. Ini sangat penting, agar di kemudian hari tidak terjadi pertumbuhan
yang tidak terkendali dan akan membuat repot semua pihak, termasuk
kalangan “agama”. Hal ini mengingat dalam berita dalam surat kabar, tabloid,
majalah, teve, dan sebagainya kadang-kadang ada berita munculnya tokoh



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

yang mengaku dirinya mendapat wangsit, suara gaib, dan sebagainya yang
kemudian membentuk sistem ajaran dan kegiatan/gerakan tersendiri yang
tidak jarang masyarakat luas merasa terusik kenyamanan pergaulan sosialnya.
Lebih lanjut, khususnya kalangan islam, bahwa karena nuansa yang
cukup menonjol yang diperlihatkan dalam tampilan wadah-wadah sosial
dalam Kepercayaan TME, antara lain Kepercayaan TME untuk jenis kedua,
adalah nuansa mistisisme atau mungkin renungan-renungan atau filsafat
kehidupan, yang tampaknya tujuannya adalah untuk pembersihan rohani dan
penghayatan moralitas, maka apakah kalangan umat Islam tidak perlu
menegok kembali potensi tasawuf positif dan amalan tarekat yang
dimodifikasi lebih menarik serta produktif untuk menghadapi kompleksitas
kehidupan sehari-hari yang mungkin mengancam ini? Wallahu a’lam.



SBaggian Kempat

Referensi

Anonym, 2005. Piagam Jakarta, Undang-Undang Dasar 1945. Bandung:
Penerbit “Citra Umbara”.

Anonym, 2007. Administrasi Kependudukan, Undang-Undang RI Nomor 23
Tahun 2006. Bandung: Fokus Media.

Al Makin, 2017. Nabi-Nabi Nusantara, Kisah Lia Eden dan lainnya. Yogyakarta:
Suka-press.

Arta Wijaya, 2010. Gerakan Theosodi di Indonesia, menelusuri jejak aliran
kebatinan Yahudi sejak zaman Hindia Belanda hingga Era Reformasi.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Damami, Mohammad, 2011. Kepercayaan terhadap Tuhan Maha Esa pada
Periode 1973-1983: Sebuah Sumbangan Pemahaman tentang Proses
Legislasi Konstitusional dalam Konteks Pluralitas Keberagaman di
Indonesia. Jakarta: Kementrian Agama RI.

Damami, Mohammad, 2018. Kepercayaan terhadap Tuhan Maha Esa Dewasa
Ini. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nugraha, Iskandar P. 2001. Mengikis Bats Timur dan Barat, Gerakan Theosofi
dan Nasionalisme Indonesia. Jakarta: Komunitas Bambu.

Nurdjana, IGM. 2009. Hukum dan Aliran Kepercayaan Menyimpoang di
Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Pedoman/Manhaj Tabligh Ke-9
GERAKAN KRISTENISASI GAYA BARU DI INDONESIA
Abu Deedat Syihabuddin?48

Berbicara misi kristen didalam melakukan pemurtadan / kristenisasi,
dalam tinjauan kitab suci Bible, ada beberapa ayat yang dijadikan dasar pijakan
oleh para evangelis/missionaris untuk menaburkan benih-benih Kristen, antara
lain:

A. Dasar Gerakan Kristenisasi Sebagai Amanat Agung Yesus Sbb :

“Kata Yesus: Karena itu pergilah, jadikanlah semua bangsa muridku
dan baptislah mereka dalam nama Bapa dan Anak dan Roh Kudus ™ (Matius
28:19).

“Lalu Yesus berkata kepada mereka: “Pergilah ke seluruh dunia,

beritakanlah Injil kepada segala makhluk” (Markus 16:15).

Metode menghalalkan segala cara dan tipuan yang dipakai, ada legalitas
hukumnya dari Bibel, yaitu:

“Tetapi hukum Taurat ditambahkan, supaya pelanggaran menjadi
semakin banyak; dan di mana dosa bertambah banyak, di sana kasih karunia
menjadi berlimpah-limpah” (Roma 5:20).

“Kata Paulus: Tetapi jika kebenaran Allah oleh dustaku semakin
melimpah bagi kemuliaan-Nya, mengapa aku masih dihakimi lagi sebagai
orang berdosa?” (Roma 3:7).

19 Sungguhpun aku bebas terhadap semua orang, aku menjadikan
diriku hamba dari semua orang, supaya aku boleh memenangkan sebanyak

mungkin orang. 20 pemikianlah bagi orang Yahudi aku menjadi seperti orang
Yahudi, supaya aku memenangkan orang-orang Yahudi. Bagi orang-orang
yang hidup di bawah hukum Taurat aku menjadi seperti orang yang hidup di

248 Anggota Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah



SBaggian Kempat

bawah hukum Taurat, sekalipun aku sendiri tidak hidup di bawah hukum
Taurat, supaya aku dapat memenangkan mereka yang hidup di bawah hukum

Taurat. 21 Bagi orang-orang yang tidak hidup di bawah hukum Taurat aku
menjadi seperti orang yang tidak hidup di bawah hukum Taurat, sekalipun aku
tidak hidup di luar hukum Allah, karena aku hidup di bawah hukum Kristus,
supaya aku dapat memenangkan mereka yang tidak hidup di bawah hukum
Taurat.. (I Korintus 9:19-23).

Peta Kristenisasi

Should Christians Convert Muslims? coven sTomY HAN

THE10/40 WINDOW | {50 o 5o rociaim the Gospel Anout S0% are svangecais




TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Daftar negara-negara yang harus dikristenkan yaitu negara yang ada

di Asia dan Afrika shb :

= |5
=
[&T]

ran
ra
srae
Irevzstan
Laos
Lebanon
lordan
Kazakhstan
Kuwait
Libya
Malaysia
Maldives
Mali
Mauritania
Morocco
FMvanmar

Indonesia

Afghanistan
Albania
Algeria

Azerbaijan
Bahrain

Bangladeczh
Benin
Bhutan
Brunei

Burkina-Faso
Cambodia
Chad
China
Diibouti

East-Tirmor
Ezvpt

Eritrea

Gambia
Gaza-Strip

Guinea-Bissau

Guinea

=

epal
ige
Migeria
Morth-Korea
Oman
Pakistan
Qatar
Saudi-Arabia
Senegal

)Jz_

L

Tajikistan

Turkmenistan
Uzbekistan
Vietnam

Western-Sahara

-0818844393

B. Apa Yang Dimaksud dengan "JENDELA 10/40"?

Pusat dari suku-suku terabaikan dunia hidup di sebuah jendela
berbentuk segi empat. Kawasan itu adalah sebuah sabuk yang terbentang dari
Afrika Barat sampai Asia, berada di antara 10 sampai 40 derajat \Lintang
Utara garis Khatulistiwa. Jika Kkita bersungguh-sungguh menyediakan
kesempatan bagi setiap orang dan kota untuk mengalami kasih, kebenaran,
dan kuasa keselamatan Yesus Kristus, Kkita tidak dapat mengabaikan
kenyataan bahwa kita harus berpusat pada bagian bumi ini, yang kita sebut

Jendela 10/40.



SBaggian Kempat

_The 4/14 Window

T
3

The 4/14 Window

Raising Up a New Generation
to Transform the World

g

Gerakan pelayanan ini dikenal dengan istilah “Jendela 4-14”. Anak
Bersinar Bangsa Gemilang merupakan sebuah seruan agar selama 10 tahun
mendatang (2010-2020), gereja dan pemimpin Kkristen menjadikan anak-anak
dan remaja sebagai prioritas utama dalam pelayanan ( Kristenisasi pen).

C. Tujuan Jendela 4/14 didirikan :

Dr. Luis Bush, pendiri Inisiatif Jendela 10/40 di tahun 90-an,
mengembangkan inisiatif baru di awal abad ini. Namanya adalah Jendela 4/14.
Inisiatif yang pertama memilih daerah geografis di dunia, antara 10 dan 40
derajat lintang utara dimana terletak jumlah penduduk yang besar yang belum
mengenal Tuhan Yesus Kristus. Banyak pekerjaan misi yang telah dilakukan
oleh organisasi misi untuk menjangkau orang-orang yang tinggal di jendela
ini.

Jendela 4/14 memilih golongan demografis orang-orang antara usia
empat dan empat belas, usia dimana 85% orang yang menerima Tuhan Yesus
membuat keputusan untuk terus mengikuti Dia. Karena anak-anak dan anak-
anak muda sangat siap untuk bertumbuh secara spiritual, gerakan Jendela 4/14
berusaha untuk menjangkau mereka untuk kepentingan Injil Tuhan dengan
menggunakan berbagai macam cara dan pendekatan.

Jendela 4/14 adalah sebuah istilah untuk menyebut orang-orang dalam
kelompok usia 4 hingga 14 tahun, atau usia anak dan remaja. Sekitar 1,86


http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/
http://www.anakbersinar.com/

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

miliar atau 27% penduduk dunia berada dalam kelompok usia ini. Kelompok
masyarakat yang perlu dijangkau dan yang paling terbuka dalam Jendela 10/40
(wilayah suku-suku yang paling terabaikan dari Injil di dunia) sebagian besar
berusia antara 4 sampai 14 tahun. Data Biro Pusat Statistik mencatat bahwa
sekitar 20% penduduk Indonesia berusia 4-14 tahun.

D. JENDELA 4/14 Penting Dan Genting Bagi Penginjilan

Anak dan remaja merupakan kelompok yang paling terbuka terhadap
Injil. Hasil suatu riset yang dilakukan MARC menunjukkan bahwa 85% orang
di Amerika Serikat (AS) yang memberi hidup mereka kepada Kristus,
melakukannya pada usia 4-14 tahun. Dan Brewster, Direktur untuk Riset dan
Kebijakan Compassion International, dalam penelitiannya di luar AS
mendapati bahwa sekitar 60% menerima Kristus pada usia tersebut.

Kebanyakan orang memutuskan sikap mereka terhadap Yesus sebelum
mereka memasuki usia SLTA. Maka dari itu ...Penting sekali membimbing
seseorang untuk menerima Kristus ketika mereka muda.Kita membiayai
308.000 orang misionaris yang bekerja di luar Amerika Serikat

MEMBANGUN KELUARGA MISI

Indonesia Uhtu;lz'ri's*,tu(_

-




SBaggian Kempat

Rumusan Tokoh — tokoh kristen dunia :
Dr.H. Berkhof dan I.H. Enklaar

“Boleh kita simpulkan, bahwa Indonesia adalah suatu daerah Pekabaran
Indjil yang diberkati Tuhan dengan hasil yang indah dan besar atas penaburan bibit
Firman Tuhan... Pelaksanaan tugas raksasa itu selajaknya djangan hanya
didjalankan dengan perkataan sadja tetapi djuga dengan perbuatan. ... Dengan
segala djalan dan daja upaja ini Geredja Jesus Kristus hendak bergumul untuk
merebut djiwa-raga bangsa Indonesia dari tjengkeraman kegelapan rohani
dan djasmani, supaja djalan keselamatan jang satu2nya dapat dikenal dan
ditempuh oleh segenap rakjat.” (H. Berkhof dan I.H. Enklaar, Sedjarah Geredja,
(Djakarta: Badan Penerbit Kristen, 1962),

Seruan Paus Yohanes Paulus 11

Sementara itu Paus Yohanes Paulus Il mengeluarkan himbauan
“Pope Calls on Catholic to Spread Christianity”.

Dalam surat edarannya yang terbaru Paus Yohanes Paulus Il mengeluarkan
fatwa gerejani agar kaum Katholik mengambil tindakan untuk menyebarkan
ajaran Katholik. Dia menegaskan pentingnya melakukan Kristenisasi terhadap
semua bagian dunia, termasuk negeri-negeri di mana hukum Islam melarang
perpindahan agama. Sri Paus menekankan agar negara-negara Islam, demikian
juga negara-negara lainnya, agar segera mencabut peraturan-peraturan orang
Islam memeluk agama lain tanpa menyebut nama negara secara langsung. Sri Paus
menyinggung negara-negara Timur Tengah, Afrika dan Asia di mana para
missionaris ditolak kehadirannya, kepada mereka Paus menyerukan “ Open
Thedoors To Christ ¢ ( bukalah pintu untuk Kristus).

Alb Ckruyt & Ojh Graaf van Limburg Stirum

Kristenisasi merupakan faktor penting penjajahan & Zending Kristen
merupakan rekan sepersekutuan bagi pemerintah kolonial.

Pdt. loanes Rakhmat membenarkan adanya kristenisasi yang dilakukan
oleh Kelompok Kristen Fundamentalis sebagai-berikut :

Mereka Bermental triumfalistik ekspansionistik .Para penganut
fundamentalisme Kristen memandang versi agama Kristen mereka sebagai versi



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

agama yang paling unggul, paling benar, paling baik, jika dibandingkan dengan
agama-agama lain non-Kristen dan versi-versi lain agama Kristen; dan, karena
keunggulan ini, mereka memandang versi agama Kristen mereka bagaimana pun
juga harus disebarkan ke seluruh tempat di bumi, dengan mengeliminir agama-
agama lain non-Kristen dan menjadikan orang-orang non-Kristen bertobat, pindah
agama, masuk agama Kristen versi mereka.

Pendeta Dr. Martin Sinaga, dosen Sekolah Tinggi Teologi (STT) Jakarta.

Dalam artikel di majalah Pantau, dia menyatakan bahwa Kristenisasi
bukan ilusi dan itu sungguh-sungguh terjadi. "Pada awalnya misi Kristenisasi
dibebani oleh pemerintah kolonial yang didukung Belanda, tapi kurang berhasil.
Selanjutnya, misi ini dibebani oleh negara-negara terutama Amerika Serikat, yang
sulit dipungKiri punya media dan uang untuk melancarkan misionari itu,” ujar
Pendeta Martin Sinaga dalam wawancara dengan majalah Pantau.

Dr. Joseas Lengkong, Rektor Institut Teologi Kalimatullah Jakarta:
“Berjihad di bawah panji Yesus pasti menang. Umat kristen wajib berjihad, karena
Roh Kudus pasti menuntun kita untuk berjihad sesuai anjuran Yesus sendiri

sebagai kepala gereja terkemuka di dunia dan akhirat, raja di atas segala raja...”
(Buku Jihad Kristen, hal. 347)

E. Tujuan Gerakan Kristenisasi

e Agar semua orang mendengar Injil dalam Kristus ada pengampunan
dosa.

e Agar semua orang tahu Yesus itu Tuhan dan juru selamat.

e Agar semua orang diselamatkan.


http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220
http://islamlib.com/id/page.php?page=article&id=220

SBaggian Kempat

F. Strategi & Program Gerakan Kristenisasi

e Melalui pembinaan dan Penghancuran. Yang dimaksud Pembinaan
diciptakan berutang budi lewat bantuan sembako,pengobatan gratis dan
lain-lain. Sedangkan yang dimaksud dengan penghncuran adalah
Menjauhkan dan mengeluarkan kaum muslimin dari ajaran Islam

e Menguasai dunia melalui : Ekonomi, Budaya, Media. Membangun dan
membuat jaringan Media

e Strategi Multiplikasi Rohani yaitu : Memenangkan-membina- melatih
dan mengutus.

Melakukan infiltrasi dan menggandeng program pemerintah yang
stagnan dengan kedok kegiatan /lomba karnaval, festival, rekreasi minggu
ceria. Dalam suatu wawancara, Dr. Peter pernah ditanya, “Mengapa dalam
ibadah kesembuhan anda menyebutnya sebagai Festival dan bukan Crusade
atau Revival Meetings (KKR-Kebaktian Kebangunan Rohani-).” la
menjawab, “Kata Crusade (KKR) adalah kata yang melukai saudara sepupu
kita dari agama lain (maksudnya adalah umat islam, pen), sedangkan kata
Revival tidak kita gunakan dalam ibadah kita. Kita menyebutnya Festival
atau Celebration (perayaan). Misalkan kalau diadakan di Surabaya, kami
menyebutnya di poster sebagai Surabaya Festival bukan Jesus Festival atau
Festival Injil. Ini sama sekali tidak memberikan kesan agamawi. Orang
bertanya apa ini? Mereka tidak tahu dan datang menghadirinya. Kita bahkan
tidak gunakan lambang gereja seperti salib dan sebagainya. Ada yang
bertanya kepada saya apakah saya telah berkompromi? Kita tidak
berkhotbah di poster atau di iklan tetapi kita berkhotbah di festival. Setelah
mereka ada di festival, baru kita sampaikan Injil kepada mereka.”
(Bethanygraha.org).

e Cerdik seperti Ular tulus seperti Merpati Matius 10:16 dengan
menggunakan idiom-idio Islam.

e Melalui Invasi Budaya : Sekularisasi , Westernisasi , Pengkaburan dan
Penyesatan



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

G. Beberapa Modus Gerakan Kristenisasi
e Kiristenisasi Berkedok Islam

Mendirikan sekolah — sekolah Theologia serta lembaga yang
berkedok ke Islaman, seperti STT Kiayi Sadrach ( SATT ), ITK (
Institut ~ Teologi  Kalimatullah ), STT  Apostolos yang
mengkonsentrasikan Islamologi sebanyak 46 SKS.

Karena Indonesia negeri muslim terbesar didunia, maka pendekatanya lewat
pendekatan Islam mengacu kepada ayat didalam kitab 1 Korintus 9 : 20.

Yaitu menggunakan idiom-idiom keislaman dalam tata cara peribadatan
serta menerbitkan buku-buku dan brosur (leaflet) berwajah Islam, tapi isinya
memutarbalikkan ayat-ayat Alquran dan Hadis, untuk mendangkalkan akidah.
Dipermainkannya ayat-ayat ilahi untuk melecehkan Islam demi untuk menjunjung
tinggi kekristenan. Tujuan akhirnya, agar kaum muslimin meragukan ajaran Islam
lalu pindah ke Kristen.

Dengan Gerakan pemurtadan Kristiani yang dikemas dalam wajah Islam,
persoalan dakwah Islamiyah semakin berat. Agresivitas misi Kristen sudah
memasuki tingkat berbahaya. Kaum awam sulit membedakan keislaman dan
kekristenan, sehingga mudah dikaburkan akidahnya.

e Pacarisasi / Hamilisasi , Kawin campur yang akhirnya murtadisasi.

e Pendangkalan agidah dengan maksiat

e KATOLIK, Misi Katolik, DENGAN KEDOK WISATA MEMBUAT
PATUNG GUA MARIA DIBERBAGAI KOTA DAN DAERAH DI
SELURUH INDONESIA, Inkulturasi seni dan budaya.

e Pengaburan Kebenaran Islam, lewat buku-buku, brosur yang berkedok
islam, untuk memutar-balikan Islam.

¢ Indomisasi dan sembakonisasi ,Biaya Kesehatan dan biaya Pendidikan

e Memerangi kaum muslimin dengan label terorisme.

e Merangkul tokoh — tokoh dan lembaga Islam

e Menyebarkan ajaran dan budaya baru melalui pendekatan Modernisasi.



SBaggian Kempat

e Melalui lembaga Bhakti Investama membuat jaringan Media seperti
pembelian saham kelompok media Bimantara ( RCTI — SCTV —
METRO TV).

e Melalui lembaga IMF menguasi ekonomi Indonesia.

H. Menghadang Gerakan Kristenisasi

1. Strategi menghadang Kristenisasi
e Mencermati serta mempelajari strategi dan gerakan Musuh ( kaum
Kristen dan Yahudi )
¢ Membuat dan melakukan pemetaan dalam upaya meningkatkan
kualitas ummat
e Melakukan Pembinaan dan Perlawanan
e Membangkitkan semangat ukhuwah Islamiah

2. Pemberdayaan Masyarakat untuk Menghadapi Gerakan

Kristenisasi dan de-lIslamisasi

e Membentuk jaringan kerja antar organisasi dan lembaga serta
memetakan aktifitas kegiatan dalam upaya menghambat serta
menghancurkan kekuatan lawan , misalnya Fakta,Jamaat, Fitrah, dll

e Pembinaan ummat melalui aktifitas dakwah dengan pendekatan yang
informatif dan persuasif serta melibatkan berbagai unsur lembaga
dan perorangan

o Melakukan kajian intensif tentang Kristologi bagi para aktivis
dakwah.

3. Program menghadang Kristenisasi
e Melakukan kaderisasi aktifis dakwah melalui program — program

pelatihan

* Memanfaatkan sarana media :
1) Elektronik : Radio, TV, website /enternet
2) Cetak : Koran — Tabloit — Majalah
3) Luar Ruang : Spanduk — Leaflet — Sticker



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Program menghadang Kristenisasi

4. Pemberdayaan Masyarakat Menghadapi Gerakan Kristenisasi dan
de-Islamisasi
a. Obyektif :

e Memberikan penyadaran seputar bahaya kristenisasi/pemurtadan
bagi umat.

e Memberi motivasi untuk segera melakukan aksi yang sistematis
untuk melawan kristenisasi.

e Memberikan gambaran tentang tindakan kongkrit apa saja apa
saja yang bisa dilakukan oleh setiap muslim dalam melawan
Kristenisasi.

e Mensinergikan potensi masyarakat muslim untuk melakukan
kegiatan membendung Kristenisasi.

b. Pertama, apa yang harus anda lakukan ?
1) Pahami betul bahaya kristenisasi

e Menyadari, membendung kristenisasi sebagai salah satu
bentuk dakwah mulia.

e Mengetahui modus-modus yang biasa dilakukan dalam
proses Kristenisasi.

e Berusaha untuk menjadi seorang yang memiliki kemampuan
observasi lingkungan.

e Memiliki kemauan kuat untuk menjadi seorang relawan
dakwah

2) Bahaya Kristenisasi Bagi Umat

e Pemurtadan adalah pintu menuju kebinasaan individu dengan
kembali kepada kekafiran.

o,



SBaggian Kempat

Pemurtadan menimbulkan perpecahan keluarga  dan
disintegrasi nasional.

Pemurtadan adalah sebuah pembodohan terstruktur.

Pemurtadan juga sebuah penipuan agidah

3) Beberapa Modus Kristenisasi

Pacarisasi / Hamilisasi

Pendangkalan agidah dengan maksiat
Kawin campur

Pengaburan Kebenaran Islam
Indomisasi dan sembakonisasi

Biaya Kesehatan dan biaya Pendidikan.

4) Jika Anda Menyaksikan Kristenisasi :

Sebagai Individu

Anda yang paling berhak mengembalikan seorang muslim
dan menjaganya dari murtadisasi.

Perhatikan modus yang digunakan para pemurtad, gunakan
sebagai terapi konter.

Bentuk koalisi strategis dengan keluarga dan mereka yang
peduli terhadap persoalan kristenisasi.

Berkonsultasi dengan pihak yang kompeten ( misalnya
FAKTA) untuk mengambil langkah yang mungkin atau
melakukan advokasi.

Membentuk sebuah paguyuban anti kristenisasi di tingkat
local dan aktif dalam pertukaran informasi pada jejaring
nasional.

Saling berbagi informasi dan solusi dalam menghadapi
persoalan Kristenisasi.

Berusaha menjadi unit advokasi terkecil dan rehabilitasi
agidah jika menghadapi kasus kristenisasi



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Sebagai Sebuah Komunitas / Institusi

e Perlu Membentuk sebuah paguyuban anti kristenisasi di
tingkat local dan aktif dalam pertukaran informasi pada
jejaring nasional.

e Saling berbagi informasi dan solusi dalam menghadapi
persoalan Kristenisasi.

e Berusaha menjadi unit advokasi terkecil dan rehabilitasi
aqidah jika menghadapi kasus kristenisasi

Penutup

Dengan gencarnya gerakan pemurtadan berkedok Islam yang dilancarkan
oleh missi Kristen, maka terbuktilah kebenaran peringatan Allah SwTt sebagai
berikut.

Orang-orang Yahudi dan Nasrani tidak akan senang kepada kamu sampai
kamu mengikuti agama (millah) mereka. Katakanlah: “Sesungguhnya petunjuk
Allah itulah petunjuk (vang benar)”. Dan sesungguhnya jika kamu mengikuti
kemauan mereka setelah datang pengetahuan kepadamu, maka Allah tidak lagi
menjadi pelindung dan penolong bagimu” (QS al-Bagarah 120).

Sebagian besar Ahli Kitab menginginkan agar mereka mengembalikan
kamu kepada kekafiran setelah kamu beriman, karena dengki yang (timbul) dari
diri mereka sendiri, setelah nyata kebenaran bagi mereka. Maka maafkanlah dan
biarkanlah mereka, sampai Allah mendatangkan perintah-Nya. Sesungguhnya
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu (QS al-Bagarah 109).

Hai orang-orang yang beriman, jika kamu mengikuti sebagian dari orang-
orang yang diberi Alkitab, niscaya mereka akan mengembalikan kamu menjadi
orang kafir sesudah kamu beriman” (QS. Ali Imran 100).

Sebagai sikap reaksi positif atas semangat Kristenisasi yang sangat intens
itu, maka para dai dituntut untuk lebih meningkatkan kwalitas dan kwantitas
dakwah, baik dakwah intern maupun ekstern.

Katakanlah, “Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat
(ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak kita

155



SBaggian Kempat

sembah kecuali Allah, dan tidak kita persekutukan Dia dengan sesuatupun, dan
tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan selain
Allah.... (QS Ali Imran 64).

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran
yang baik dan debatlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu,
Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan
Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk (QS an-Nahl
125).



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

SYI’AH

A. Pengertian Syi’ah

Para ulama pakar perbandingan aliran Islam mencatat bahwa Syi’ah

itu ada 3 jenis golongan:

1.

Syi’ah ‘Ghaliyah’ atau ‘Ghulat’ yang berpandangan esktrim seputar Ali
bin Abi Thalib sampai pada taraf menuhankan Ali atau menganggapnya
nabi. Kelompok ini sangat jelas kesesatan dan kekafirannya.

Syi’ah ‘Rafidhah’ yang mengklaim adanya nash/teks wasiat penunjukan
Ali sebagai khalifah dan berlepas diri dari dan bahkan mencaci dan
mengkafirkan para khalifah sebelum Ali dan mayoritas para sahabat nabi.
Kelompok ini telah meneguhkan dirinya ke dalam sekte Imamiyah Itsna
‘Asyariah dan Isma’iliyah. Golongan ini disepakati kesesatannya oleh
para ulama, tapi secara umum tidak mengkafirkan mereka.

Syi’ah ‘Zaidiyah’ yaitu pengikut Zaid bin Ali Zainal Abidin yang
mengutamakan Ali atas sahabat lain dan menghormati serta loyal kepada
Abu Bakr dan Umar sebagai khalifah yang sah.?*°

B. Pokok-pokok keyakinan dan ideologi Syi’ah dalam pandangan

Muhammadiyah

Prof. Dr. Yunahar llyas, Ketua PP Muhammadiyah Bidang Tarjih dan Tajdid

menjelaskan pandangan Muhammadiyah sebagai berikut :

1.

‘Ishmatul A’immah (Kesucian para Imam). Muhammadiyah meyakini

bahwa Nabi Muhammad yang ma’shum. Oleh sebab itu,

249 Majelis Ulama Indonesia, Mengenal dan Mewaspadai Penyimpangan Syi’ah di Indonesia,

hal. 16-17

155,



SBaggian Kempat

Muhammadiyah menolak konsep kesucian Imam-lmam (‘ishmat al-
A’immah) dalam ajaran Syi’ah.

Al-Washiyah (Washiat Pengganti Nabi). Muhammadiyah meyakini
bahwa Nabi Muhammad s.a.w tidak menunjuk siapa pun pengganti
beliau sebagai Khalifah. Kekhalifahan setelah beliau diserahkan kepada
musyawarah umat, jadi kekhalifahan Abu Bakar Ash-Shiddig, Umar bin
Khaththab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib radhiyallahu
‘anhum adalah sah. Oleh sebab itu, Muhammadiyah menolak konsep
Rafidhahnya Syi’ah.

Kultus terhadap Khalifah Ali bin Abi Thalib. Muhammadiyah
menghormati Ali bin Abi Thalib r.a. sebagaimana sahabat-sahabat yang
lain, tetapi Muhammadiyah menolak kultus individu terhadap Ali bin Abi
Thalib dan keturunannya.

Validitas Hadits. Syi’ah hanya menerima hadis dari jalur Ahlul Bait, ini
berakibat ribuan hadis shahih —walaupun diriwayatkan Bukhari Muslim-
ditolak oleh Syi’ah. Implikasinya ialah terjadinya banyak sekali
perbedaan antara Syi’ah dan Ahlussunnah baik masalah Agidah, Ibadah,

Munakahat, dan lain-lainnya yang tidak dapat dikompromikan.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

SEKULARISME DAN SEKULARISASI

(MENELUSURI GAGASAN SEKULARISAST NURCHOLISH MADJID)
Oleh: Adnin Armas, MA

Nurcholish Madid (1939-2005) menyampaikan gagasan sekularisasi
pertama kali pada tanggal 2 Januari 1970 dalam makalahnya yang berjudul
“Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah Integrasi Umat” 2%
Saat itu, Nurcholish menyampaikan pidatonya di aula Menteng Raya 58, Jakarta
(Gedung Pertemuan Islamic Research Centre), dalam acara malam silaturahim
organisasi pemuda, pelajar, mahasiswa dan sarjana Muslim yang tergabung dalam
HMI (Himpunan Mahasiswa Islam), GPI (Gerakan Pemuda Islam), PIl (Pelajar
Islam Indonesia) dan Persami (Persatuan Sarjana Muslim Indonesia),
menggantikan Dr. Alfian yang seharusnya menjadi pembicara utama.?! Dalam
pidato tersebut, Nurcholish menganjurkan Keharusan Pembaharuan Pemikiran
Islam. Untuk meraih hal tersebut, Nurcholish merasa harus mencapainya dengan
sekularisasi.

Gagasan Nurcholish tentang sekularisasi menuai reaksi, memicu pro-kontra.
Tidak kurang dari seratus tulisan artikel pada tahun 1970-an terbit untuk

250 M. Dawam Rahardjo menyebutkan tanggal 3 Januari 1970. Lihat kata pengantar M. Dawam
Rahardjo dalam buku Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung:
Mizan, 1987), 18, selanjutnya diringkas Keindonesiaan. Ahmad Wahib dalam catatan hariannya
juga menyebutkan tanggal 3 Januari 1970. Lihat Djohan Effendi dan Ismed Natsir (penyunting),
Pergolakan pemikiran Islam: Catatan Harian Ahmad Wahib (Jakarta; LP3ES & Freedom Institute,
edisi cetak ulang, 2003, pertama kali terbit tahun 1981), 81. Pendapat Ahmad Wahib mungkin
berasal dari M. Dawam Rahardjo. Bagaimanapun, para pengkritik Nurcholish seperti H. M.
Rasyidi, Endang Saefuddin Anshari, Abdul Qadir Djaelani menyebutkan tanggal 2 Januari 1970.
Lihat H. M. Rasyidi, Koreksi Terhadap Drs. Nurcholish Madjid Tentang Sekularisasi (Jakarta:
Bulan Bintang, cet. Kedua 1977, pertama kali terbit tahun 1972); selanjutnya disingkat Koreksi;
Endang Saefuddin Anshari menulis Kritik Atas Paham dan Gerakan “Pembaruan” Drs
Nurcholish Madjid (Bandung: Bulan Sabit, 1973), 1, selanjutnya diringkas Gerakan; Abdul Qadir
Djaelani, Menelusuri Kekeliruan Pembaharuan Pemikiran Islam Nurcholish Madjid (Bandung:
Yadia, 1994), 1. selanjutnya disingkat Menelusuri. Nurcholish sendiri pernah menyebutkan kedua
tanggal tersebut yaitu tanggal 2 Januari dan 3 Januari. la menyebutkan tanggal 3 dalam makalahnya
yang disampaikan pada tanggal 30 Oktober 1972. Lihat makalah Nurcholish Madjid,
“Menyegarkan Faham Keagamaan di Kalangan Ummat Islam Indonesia”, yang terlampir dalam
buku H. M. Rasyidi, Koreksi, 94. Bagaimanapun, Nurcholish juga menyebutkan tanggal 2 Januari
1970. Lihat Budhy Munawar-Rachman, “Nurcholish Madjid dan Perdebatan Islam di Indonesia,
dalam Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan yang Membebaskan: Refleksi atas
Pemikiran Nurcholish Madjid (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2006), 115, selanjutnya diringkas

Perdebatan Islam.

251 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 19.



SBaggian Kempat

menanggapi tulisan Nurcholish. Pada tahun 1970-an, H. M. Rasyidi dan Endang
Saifuddin  Anshari menulis buku untuk mengkritik gagasan sekularisasi
Nurcholish.??

Tulisan di bawah ini akan menguak kembali pemikiran Nurcholish tentang
sekularisasi. Ada beberapa hal, yang belum dilakukan oleh para pemuja dan
pengkritik Nurcholish dalam isu sekularisasi. Para pemuji Nurcholish tampak
mengabaikan kritikan-kritikan serius yang telah dilakukan, khususnya oleh H. M.
Rasyidi dan Endang Saifuddin Anshari. Para pengkritik Nurcholish belum
menunjukkan kuatnya pengaruh pemikiran Harvey Cox kepada gagasan
sekularisasi Nurcholish. Selain itu, perkembangan gagasan sekularisasi dalam
pemikiran Nurcholish belum dipaparkan baik oleh pemuji ataupun pengkritik.
Tujuan dari makalah ini ingin membahas perkembangan pemikiran Nurcholish
Madjid mengenai sekularisasi termasuk didalamnya pengaruh pemikiran Harvey
Cox kepada gagasan sekularisasi Nurcholish.

Perubahan Pemikiran

Sebelum menganjurkan sekularisasi pada tanggal 2 Januari 1970,
Nurcholish dikenal sebagai seorang yang menolak tegas pemikiran sekular. Dalam
makalahnya yang ditulis pada bulan Maret 1968, “Modernisasi lalah
Rasionalisasi Bukan Westernisasi”, Nurcholish menolak gagasan sekular yang
terumuskan dalam “Berikan kepada kaisar apa yang menjadi kepunyaan kaisar
(urusan duniawi), dan berikan kepada Tuhan apa yang menjadi kepunyaan Tuhan
(urusan ukhrawi).” 22 Nurcholish menyatakan:

“Seorang sekular yang konsekuen dan sempurna, adalah seorang
ateis. Dan seorang sekular yang kurang konsekuen, akan
mengalami kepribadian yang pecah (split personality). Di satu
pihak mungkin dia tetap mempercayai adanya Tuhan, malahan
menganut suatu agama, di lain pihak tidak mengakui kedaulatan

22 Kritik dalam bentuk buku juga dilakukan oleh Prof. Rasyidi dan Endang Saefuddin Anshari.
Prof. Rasyidi menulis sebuah tulisan berjudul Sekularisme dalam Persoalan Lagi: Suatu Koreksi
Atas Tulisan Drs Nurcholish Madjid (Jakarta: Yayasan Bangkit, 1972); Suatu Koreksi Lagi Bagi
Drs. Nurcholish Madjid (Jakarta: DDII, 1973). Semuanya diterbitkan sebagai buku oleh Bulan
Bintang. Lihat Budhy Munawar-Rachman, Perdebatan Islam, 123-24.

253 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 179.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Tuhan dalam masalah-masalah kehidupan duniawinya, melainkan
hanya mengakui adanya kedaulatan-penuh manusia. Tegasnya,
dalam masalah duniawi, seorang sekular pada hakikatnya tidak lagi
ber-Tuhan, jadi ia adalah ateis.”**

Penolakan Nurcholish terhadap gagasan sekular seperti di atas menguasai
pemikiran PB HMI waktu itu. Bagaimanapun, pemikiran pimpinan HMI cabang
Yogja berbeda pemikiran dengan PB HMI Jakarta. Djohan Effendi dan Ahmad
Wahib yang merupakan pengurus PB HMI Yogja telah menyampaikan
sekularisasi sebagai keharusan dalam training-training HMI pada awal tahun
1969.2%° Pemikiran senada juga diikuti olen Manshur Hamid dan Dawam
Rahardjo. Akibatnya, terjadi dua kubu pemikiran antara PB HMI dengan HMI
Jawa Tengah, khususnya cabang Yogja. Djohan Effendi dan Manshur Hamid,
pimpinan HMI Jawa Tengah waktu itu mengejek pemikiran Nurcholis dan
menyebutnya sebagai Nurcholisme.?®® Mengomentari ide-ide 2 Januari, Sugiat
A.S. bekas ketua Badko dan anggota PB HMI secara berkelakar berkata:
“Sekarang Nurcholish seharusnya keluar dari HMI, atau Wahib-Djohan yang
kembali masuk.”?’ Ahmad Wahib menilai penguasa militer di Indonesia seakan
merangkul Nurcholish dan terus mengisolir Natsir dan selalu mencurigai orang-
orang yang berhubungan dengan Natsir.” B. J. Boland yang bukunya berjudul
“Struggle of Islam in Modern Indonesia,” yang terbit pada tahun 1971 melihat
perubahan yang nyata dalam tulisan-tulisan Nurcholish pada tahun 1968 dengan
tahun 1970.%% Endang Saifuddin juga menganggap “Nurcholish sekarang sudah
sangat lain dengan Nurcholish dulu.”?®® Nurcholish sendiri merasakan perubahan
setelah tanggal 2 Januari 1970. la mengakui setelah menyampaikan makalah pada
tanggal 2 (?) Januari 1970, “semua menjadi nggak karu-karuan.”?®

Fenomena perubahan pemikiran Nurcholish, dalam pandangan Ahmad
Wahib, disebabkan 2 hal. Pertama, kehadiran Sularso, pendamping Nurcholish di
PB HMI pada saat itu dan kedua, kepergian Nurcholish ke Amerika Serikat selama

254 1bid., 179; 180-81; 184-86.

25 Ahmad Wahib, Pergolakan, 151.

256 |bid., 156.

27 |bid., 167.

2% B, J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia (The Hague: Martinus Nijhoff, 1982,
pertama kali terbit pada tahun 1971), 221.

259 Dikutip dari Ahmad Wahib, Pergolakan, 169.

260 Budhy Munawar-Rachman, Perdebatan Islam, 115.



SBaggian Kempat

2 bulan.?®! Dalam catatan hariannya, Ahmad Wahib menggambarkan kehadiran
Sularso, memaksa Nurcholish lambat laun untuk mempersoalkan kembali apa
yang telah diyakininya. Sularso adalah pendobrak pertama pembaruan pemikiran
Islam dalam tubuh HMI. Ahmad Wahib juga menyebutkan Nurcholish sebelum
berangkat ke Amerika pada bulan Oktober 1968, sebagai orang yang anti Barat.
Ketika seorang pejabat Kedutaan Besar Amerika Serikat ditanya mengapa
Nurcholish yang anti Barat diundang untuk melihat Negara Barat terbesar, orang
tersebut menjawab “sekedar memperlihatkan apa yang dia benci selama ini.”?%2

Tidak ada tulisan yang mengungkap suasana dan aktivitas Nurcholish di
Amerika pada saat itu. Yang jelas, pada tahun 1967-an, di Amerika Serikat, Buku
Harvey Cox yang berjudul The Secular City merupakan kasus yang terkenal
(cause célebre). Sejak pertama kali dicetak dan diterbitkan pada tahun 1964, buku
The Secular City telah terjual hingga lebih dari sejuta naskah. Jumlah tersebut
diluar perkiraan pengarang dan penerbitnya sendiri. The Secular City adalah buku
yang paling banyak didiskusikan oleh kalangan Protestan. Bagaimanapun, buku
tersebut juga diminati para teolog Katolik. Hal ini nyata ketika Konsili Vatikan
Kedua mau berakhir pada tahun 1965, para peserta Konsili membahas dalam satu
sesi mengenai peran Gereja dalam dunia modern (Church in the modern world).
Di sini isu yang diangkat oleh Harvey Cox menjadi sangat relevan. Dan tak ayal
lagi The Secular City menjadi pembahasan hangat di antara para tokoh Katolik
peserta Konsili Vatikan Kedua tersebut

Mungkin, pemikiran Harvey Cox yang diterima kalangan Protestan secara
umum di Amerika Serikat memberi kesan yang mendalam terhadap Nurcholish
yang saat itu baru berusia 28 tahun. Sekalipun ada kemungkinan Nurcholish telah
mendengar pemikiran sekular dari “limited group” yang memang sudah terlebih
dahulu akrab dengan pemikiran Harvey Cox, namun pemikiran Mukti Ali dkk
belum memberi warna dalam pemikiran Nurcholish. Kunjungannya ke Amerika
Serikat merupakan awal perjalanan perubahan pemikirannya.

Gagasan Sekularisasi

Dalam makalahnya “Keharusan Pembaruan Pemikiran Islam dan Masalah

%61 Ahmad Wahib, Pergolakan, 161
262 |pid., 161.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Integrasi Umat”, Nurcholish menyatakan pembaruan Islam harus dimulai dengan
melepaskan diri dari nilai-nilai tradisional dan mencari nilai-nilai yang
berorientasi ke masa depan. Di sinilah proses liberalisasi terhadap ajaran-ajaran
Islam, tegas Nurcholis, diperlukan. Proses ini menyangkut proses-proses yang lain
seperti sekularisasi, Intellectual Freedom atau Kebebasan Berpikir, Idea of
Progress dan Sikap Terbuka.?®® Menurut Nurcholish, sekularisasi bukanlah
menerapkan sekularisme, karena secularism is the name for an ideology, a new
closed world view which function very much like a new religion. Sedangkan
sekularisasi adalah liberating development.

Gagasan sekularisasi yang dilontarkan Nurcholish pada tanggal 2 Januari
1970, masih sangat sederhana (hanya satu lembar bolak-balik). Nurcholish juga
masih menjadikan sekularisasi sebagai salah satu proses saja dari berbagai proses
lain (Intelectual Freedom dan ldea of Progress) yang juga diperlukan dalam
pembaruan pemikiran Islam. Selain itu, Nurcholish tidak memberi justifikasi yang
mendalam terhadap gagasan sekularisasi. la juga tidak menyebutkan sumber
pemikirannya. Sebenarnya, gagasan Nurcholish tentang sekularisasi mengadopsi
pemikiran Harvey Cox.?®* Dalam bukunya The Secular City (1965), Harvey Cox,
seorang teolog dan sosiolog Universitas Harvard, berpendapat inti dari sekularisasi
adalah perkembangan yang membebaskan (a liberating development). Harvey
Cox menolak tegas sekularisme. Sebabnya, sekularisme adalah nama sebuah
ideologi. la adalah sebuah pandangan hidup baru yang tertutup yang fungsinya
sangat mirip dengan agama. Jadi, sekularisasi berbeda dengan sekularisme -- yaitu
idiologi (isme) yang tertutup. Bahkan Harvey Cox menganggap sekularisme
membahayakan keterbukaan dan kebebasan yang dihasilkan oleh sekularisasi.
Oleh sebab itu, sekularisme harus diawasi, diperiksa dan dicegah untuk menjadi
idiologi negara.?®

Pemisahan antara sekularisme dan sekularisasi seperti yang dilakukan
Nurcholish hanya mengulangi ide Harvey Cox. Sekalipun pembahasan Nurcholish
tentang sekularisasi masih sangat sederhana, namun gagasan Nurcholish pada saat

263 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 206-11.

264 penulis telah memaparkan gagasan sekularisasi Nurcholish sebenarnya telah mengadopsi
pemikiran Harvey Cox dan menjustifikasinya dengan ajaran Islam. Lihat tulisan penulis,
“Sekularisasi: Dari Harvey Cox ke Nurcholish” dalam Media Dakwah, edisi No. 374, Dzulhijjah

1427/Januari 2007.

265 Harvey Cox, The Secular City, 18.



SBaggian Kempat

itu telah menguntungkan Rezim orde Baru yang menganggap ideologi Islam
sebagai sebuah ancaman.?%

Setelah berbagai tanggapan dan kritikan muncul atas gagasan sekularisasi,
Nurcholish memberi penjelasan mengenai pendapatnya. Dalam tulisan ringkasnya
(5 lembar) yang kedua pada tahun 1972 mengenai sekularisasi, “Beberapa
Catatan Sekitar Masalah Pembaruan Pemikiran Dalam Islam”. Nurcholish
merasa perlu memaparkan istilah sekular secara bahasa. Dalam tulisan tersebut,
untuk pertama kali nama Harvey Cox ketika mengutip pendapat Harvey Cox
mengenai perbedaan antara sekularisme dan sekularisasi.

Menurut Nurcholish, pendekatan dari segi bahasa akan banyak menolong
menjelaskan makna suatu istilah. Oleh sebab itu, ia menerangkan tentang
etimologi sekularisasi. Nurcholish menyatakan ‘“Kata-kata “sekular” dan
“sekularisasi” berasal dari bahasa Barat (Inggris, Belanda dan lain-lain).
Sedangkan asal kata-kata itu, sebenarnya, dari bahasa Latin, yaitu saeculum yang
artinya zaman sekarang ini. Dan kata-kata saeculum itu sebenarnya adalah salah
satu dari dua kata Latin yang berarti dunia. Kata lainnya ialah mundus. Tetapi, jika
saeculum adalah kata waktu, maka mundus adalah kata ruang.”?’

Pemaparan Nurcholish mengenai etimologi kata sekular merupakan ide
Harvey Cox. Menurut Harvey Cox, istilah Inggeris secular berasal dari bahasa
Latin saeculum yang berarti zaman sekarang ini (this present age). Ada satu kata
lain dalam bahasa Latin yang juga menunjukkan makna dunia yaitu mundus. Kata
saeculum lebih menunjukkan waktu (time) berbanding mundus yang menunjukkan
makna ruang (space).

Dalam pandangan Cox, disebabkan dalam bahasa Latin, kata dunia
memiliki dua kata yang berbeda, yaitu mundus dan saeculum, maka kata dunia
dalam bahasa Latin adalah kata yang ambigu. Ambiguitas kata “dunia”, menurut
Cox, sebenarnya mengungkapkan problem teologis yang dapat ditelusuri kembali

266 Muhammad Kamal Hassan dalam disertasi doktoralnya pada tahun 1975 memaparkan secara
komprehensif gagasan pembaharuan Nurcholish telah menguntungkan Rezim Orde Baru yang
menindas gerakan-gerakan Islam. Lihat Muhammad Kamal Hassan, Muslim Intellectual
Responses to “New Order Modernization in Indonesia (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, 19820.

267 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 216.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

dari perbedaan konsep antara orang Yunani kuno dan orang Yahudi dalam
memandang realitas. Orang Yunani kuno memandang realitas itu sebagai suatu
ruang, sebuah tempat. Peristiwa-peristiwa terjadi di dalam dunia, tetapi tiada satu
pun yang penting terjadi kepada dunia. Sebaliknya, orang Yahudi menganggap
dunia sebagai suatu waktu. Esensi dunia adalah sejarah. Peristiwa-peristiwa terjadi
secara berurutan, bermula dari penciptaan dan menuju kesempurnaan.?® Yahudi
menganggap bahwa dunia ini diciptakan Tuhan supaya manusia mencintainya dan
membawa kesempurnaan.?®® Ketegangan konsep antara filsafat Yunani kuno dan
agama Yahudi dalam memandang realitas memiliki dampak terhadap
pembentukan teologi Kristen sejak awal.?®

Setelah mengungkap etimologi kata sekular, Nurcholish menyatakan kata
dunia adalah istilah yang paralel dalam bahasa Yunani kuno, Latin, dan bahasa
Arab (al-Quran). Nurcholish kemudian menjelaskan:

“Itulah sebabnya, dari segi bahasa an sich pemakaian istilah sekular
tidak mengandung keberatan apa pun. Maka, benar jika kita mengatakan
bahwa manusia adalah makhluk duniawi, untuk menunjukkan bahwa dia
hidup di alam dunia sekarang ini, dan belum mati atau berpindah ke alam
baka. Kemudian, kata “duniawi” itu diganti dengan kata “sekular”,
sehingga dikatakan, manusia adalah makhluk sekular. Malahan, hal itu

tidak saja benar secara istilah, melainkan juga secara kenyataan.”?"*

268 Harvey Cox, The Secular City: Secularization and Urbanization in Theological Perspective
(New York: The Macmillan Company, 1967), 16, selanjutnya di ringkas The Secular City. Buku
Cox ini mencetuskan cause célébre agama diluar jangkaan pengarang dan penerbitnya sendiri.
Buku ini merupakan ‘best-seller’ di Amerika dengan lebih 200 ribu naskah terjual dalam masa
kurang dari setahun. Buku ini juga adalah karya utama yang menarik perhatian masyarakat kepada
isu sekularisasi. Menurut Dr. Marty, beberapa kalangan menjadikan buku tersebut sebagai buku
panduan, manual untuk bebas lepas dari sembarang dongeng mitos dan agama. Lihat Martin E.
Marty, “Does Secular Theology Have a Future” dalam The Great Ideas Today 1967 (Chicago:
Encyclopaedia Britannica, Inc., 1967), selanjutnya diringkas GIT.

269 Harvey Cox, GIT, 9.

270 Harvey Cox, The Secular City, 16.

271 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 216-217.



SBaggian Kempat

Jadi, secara etimologis, menurut Nurcholish, tidak ada masalah
menggunakan kata sekular untuk Islam karena memang manusia adalah makhluk
sekular. Dia jelaskan lagi:

“Dalam permulaan pemakaiannya, istilah sekular memang lebih banyak
menunjukkan pengertian tentang dunia, yang secara tersirat
tergambarkan sifat-sifatnya yang rendah dan hina. Tetapi, lama
kelamaan pengertian yang tidak adil itu, dalam dunia pemikiran Barat,
menjadi berkurang dan menghilang. Pengertian bahwa dunia ini adalah
alam yang rendah dan hina merupakan tanggungjawab filsafat-filsafat
hidup yang berlaku umum di dunia Barat waktu itu.”?"2

Pendapat Nurcholish di atas sekedar mengulangi pemikiran Harvey Cox.
Menurut Harvey Cox, kata secular menjadi bermakna negatif karena kata tersebut
adalah korban pertama dari ketidakinginan orang Yunani kuno untuk menerima
historisitas Ibrani.?”®> Agama Yahudi mengajarkan konsep sekular menunjukan
“kondisi” (condition) dunia ini, pada zaman ini (this age), atau ‘masa sekarang’
(now). Zaman ini atau masa sekarang berarti peristiwa-peristiwa di dunia ini, dan
ini juga bermakna peristiwa-peristiwa kontemporer. Penekanan makna yang
ditentukan oleh waktu atau periode tertentu dianggap sebagai proses sejarah
(historical process). Jadi, inti dari makna “sekular,” adalah konteks dunia berubah
terus-menerus. Akhirnya, berujung pada kesimpulan, bahwa nilai-nilai keruhanian
adalah relatif.

Harvey meneliti perubahan makna yang terjadi pada kata sekularisasi.
Menurut Cox, sejak awal, disebabkan pengaruh Hellenistik, makna kata sekular
sudah merujuk kepada sesuatu yang inferior. Sekular sudah bermakna perubahan
di “dunia ini” bertentangan dengan “dunia agama” yang kekal-abadi.
Implikasinya, dunia agama yang kekal-abadi, yang tidak berubah adalah benar.
Karena itu, ia lebih hebat dari dunia “sekular” yang berlalu (passing) dan bersifat

sementara (transient).

Makna kata sekular semakin memiliki konotasi negatif ketika terjadinya
sintesis pada abad pertengahan antara Yunani kuno dan Ibrani (Hebrew). Sintesis

272 1bid., 217.
273 Harvey Cox, The Secular City, 16-17.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

itu ialah bahwa dunia ruang (spatial world) lebih tinggi dan lebih agamis,
sedangkan dunia sejarah yang berubah adalah lebih rendah atau dunia “sekular”.
Harvey Cox menyimpulkan dunia dianggap rendah karena lebih kuatnya pengaruh
filsafat Hellenistik kepada ajaran Kristen dibanding ajaran Yahudi, simpul Cox.

Padahal, Bibel sudah menegaskan bahwa di bawah kekuasaan Tuhan segala
kehidupan tergambar di dalam sejarah. Ajaran Bibel menyatakan bahwa kosmos
tersekularkan. Tapi, pernyataan ini telah kehilangan gaungnya. Kata sekularisasi,
yang pertamanya memiliki makna yang sangat sempit dan khusus, kemudian
perlahan-lahan meluas. Sekularisasi yang pada awalnya bermakna proses
pindahnya tanggung-jawab pendeta “yang agamis” menjadi kepada gereja yang
terbatas, semakin meluas menjadi pemisahan kekuasaan antara Paus dan Kaisar.
Sekularisasi bermakna pembagian antara institusi spiritual dan sekular.
“Sekularisasi” bermakna pindahnya tanggung-jawab tertentu dari Gereja ke
kekuasaan politik.

Makna yang sudah meluas ini terus berlanjut dalam periode Pencerahan
(Englintenment) dan Revolusi Perancis. Bahkan sekarang pun makna seperti ini
tetap digunakan di negara-negara yang mewarisi budaya Katolik. Proses
pindahnya sebuah sekolah atau sebuah rumah sakit dari Gereja ke administrasi
publik, misalnya, disebut sekularisasi. Akhir-akhir ini, makna sekularisasi kembali
mengalami perubahan. Kini, sekularisasi bermakna gambaran sebuah proses pada
tingkat budaya, yang sejajar dengan tingkat politik. Sekularisasi berarti hilangnya
diterminasi agamis terhadap simbol-simbol integrasi budaya. Sekularisasi budaya
adalah hal yang lazim dan tak dapat dihindari dari sekularisasi politik dan sosial.?"*

Jadi, menurut Harvey Cox, dunia ini tidak lebih rendah dari dunia agamis.
Karena itu, sekularisasi adalah proses penduniawian hal-hal yang memang bersifat
duniawi. Penjelasan Cox ini identik dengan penjelasan Nurcholish tentang
“sekularisasi” dan “penduniawian.” Menurut Nurholish, konsep tentang dunia
sebagai tempat hidup yang bernilai rendah dan hina bertentangan dengan ajaran
Islam. Oleh karena itu, umat Islam tidak diperbolehkan curiga kepada kehidupan
duniawi ini, apalagi lari dari realitas kehidupan duniawi. Sehingga, sekularisasi

214 1bid., 17.



SBaggian Kempat

adalah proses penduniawian.?”

Sedangkan Nurcholish menjelaskan tentang ini, dengan menyatakan,
pembedaan antara “sekularisasi” dan ‘“sekularisme” semakin jelas jika
dianalogikan dengan pembedaan antara rasionalisasi dan rasionalisme. Seorang
Muslim harus bersikap rasional, tetapi tidak boleh menjadi pendukung
rasionalisme. Rasionalitas adalah suatu metode guna memperoleh pengertian dan
penilaian yang tepat tentang suatu masalah dan pemecahannya. Rasionalisasi
adalah proses penggunaan metode itu. Analoginya, lanjut Nurcholish, sekularisasi
tanpa sekularisme, yaitu proses penduniawian tanpa paham keduniawian, bukan
saja mungkin, bahkan telah terjadi dan terus akan terjadi dalam sejarah.
Sekularisasi tanpa sekularisme adalah sekularisasi terbatas dan dengan koreksi.
Pembatasan dan koreksi itu diberikan oleh kepercayaan akan adanya Hari
Kemudian dan prinsip Ketuhanan. Sekularisasi adalah keharusan bagi setiap umat
beragama, khususnya ummat Islam.?"®

Tulisan ringkas Nurcholish dalam “Beberapa Catatan Sekitar Masalah
Pembaruan Pemikiran Dalam Islam,” (6 lembar) tampaknya ingin menegaskan 2
hal. Pertama, secara etimologi, kata ““sekular” bukan saja sah, tetapi memang harus
digunakan. Kedua, Nurcholish menegaskan kembali perbedaan antara sekularisasi
dan sekularisme. Dalam artikel tersebut, nama Harvey Cox disebut untuk pertama
kalinya.

Sebenarnya, upaya Nurcholish untuk menjustifikasi penggunaan kata
sekular tampaknya malah mengaburkan persoalan. Sebabnya, “matter of conflict”
dalam gagasan sekular bukanlah sekedar persoalan bahasa an sich, tetapi justru
dalam persoalan terminologis. Ahmad Wahib saat itu menyadari kekeliruan
Nurcholish. Dalam Catatan Hariannya, Ahmad Wahib menyatakan “Adalah
kurang terus terang bila Nurcholish mengartikan secular semata-mata dengan
dunia atau masa kini dan sekedar mengatakan bahwa semua yang ada kini dan di
sini adalah hal-hal sekular: nilai sekular, masyarakat sekular, orang sekular dan
lain-lain. Sekular sebagai suatu sifat — misalnya mengenai suatu masyarakat yang
menjadi tujuan proses sekularisasi yaitu masyarakat sekular-tidak saja harus
didekati dari segi etimologi, tapi lebih penting lagi dari segi terminologi. Dalam

275 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 217-218.
276 1bid., 219-220.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

pendekatan terminologis, tidak semua orang bisa disebut sekular dan tidak semua
masyarakat merupakan masyarakat secular, sebab secular sudah mempunyai arti
terhapusnya campurtangan “agama” (sebagai fenomena social atau das sein)
dalam pemecahan langsung masalah-masalah social. Karena itu Kketika
menjelaskan jalannya proses sekularisasi di Amerika Serikat dan Inggris, kita
tidak heran bila ada sebutan “masyarakat sekular yang pertama” dalam buku
Bryan Wilson Religion in Secular Society.”?"”

Justifikasi Sekularisasi

Dalam tulisannya yang ketiga, “Sekali Lagi Tentang Sekularisasi”,
Nurcholish berusaha mencari justifikasi dari ajaran-ajaran Islam. la menyatakan,
gagasan sekularisasi dapat dijustifikasi dari dua kalimat syahadat, yang
mengandung negasi dan afirmasi. Menurut tafsirannya, kalimat syahadat
menunjukkan bahwa manusia bebas dari berbagai jenis kepercayaan kepada
tuhan-tuhan yang selama ini dianut, kemudian mengukuhkan kepercayaan kepada
Tuhan yang sebenarnya. Dan Islam dengan ajaran Tauhidnya yang tidak kenal
kompromi itu, telah mengikis habis kepercayaan animisme. Ini bermakna dengan
tauhid, terjadi proses sekularisasi besar-besaran pada diri seorang Animis.
Manusia ditunjuk sebagai khalifah Tuhan di bumi karena manusia memiliki
intelektualitas, akal pikiran, atau rasio. Dengan rasio inilah, manusia
mengembangkan diri dan kehidupannya di dunia ini. Oleh karena itu terdapat
konsistensi antara sekularisasi dan rasionalisasi. Kemudian, terdapat pula
konsistensi antara rasionalisasi dan desakralisasi.

Nurcholish melanjutkan argumentasinya, di dalam Islam ada konsep “Hari
Dunia” dan “Hari Agama”. Hari agama ialah masa di mana hukum-hukum yang
mengatur hubungan antara mannusia tidak berlaku lagi, sedangkan yang berlaku
ialah hubungan antara manusia dan Tuhan. Sebaliknya, Pada Hari Dunia yang
sekarang kita jalani ini, belum berlaku hukum-hukum akhirat. Hukum yang
mengatur perikehidupan ialah hukum-hukum kemasyarakatan manusia.

Nurcholish menyatakan bahwa kalimat Basmallah (Atas nama Tuhan), juga
menunjukkan bahwa manusia adalah Khalifah Tuhan di atas bumi. Selain itu, al-
Rahman menunjukkan sifat kasih Tuhan di dunia ini (menurut ukuran-ukuran

217 Ahmad Wahib, Pergolakan, 83.



SBaggian Kempat

duniawi), sedangkan al-Rahim menunjukkan sifat Kasih itu di akhirat (menurut
norma-norma ukhrawi). Penghayatan nilai/spiritualkeagamaan bukanlah hasil
kegiatan yang serba rasionalistis. Demikian pula sebaliknya, masalah-masalah
duniawi tidak dapat didekati dengan metode spiritualistis. Keduanya mempunyai
bidang yang berbeda, meskipun antara iman dan ilmu itu terdapat pertalian yang
erat.2’

Pendapat Nurcholish bahwa akar sekularisasi ada dalam ajaran Islam sama
dengan pendapat Harvey Cox yang menyatakan bahwa akar sekularisasi ada di
dalam ajaran-ajaran Bible.?”® Dengan mengutip pandangan Friedrich Gogarten
(1887-1967), seorang teolog Jerman, Harvey Cox menyatakan sekularisasi
“adalah konsekwensi sah dari implikasi keimanan Bible terhadap sejarah”.28
Harvey Cox memaparkan tiga komponen penting dalam Bible menjadi kerangka
asas kepada sekularisasi. Ajaran Bibel mengenai Penciptaan, menjadi dasar
kepada pengosongan alam dari nilai-nilai spiritual; migrasi besar-besaran
(Exodus) kaum Yahudi dari Mesir dalam Bibel menjadi dasar kepada desakralisasi
politik; dan Perjanjian Sinai (Sinai Covenant) merupakan dasar kepada relativitas
nilai.?8

Dunia, kata Harvey Cox, perlu dikosongkan dari nilai-nilai ruhani dan
agama. Dalam istilah Cox, ini disebut ‘disenchantment of nature,?®? Sains bisa
berkembang dan maju, jika dunia ini dikosongkan dari tradisi atau agama yang
menyatakan bahwa ada kekuatan supernatural yang menjaga dunia ini.
Disebabkan kekuatan ghaib itulah, maka bagi tokoh-tokoh agama konservatif,
dunia ini tidak boleh diperlakukan sewenang-wenang. Padahal, pembebasan dunia
ini dari nilai-nilai ghaib itu menjadi syarat penting bagi usaha-usaha urbanisasi
dan modernisasi. Manusia harus mengeksploitasi alam seoptimal mungkin, tanpa
perlu dibatasi oleh pandangan hidup agama apa pun. Jika dunia ini dianggap

278 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 222-233.

2% Harvey Cox, The Secular City, 17. Harvey Cox secara mendalam membahas justifikasi dari
Bible terhadap sekularisasi dalam karyanya ini.

280 Harvey Cox, The Secular City, 15. Karya Gogarten yang dirujuk Cox ialah Verhangnis und
Hoffnung der Neuzeit: die Sakularisierung als theologisches Problem (The Fate and Hope of Our
Time: Secularization as a Theological Problem (Stuttgart: Friedrich Vorwerk Verlag, 1958). Juga
karya lain Der Mensch Zwischen Gott und Welt (Stuttgart: Friedrich Vorwerk Verlag, 1956).

281 Harvey Cox, The Secular City, 19-32.

282 Frase ‘disenchantment of the world’ digunakan oleh Freidrich Schiller dan dikutip oleh Weber
dalam karyanya Essays in Sociology (New York: 1958) dan Sociology of Religion (Boston, 1964).



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

sebagai manifestasi dari kuasa supernatural, maka sains tidak akan maju dan
berkembang. Jadi, dengan cara apa pun, semua makna-makna ruhani keagamaan
ini mesti dihilangkan dari alam. Maka, ajaran-ajaran agama dan tradisi harus
disingkirkan. Jadi, alam bukanlah suatu entitas yang suci.?%®

Konsep sekularisasi dalam politik diistilahkan dengan ‘Desacralization of
politics’, yang bermakna bahwa politik tidaklah sakral (desakralisasi politik). Jadi,
unsur-unsur ruhani dan agama harus disingkirkan dari politik. Oleh sebab itu juga,
peran ajaran agama ke atas institusi politik harus disingkirkan. Ini menjadi syarat
untuk melakukan perubahan politik dan sosial yang juga akan membenarkan
munculnya proses sejarah. Segala macam kaitan antara kuasa politik dengan
agama dalam masyarakat apa pun tidak boleh berlaku karena dalam masyarakat
sekular, tidak seorang pun memerintah atas otoritas ‘kuasa suci’. (Dari gagasan ini
bisa dipahami, jika kaum sekular menolak mati-matian penerapan syariat Islam
dalam kehidupan politik).

Sebagaimana halnya sekularisasi dalam dunia dan politik, sekulariasi juga
terjadi dalam kehidupan dengan penyingkiran nilai-nilai agama (deconsecration
of values/dekonsekrasi nilai-nilai). Dalam pandangan sekular, kebenaran adalah
relatif. Tidak ada nilai yang mutlak. Sistem nilai manusia sekular harus
dikosongkan dari nilai-nilai agama. Karena perspektif seseorang dipengaruhi oleh
faktor sosial dan budaya, maka tidak ada seorang pun yang berhak memaksakan
sistem nilainya ke atas orang lain. Manusia sekular mempercayai bahwa ‘wahyu
langit’ bisa difahami karena terjadi dalam sejarah, yang dibentuk oleh kondisi
sosial dan politik tertentu. Jadi, sebenarnya, semua sistem nilai, terbentuk oleh
sejarah yang mengikuti ruang dan waktu dan tertentu. Sekularisasi meletakkan
tanggungjawab ke dalam otoritas manusia untuk membina sistem nilai.
Sekularisasi akan menjadikan sejarah dan masa depan cukup terbuka untuk
perubahan dan kemajuan karena manusia akan bebas membuat perubahan serta
pro-aktif dalam proses evolusi.

Pengertian Sosiologis-Sekularisasi

Nurcholish membahas lagi tentang sekularisasi pada tahun 1985. la
menulis “Sekularisasi Ditinjau Kembali.” Dalam tulisan tersebut, Nurcholish

283 Harvey Cox, The Secular City, 21.



SBaggian Kempat

ingin menegaskan pengertian sekularisasi secara sosiologis, bukan filosofis. la
mengutip pendapat Talcoot Parsons dan Robert N. Bellah. Bagi Nurcholish,
penggunaan kata “sekularisasi” dalam sosiologi mengandung arti pembebasan,
yaitu pembebasan dari sikap penyucian yang tidak pada tempatnya. Karena itu ia
mengandung makna desakralisasi, yaitu pencopotan ketabuan dan kesakralan dari
obyek-obyek yang semestinya tidak tabu dan tidak sacral. Jika diproyeksikan
kepada situasi modern Islam sekarang, maka “sekularisasi”’-nya Robert N. Bellah
itu akan mengambil bentuk pemberantasan bid’ah, khurafat dan praktek syirik
lainnya, yang kesemuanya itu berlangsung di bawah semboyan kembali kepada
Kitab dan Sunnah dalam usaha memurnikan agama. Maka, sekularisasi seperti itu
adalah konsekuensi dari tauhid.?®*

Bagaimanapun, Nurcholish mengakui sangat sulit untuk menentukan
kapan proses sekularisasi, dalam makna sosiologisnya, berhenti dan berubah
menjadi proses penerapan sekularisme filosofis. Oleh sebab itu juga, kritikan Pak
Rasyidi cukup beralasan dan dapat diterima, yaitu jika sekularisasi memang tak
mungkin lepas dari sekularisme filosofis hasil masa Englightenment Eropa.
Nurcholish menyimpulkan adalah bijaksana untuk tidak menggunakan istilah-
istilah sekular, sekularisasi dan sekularisme dan mengganti dengan istilah-istilah
teknis lain yang lebih tepat dan netral 2%

Penutup

Nurcholish ingin menunjukkan ada banyak pengertian makna sekularisasi.
Bagaimanapun, ia tampak tidak konsisten. Pada awa tulisan-tulisaninya, ia
mengikut pendapat Harvey Cox. Dalam perjalanan waktu, disebabkan resistensi
dari Kalangan Islam, ia memodifikasi pendapatnya dengan mengutip pendapat
Robert N Bellah. Seakan-akan terjadi perbedaan yang prinsipal antara sekularisasi
dalam pengertian sosiologis dengan filosofis. Bahkan Nurcholish menyatakan
pengertian sekularisasi secara sosiologis lebih dahulu dibanding dengan
pengertian filosofis. Padahal, Robert N. Bellah dalam karyanya ‘Beyond Belief’
terwarnai oleh pemikiran Harvey Cox. 28¢ Bellah mengutip pendapat Cox ketika

284 Nurcholish Madjid, Keindonesiaan, 258-59.
285 1hid., 260.

286 Robert N. Bellah, Beyond Belief-Essays on Religion in a Post Traditionalist World (California:
University of California Press, 1970) selanjutnya diringkas Beyond Belief.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

mendiskusikan Tradisi Islam dan Problem-Problem Modernisasi.?2’ Bellah
melanjutkan gagasan sekularisasi dalam bidang politik dengan gagasan ‘civil
religion’.88

Sekularisasi dari satu sisi memang memiliki kesamaan dengan
pemberantasaan bid’ah, khurafat dan praktek syirik. Namun, sekularisasi dari sisi
yang lain adalah bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam pandangan sekular,
misalnya, kebenaran adalah relatif. Tidak ada nilai yang mutlak. Sistem nilai
manusia sekular harus dikosongkan dari nilai-nilai agama. Karena perspektif
seseorang dipengaruhi oleh faktor sosial dan budaya, maka tidak ada seorang pun
yang berhak memaksakan sistem nilainya ke atas orang lain. Manusia sekular
mempercayai bahwa ‘wahyu langit’ bisa difahami karena terjadi dalam sejarah,
yang dibentuk oleh kondisi sosial dan politik tertentu. Jadi, sebenarnya, semua
sistem nilai, terbentuk oleh sejarah yang mengikuti ruang dan waktu dan tertentu.
Sekularisasi meletakkan tanggungjawab ke dalam otoritas manusia untuk
membina sistem nilai. Sekularisasi akan menjadikan sejarah dan masa depan
cukup terbuka untuk perubahan dan kemajuan karena manusia akan bebas
membuat perubahan serta pro-aktif dalam proses evolusi. Dengan konsep ini,
manusia sekular bisa tidak akan mengakui kebenaran Islam yang mutlak. Mereka
akan menolak konsep-konsep Islam yang tetap (tsawabit), karena semuanya
dianggap relatif. Kebenaran bagi mereka adalah yang “berlaku di masyarakat™ dan
bukan yang dikonsepkan dalam al-Quran.

Fakta-fakta yang telah terungkap menunjukkan Nurcholish Madjid
mengadopsi gagasan sekularisasi yang berangkat dari konsep dan pengalaman
sejarah agama Kristen. Banyak yang menyebutkan, bahwa sekularisasi sudah
merupakan keharusan bagi dunia, karena kuatnya dominasi Barat. Seharusnya,
ilmuwan Muslim bersikap kritis saat mengadopsi gagasan-gagasan seperti ini,
karena konsep sekularisasi memang bertentangan dengan konsep Islam. Sejarah
Islam juga tidak pernah mengalami pengalaman pahit dalam hubungan antara
agama dengan negara, atau pertentangan antara agama dengan sains seperti dalam
sejarah Kristen. Karena itu, tidak bijak, jika konsep dan gagasan sekularisasi ini

287 Robert N. Bellah, Beyond Belief, 147.
288 Robert N. Bellah & Phillip E. Hammond, Varieties of Civil Religion (San Fransisco: Harper &

Row Publishers, 1980).



SBaggian Kempat

kemudian diadopsi dan diterapkan dalam masyarakat Muslim, yang memiliki
pandangan-alam (Islamic worldview) sendiri.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

LIBERALISASI PEMIKIRAN

SEBAGAI TANTANGAN DAKWAH*

Oleh: Hamid Fahmy Zarkasyi, PhD

Muhammadiyah sebagai suatu organisasi yang mulanya bergerak dalam bidang sosial
kini diwarnai oleh tumbuh berkembangnya lembaga sekolah dan universitas. Dengan
berkembangnya beberapa universitas di kota-kota besar, Muhammadiyah semakin
menunjukkan jati dirinya bukan hanya gerakan social biasa, tapi sebagai gerakan
pembangunan peradaban. Sebab asas peradaban Islam adalah ilmu pengetahuan dan
universitas berperan bersar dalam membangun ilmu pengetahuan yang kemudian berkembang
menjadi sistim-sistim kehidupan. Namun, tantangan gerakan ini cukup besar, sebesar amal
yang telah dilaksanakannya. Secara umum tantangan Muhammadiyah sebagai lembaga
dakwah dan pengembangan peradaban sekurangnya ada dua: internal dan eksternal.
Tantangan internal yang berupa kejumudan, fanatisme, taglid, bidah khurafat dan sebagainya
telah diselesaikan dengan baik meskipun perlu terus dilakukan, namun tantangan yang lebih
besar lagi adalah menentukan arah pengembangan ilmu pengetahuan Islam di lingkungan
Muhammadiyah melalui universitasnya agar sejalan dengan program pengembangan
peradaban Islam. Termasuk dalam hal ini adalah mekanisme disseminasi ilmu pengetahuan
dari elit social kepada masyarakat awam. Sedangkan tantangan eksternalnya adalah tantangan
bagi solusi tantangan internal tersebut, yaitu tantangan pemikiran yang menghadang
pembenahan arah pengembangan ilmu pengetahuan. Oleh sebab itu tantangan internal tidak
dapat diselesaikan secara seporadis dan karena itu perlu ditangani secara simultan dengan
tantangan eksternal. Makalah ini membahas tantangan eksternal di lingkungan Muhamadiyah
yang berupa liberalisasi pemikiran yang akhir-akhir ini menerpa hampir seluruh organisasi
Islam.

I. Pintu-pintu Liberalisasi

Liberalisasi sebenarnya bukan gerakan baru di Barat, tapi intensitasnya
baru dirasakan umat Islam setelah peristiwa dramatis 11 september 2001. Dan
banyak pintu-pintu yang digunakan untuk meliberalkan pemikiran keagamaan
umat Islam. Gerakan yang selama ini dirasakan umat Islam adalah program
globalisasi, modernisasi, dan westernisasi yang tidak hanya diarahkan kepada
umat Islam tapi juga kepada bangsa-bangsa dan peradaban lain. Namun, yang

* Makalah disampaikan pada Rapat Kerja Nasional (Rakernas) Majelis Tabligh dan Dakwah
Khusus, PP.Muhammadiyh, di Gedung LPMP, Semarang, 21 Februari 2009.



SBaggian Kempat

lebih kongkrit dari itu adalah gerakan 1) Missionarisme 2) oritentalisme dan 3)
Kolonialisme. Ketiganya merupakan gerakan pemikiran yang mengusung prinsip-
prinsip atau elemen-elemen pandangan hidup Barat. Berikut ini diungkapkan
bagaimana ketiga bentuk gerakan tersebut bekerjasama menghadapi ummat Islam
dan kini menjadi tantangan umat Islam.

Ketika Barat kolonialis masuk kenegara-negara Islam ia membawa serta
misi agama, politik, ekonomi dan kebudayaan. Namun tidak banyak yang melihat
bahwa Barat itu sendiri telah membawa seperangkat doktrin pemikiran yang
berdasarkan pandangan hidup mereka. Hal ini dapat dicermati dari fakta sejarah
bahwa gerakan kolonialisme selalu disertai atau bahkan didahului oleh kegiatan
missionaris Kristen yang berkaitan dengan orientalisme. Keduanya tidak lain dari
serangan pemikiran. Kerjasama missionaries, orientalis dan kolonialis ini telah
lama terjadi dan dapat dibuktikan melalui pengakuan Alb C. Kruyt (tokoh
Nederlands bijbelgenootschap) dan OJH Graaf van Limburg Stirum, seperti yang
dikutip oleh Dr. Agib Suminto berikut ini:

...... kristenisasi merupakan faktor penting dalam proses penjajahan dan
zending Kristen merupakan rekan sepersekutuan bagi pemerintah
kolonial, sehingga pemerintah akan membantu menghadapi setiap

rintangan yang menghambat perluasan zending.” 2°

Peran Snough Hurgronye sebagai orientalis dalam memuluskan

penjajahan Belanda di Indonesia merupakan bukti kongkrit kerjasama antara

orientalisme, missionarisme dan kolonialisme Barat. Targetnya lagi-lagi
berkaitan dengan pemikiran, yaitu untuk merubah cara berfikir ummat Islam.

1) Missionarisme

Gerakan missionarisme awal mulanya tidak ada indikasi penyebaran
pemikiran, sebab fokus utamanya adalah konversi. Namun Kini strateginya kini di
arahkan pada “pengubahan” (distorsi) pemikiran ummat Islam. Strategi ini telah
lama diikrarkan oleh Samuel Zwemmer seorang orientalis yang menjabat direktur
organisasi misionaris dan yang juga pendiri Jurnal the Muslim World. Pada tahun

289 Agib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda, LP3ES, 1985, hal. 26.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

1935 pada Konferensi Misionaris di Kota Yerussalem Zwemmer mengatakan
bahwa:

Misi utama Kkita sebagai orang Kristen bukan menghancurkan kaum
Muslimin, namun mengeluarkan seorang Muslim dari Islam, agar jadi
orang Muslim yang tidak berakhlak. Dengan begitu akan membuka pintu
bagi kemenangan imperialis di negeri-negeri Islam. Tujuan kalian adalah
mempersiapkan generasi baru yang jauh dari Islam. Generasi Muslim yang
sesuai dengan kehendak kaum penjajah, generasi yang malas, dan hanya
mengejar kepuasan hawa nafsunya.

Di dalam mata rantai kebudayaan Barat, gerakan misi punya dua tugas:
menghancurkan peradaban lawan (baca: peradaban Islam) dan membina
kembali dalam bentuk peradaban Barat. Ini perlu dilakukan agar Muslim
dapat berdiri pada barisan budaya Barat akhirnya muncul generasi Muslim
yang memusuhi agamanya sendiri.?%

Harry Dorman, dalam bukunya Towards Understanding Islam,
mengungkapkan pernyataan seorang misonaris Kristen: “Boleh jadi, dalam
beberapa tahun mendatang, sumbangan besar misionaris di wilayah-wilayah
Muslim akan tidak begitu banyak memurtadkan orang muslim, melainkan lebih
banyak menyelewengkan Islam itu sendiri. Inilah bidang tugas yang tidak bisa
diabaikan.” Dr. Cragg, seorang misionaris terkenal asal Inggris,
menyatakan:*“Tidak perlu diragukan bahwa harapan terakhir misi Kristen hanyalah
melakukan perubahan sikap umat Muslim, sedemikian rupa sehingga mereka mau
bertoleransi.”?%

Apa yang disampaikan Zwemmer 70 tahun yang lalu itulah kini yang
ditrapkan Barat untuk strategi perangan pemikiran terhadap ummat Islam. Oleh
sebab itu gerakan Kristenisasi berkembang dari konversi kepada gerakan distorsi
dan perang pemikiran.

2% Ali Gharisah, Wajah Dunia Islam Kontemporer, Pustaka Al Kautsar, 1989, hal. 41

291 |_jhat dalam Maryam Jameela, Islam dan Orientalisme, 1994, hal 8-9, 51-52.

€



SBaggian Kempat

2) Orientalisme

Kajian tentang Timur (orient) termasuk tentang Islam, yang dilakukan oleh
orang Barat telah bermula sejak beberapa abad yang lalu. Namun gerakan
pengkajian ketimuran ini diberi nama orientalisme baru abad ke 18. (The Oxford
English Dictionary, Oxford, 1933, vol. VII, hal.200). Mengapa Barat tertarik
mengkaji Timur dan Islam, mempunyai latar belakang sejarah panjang yang
kompleks, dan sekurang-kurangnya terdapat dua motif utama: Pertama adalah
motif keagamaan. Barat yang disatu sisi mewakili Kristen memandang Islam
sebagai agama yang sejak awal menentang doktrin-doktrinnya. Islam yang
misinya menyempurnakan millah sebelumnya tentu banyak melontarkan koreksi
terhadap agama itu. Itulah Islam dianggap “menabur angin” dan lalu menuai badai
perseteruan dengan Kristen. Bahkan lebih ekstrim lagi, perseteruan itu ada sejak
sebelum Islam datang. Thomas Right, penulis buku Early Christianity in Arabia,
mensinyalir perseteruan antara Islam dan Kristen terjadi sejak bala tentara Kristen
pimpinan Abrahah menyerang Ka’bah dua bulan sebelum Nabi lahir. Disitu
tentara Abrahah kalah telak dan bahkan tewas. Kalau saja tentara itu tidak kalah
mungkin seluruh jazirah itu berada ditangan Kristen, dan tanda salib sudah
terpampang di Ka’bah. Muhammd pun mungkin mati sebagai pendeta. Jika Right
benar berarti orang Kristen sendiri telah lama menentang millah Nabi Ibrahim,
sebab mereka bukan menyerang Islam yang dibawa Nabi, tapi Ka’bah yang
merupakan khazanah millah lbrahim itu. Jadi motif orientalisme adalah
keagamaan dan berkaitan dengan Kristen dan missionarisme.

Kedua adalah motif politik. Islam bagi Barat adalah peradaban yang
dimasa lalu telah tersebar dan menguasai peradaban dunia dengan begitu cepat.
Barat sebagai peradaban yang baru bangkit dari kegelapan melihat Islam sebagai
ancaman besar dan langsung bagi kekuasaan politik dan agama mereka. Barat
sadar benar bahwa Islam bukan hanya sekedar istana-istana megah, bala tentara
yang gagah berani atau bangunan-bangunan monumental, tapi peradaban yang
memiki khazanah dan tradisi ilmu pengetahuan yang tinggi. Oleh sebab itu
mereka perlu merebut khazanah ini untuk kemajuan mereka dan sekaligus untuk
menaklukkan Islam. Jadi motif kajian-kajian orientalis itu bersifat politis, yaitu
untuk tujuan kolonialisme.

Motif yang hampir serupa juga terjadi dikalangan missionaris. Jurnal The
Muslim World yang diterbitkan oleh Michael Zwemmer tahun 1920, misalnya



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

pada mulanya terang-terangan untuk media informasi bagi para missionaris
tentang Islam dan dunia Islam. Tapi kemudian jurnal itu menjadi jurnal kajian
Islam yang serius dan ilmiyah, meskipun tetap menggunakan framework yang
sama. Montgomery Watt yang dianggap orientalis moderat misalnya, ketika
menulis al-Qur’an dan Sunnah mencoba meragukan otentisitas ajaran Islam. Ia
mencoba membuktikan bahwa beberapa bagian al-Qur’an dan Hadtih itu dibuat-
buat dan tidak konsisten, dan karena itu tidak bisa dijadikan sumber pandangan
hidup Islam. Ia bahkan mencurigai adanya “ayat-ayat setan” dalam al-Qur’an.?%?
Inilah contoh bias orientalis yang paling nyata.

Kajian orientalis terhadap Hadith yang juga bias itu misalnya dapat
ditemui dalam metodologi Harald Motzki dalam mengkaji hadith Sahifah
Hammam Ibn Munabbih. Motzki yang dianggap obyektif itu ternyata juga ambigu.
la seakan-akan mengkritik metode kajian Joseph Schacht, namun sejatinya tidak
beda dan tetap mempertahankan sikap orientalismenya .

Jadi, orientalisme yang dikenal saat ini sebagai suatu tradisi kajian ilmiyah
tentang Islam, sejatinya adalah berdasarkan pada ‘kaca mata’ dan pengalaman
manusia Barat yang dipicu oleh motif dan semangat missionaris. Tapi motivasi ini
ditutupi dengan jubah intelektualisme dan dedikasi akademik.?®® Tidak heran jika
orientalis kemudian dianggap memiliki disiplin dan sikap ilmiyah yang ‘khas’,
bahkan menjadi sebuah framework pengkajian. Meskipun ilmiyah, tapi jika cara
pandang dan tujuannya diwarnai oleh latar belakang agama dan politik serta
worldview Barat atau nilai-nilai peradaban Barat, kajian mereka itu lebih
cenderung salah. Ini juga membuktikan bahwa ilmu memang tidak bebas nilai.

Oleh sebab itu menganggap orientalis dimasa kini obyektif dan ilmiyah
hanya benar dipermukaannya. Kajian akademis dan ilmiyah terhadapnya
membuktikan sebaliknya. Cara pandang mereka terhadap Nabi, al-Qur’an dan
Islam sebagai agama masih tidak bisa lepas bebas dari pengaruh pendahulunya.
Dan orientalis terdahulu itu diwarnai oleh pengalaman manusia Barat. Framework
kajian filsafat para orientalis, misalnya, malah tidak pernah bergeming dari asumsi

292 M. Watt, Muhammad at Mecca, Edinburgh University Press, Edinbrugh, 1960, 103; Lebih
detail lagi tentang kajian orientalis terhadap al-Qur’an tulisan dapat dibaca kajian Adnin Armas
berjudul Metodologi Orientalis Dalam Studi al-Qur’an. Gema Insani Press, 2004.

293 |_jhat Dr. Afaf, al-MushtashrikEn wa Mushkilat al-xalErah, Dar al-Nahlah al-* Arabiyyah,

Cairo, 1980, hal. 33-34.



SBaggian Kempat

bahwa Islam tidak memiliki filsafat.?®* Nama filsafat Islam, substansinya dan
framework kajiannya semuanya berdasarkan cara pandang orientalis yang khas,
dan tentu tidak dalam perspektif Islam. Demikian pula dalam kajian Kalam.

Perlu disadari bahwa kajian outsider tentang suatu agama dan peradaban,
termasuk Islam, betapapun obyektif dan akademisnya, ia tetap saja menyisakan
bias. A.L. Tibawi penulis buku English Speaking Orientalists, menyimpulkan
bahwa ketika para orientalis ahli polemik periode awal terlibat dalam penghinaan
dan penafsiran yang salah tentang Islam, tujuan mereka hanyalah destruktif. Tapi
setelah adanya motif missionaris mereka mulai menggunakan pendekatan
obyektif. Metodenya merupakan campuran antara penghinaan dan pengungkapan
hal-hal negatif tentang Islam, namun dengan menggunakan fakta-fakta yang solid,
tapi tetap dipahami dalam perspektif Kristen. Metode yang pertama telah
ditinggalkan sedangkan metode yang kedua menjadi lemah atau diberi baju baru.
Tapi yang aneh adalah ketika para orientalis itu gencar menyarankan, mendorong
dan bahkan kasarnya memprovokasi agar Islam itu direformasi.?%®

Kajian dan sekaligus serangan orientalis terhadap Islam dan sejarahnya
memang sangat canggih (baca: soophisticated) dan subtil sehingga pembaca
awam, alias bukan pakar tidak mudah untuk membongkar implikasi-implikasi
negatifnya. Pernyataan mereka itu umumnya berdasarkan spekulasi, bahkan
manipulasi sumber data dan seringkali bersikap selektif terhadap data-data sejarah
dengan tujuan dan kepentingan tertentu.

Edward Said baik dalam Orientalism (1978) maupun dalam The World,
The Text and the Critic (1983) yakin bahwa Orientalis dan Barat adalah diskrimatif.
Batas rasial, kultural dan bahkan saintifik sangat kental. Antara “kami” dan
“mereka”, minna dan minhum merasuk kedalam kajian sejarah, linguistic, teori ras,
filsafat, antropologi dan bahkan biologi hingga abad ke 19. Edmund Leach setuju,
sekali stigma “other” itu melekat maka selain bangsa Eropah tetap asing dan bahkan
inferior. Ringkasnya, katanya, kajian Timur yang berasaskan ilmu Barat telah di
frame oleh pengalaman imperialisme dan persengketaan kultural ( cultural
hostility). Zaynab al-Ghazzali malah lebih keras dari itu, katanya memisahkan

2% Hamid Fahmy Zarkasyi, “Framework Kajian Orientalis dalam Kajian Filsafat”, Journal
ISLAMIA, vol, 8, thn, 2, 2006.

2% Jihat Tibawi, “A Critique of Their Approach to Islam and Arab Nationalism”, dalam The
Islamic Quarterly, London 1964, vol. VI1II, no. 1-2, hal. 41.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

agama dari politik atau Islam dari hukum syariah adalah tindak kriminal. Di
kalangan pemikir Barat sendiri framework orientalis diberi stigma sebagai “exotic
cum barbaric norm”.

Selain dari itu, ciri-ciri kajian orientalis adalah parsial, artinya jika mereka
mengkaji suatu bidang tertentu, mereka melewatkan bidang kajian yang lain.
Orientalis ahli Figih melontarkan kritik-kritik yang tidak dikaitkan dengan Kalam
misalnya, kritik dalm bidang filsafat tidak dikaitkan dengan aqgidah, kritik dan
kajian al-Qur’an tanpa disertai ilmu tafsir, bahkan tidak aneh jika para orientalis
mengkaji al-Qur’an dengan metodologi Bibel, mengkaji politik Islam dalam
perspektif politik Barat sekuler dst. Dan yang pasti disiplin ilmu pengetahuan
dalam Islam itu tidak dikaji dengan framework pandangan hidup Islam, tapi Barat.

Meski telah banyak kajian tentang orientalisme, tapi dalam perkembangan
pemikiran akhir-akhir ini, tema Orientalisme ini menjadi semakin relevan untuk
diangkat kembali. Sebab kini mengadopsi pandangan, framework dan kritik-kritik
para orientalis tentang Islam menjadi tren dikalangan sementara cendekiawan
Muslim. Nampaknya, mereka berfikiran bahwa dengan cara itu mereka bisa
mengambil jalan pintas untuk “reformasi”, “pembaharuan” atau “liberalisasi”
pemikiran Islam. Bagi masyarakat awam atau ulama “tradisional”, pemikiran
hasil “adopsi” itu nampak baru, karena tidak pernah ada dalam khazanah
intelektual Islam. Padahal, sifat “baru”nya tidak mempunyai unsur tajdid, karena
terlepas dari fondasi asalnya (wahyu) dan bahkan seringkali berseberangan.
Mungkin mereka telah gagal menyelami khazanah intelektual Islam secara
komprehensif, kreatif, dan appresiatif sehingga kehilangan daya kritis mereka
terhadap orientalis dan Barat.

Orientalisme adalah suatu cara pandang orang Barat terhadap bangsa
selain Barat. Bangsa-bangsa selain Barat itu — yakni bangsa-bangsa Timur Tengah
dan Asia - dilihat dengan kacamata rasial yang penuh prasangka. Bangsa-bangsa
Timur dianggap mundur dan tidak sadar akan sejarah dan kebudayaan mereka
sendiri. Untuk itu Barat kemudian “membantu” membuat kajian tentang konsep-
konsep kebudayaan, sejarah, dan juga agama-agama dan bangsa-bangsa Timur.
Sudah tentu prinsip, metode dan pendekatan kajian ini khas Barat. Namun, kajian



SBaggian Kempat

ini tidak murni kajian keilmuan, tapi kajian yang dimanfaatkan untuk program
missionaris Kristen dan imperialisme Barat ke Negara-negara Timur.2%

Akar gerakan orientalisme dapat ditelusur dari kegiatan mengkoleksi dan
menterjemahkan teks-teks dalam khazanah intelektual Islam dari bahasa Arab ke
bahasa Latin sejak Abad Pertengahan di Eropa. Kegiatan ini umumya dipelopori
oleh para teolog Kristen. Dari hasil koleksi itu Museum London dan Mingana
Collection di Inggeris adalah diantara pemilik koleksi manuskrip Islam terbesar di
dunia. Selanjutnya, karena Orientalisme telah menjadi suatu tradisi pengkajian
yang penting di dunia Barat, maka ia berkembang dan melembaga menjadi
program formal di perguruan tinggi, dalam bentuk departemen atau jurusan dari
universitas-universitas di Barat. Kini banyak sekali unversitas di Barat yang
mendirikan program Islamic, Middle Eastern, atau Religious Studies. Universitas
London misalnya mendirikan SOAS (School of Oriental African Studies),
Universitas McGill Canada, Univesitas Leiden Belanda mendirikan Departement
of Islamic Studies, Universitas Chicago, universitas Edinburgh, University of
Pennsylvania, Philadelphia dan lain-lain mendirikan Departement of Middle
Eastern Studies; Universitas Birmingham Inggeris mendirikan Centre for the
Study of Islam-Christian Relation dan lain sebagainya. Program-program kajian
keislaman di universitas-universitas Barat tersebut merupakan tradisi yang kokoh
karena didukung oleh pakar dan tokoh dibidang masing-masing. Sekedar untuk
menyebut beberapa berikut ini nama-nama orientalis dalam beberapa bidang
tertentu:

1) Bidang Teologi dan Filsafat: Montgomery Watt, O Learry, DB Mc
Donald, Alfred Gullimaune, Majid Fakhry, Henry Corbin, Michael Frank, Richard
J McCarthy, Harry A. Wolfson, Shlomo Pines, Oliver Leaman dll. 2) Bidang
Hadith Josep Schacht, Ignaz Golziher, G.H.A.Juyuboll, Eerik Dickson, Aarent J
Wensinck, Nicholson, WD. Van Wijagaarden. 3) Bidang Fikih Waell Hallag,
Harold Motzki, N.Calder, N.J. Coulson, J.Fuck, John Burton, 4) Bidang Politik
Snouck Hurgronje, Bernard Lewis, Samuel Huntington, Bob Hefner, William
Liddle, Greg Burton dll. 5) Bidang al-Qur’an Theodore Noldeke, Friedrich
Schwally, Gotthelf Bergtrasser, Otto Pretzl, Arthur Jewffery, John Wansbrough,

2% | ihat Edward Said, Orientalism, New York: Vintage, 1979, 1-3,5.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

John Burton, Richard Bell, Andrew Rippin, Chrostoph Luxemburg.?®” Dan lain-
lain yang tidak dapat disebutkan semua disini.

Dari keseluruhan gerakan orientalisme tersebut dalam berbagai bentuknya
dari awal hingga akhir ini, Edward Said menyimpulkan dalam 3 poin yaitu:

1) Bahwa orientalisme itu lebih merupakan gambaran tentang pengalaman
manusia Barat ketimbang tentang manusia Timur (orient).

2) Bahwa orientalisme itu telah menghasilkan gambaran yang salah tentang
kebudayaan Arab dan Islam.

3) Bahwa meskipun kajian orientalis nampak obyektif dan tanpa interes
(kepentingan), namun ia berfungsi untuk tujuan politik.2%

Ketiga kesimpulan Edward Said diatas adalah benar adanya, artinya studi
Islam di Barat yang ada sekarang ini menggunakan cara pandang (framework)
Barat dan oleh sebab itu jika tulisan para orientalis itu dikaji secara kritis maka
akan menunjukkan beberapa kerancuan konsep. Gambaran tentang cara pandang
(framework) Barat ini sebenarnya sangat kompleks, tapi secara sederhana dapat
diartikan sebagai cara mereka memandang Islam dan peradabannya. Cara Barat
melihat Islam sebagai din, Nabi Muhammad sebagai Rasulullah, al-Qur’an
sebagai wahyu dan kalam Tuhan, cara memahami hadith, sikap mereka terhadap
otoritas ulama berbeda sama sekali dengan cara pandang Islam dan ummat Islam.

Namun, tantangan yang dihadap ummat bukan hanya dari pikiran para
orientalis, tapi cencekiawan Muslim yang mengikuti cara berfikir orientalis dalam
memahami Islam. Kini yang mengatakan semua agama sama, al-Qu’ran bukan
wahyu Allah, Ajaran Islam itu menindas kaum wanita, dan sebagainya bukan lagi
orientalis, tapi para cendekiawan Muslim sendiri. Produk dari kuatnya tradisi
oritentalisme itu adalah terbitnya karya-karya mereka yang kemudian dirujuk dan
bahkan diikuti oleh para cendekiawan Muslim. Akhirnya, oritentalisme juga
memproduk cendekiawan Muslim yang tidak kritis terhadap Barat dan bahkan
mengikuti saja cara berfikir mereka. Kini muncul cendekiawan Muslim di

297 Perlu dicatat dalam beberapa kasus nama-nama dan bidang kepakaran orientalis terkadang
bertumpang tindih (overlap), ada yang menguasai lebih dari satu bidang.

298 Keith Windschuttle “Edward Said’s Orientalism revisited” The New Criterion Vol. 17, No. 5,

January 1999, hal. 5)



http://www.newcriterion.com/archive/17/jan99/said.htm##

SBaggian Kempat

berbagai Negara Islam yang mengusung ide-ide yang merupakan agenda Barat.
Untuk sekedar menyebut beberapa berikut ini nama-nama mereka:

Teologi, Filsafat dan Pluralisme agama: Rene Guenon, Fritjhof Schuon,
Martin Ling, Syed Hussein Nasr, Muhammad Sachidina, Hasan Askari, Mahmud
Ayyub, Farid Eschack Hermeneutika: Muhammad Abid al-Jabiri, Nasr Hamid
Abu Zayd, Gender dan feminisme: Aminah Wadud Muhsin, Fatimah Mernisi,
Nawal Sa’dawi Islam Kiri: Hasan Hanafi, Asghar Ali dll. Figih: Abdullah
Ahmad al-Naim, Muhammad Syahrur. Dsb

Sekedar contoh marilah kita lihat bagaimana perjalanan ide orientalis
sampai kepada pemikir Muslim. Para orientalis dari generasi ke generasi
menyatakan bahwa al-Qur’an adalah karangan Muhammad. Hal ini dapat dibaca
dari pernyataan G.Sale, [dalam bukunya The Qur’an:Commonly called al-
Qur’an: Preliminary Discoursei, (1734)], Sir William Muir [dalam bukunya Life
of Mahomet (1860)], A.N. Wollaston [dalam bukunya The Religion of The Koran
(1905)], H. Lammens, dalam [Islam Belief and Institution (1926)], Champion &
Short [dalam buknya Reading from World Religious Fawcett, (1959),] JB. Glubb,
[dalam bukunya The Life and Time of Muhammad (1970)] dan M. Rodinson
[dalam bukunya Islam and Capitalism (1977)]. Ide ini diterjemahkan oleh
Muhammad Arkoun menjadi begini: al-Qur’an adalah wahyu Tuhan tapi ia
diucapkan oleh Muhammad dan dengan bahasa Muhammad sebagai manusia
biasa. Senada dengan itu seorang cendekiawan Muslim liberal yang diusir dari
Mesir bernama Nasr Hamid Abu Zayd menyatakan bahawa karena al-Qur’an turun
dalam ruang sejarah Arab maka ia adalah produk budaya Arab (muntaj thagafi).
Implikasi ide ini adalah bahwa al-Qur’an bukan firman Allah yang suci dan perlu
disucikan dan disakralkan dank arena itu ummat Islam tidak terlalu fanatic
berpegang pada al-Qur’an; dan agar ummat Islam mau menafsirkan al-Qur’an
tanpa takut-takut, karena ia hanya perkataan manusia biasa.

Namun secara obyektif perlu diakui bahwa selain dari bidang-bidang
pemahaman dan penafsiran Islam, para oritentalis ada yang berjasa dalam kerja-
kerja ilmiyah lainnya dan cukup dirasakan manfaatnya, seperti misalnya dalam
penyusunan lexicon, kamus-kamus, encyclopedia, kompilasi hadith dan
sebagainya. Oleh karena itu ummat Islam perlu bersikap bijaksana, tidak melulu
apresiatif yang berlebihan dan tidak pula bersikap apriori secara membabi buta.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Ummat Islam perlu bersikap kritis dalam mengkaji karya-karya orientalis itu. Dan
untuk itu diperlukan ilmu pengetahuan Islam yang setanding dengan mereka.

3) Kolonialisme

Seperti disebutkan diatas bahwa orientalis pernah bekerjasama dengan
kolonialis dan missionaris. Pengertian kolonialisme dalam hal ini menyesuaikan
dengan kondisi paska perang dunia kedua, yang bergeser dari pendudukan menjadi
penguasaan dalam bidang-bidang tertentu secara strategis. Kolonialisme Kini tidak
mesti berarti exploitasi sumber daya manusia dan alam seperti dizaman
penjajahan, tapi monopoli dalam perdagangan, penguasaan sistim ekonomi dan
politik, liberalisasi perdagangan dsb. Untuk itu kolonialis berkepentingan untuk
menyebarkan kultur dan pemikiran Barat, sehingga ide-ide atau pemikiran Islam
dan ummat Islam sejalan dengan pemikiran dan kepercayaan Barat. Tujuan
akhirnya kepentingan ekonomi dan politik mereka di negara-negara Islam dapat
berjalan dengan baik.

Gerakan kolonialisme berupa liberalisasi dapat dibuktikan dari agenda
pemerintahan George W Bush yang lalu dalam menghadapi apa yang ia sebut
terorisme. Menjelang pemilihannya untuk periode kedua majalah Times memuji
keberhasilan Bush dalam upaya liberalisasi masyarakat Negara-negara Timur
Tengah dalam berbagai hal. Meski Indonesia tidak disebut disitu, namun
liberalisasi pemikiran keagamaan di Indonesia dapat dirasakan. Karena ternyata
apa yang dirasakan di Indonesia adalah persis seperti pelaksanaan dari saran-saran
Cheryl Benard, dari Rand Coorporation, kepada pemerintah Amerika. Liberalisasi
pemikiran kegamaan dalam Islam dimaksudkan agar ummat Islam tidak lagi
terikat pada doktrin-doktrin keagamaan yang dapat bertentangan dengan
pandangan hidup dan kebudayaan Barat.

Strategi bagaimana agar ide-ide dan pemikran umat Islam sejalan dengan
kolonialis, dan bagaimana sebuah pemikiran berubah menjadi kebijakan strategis,
sebaiknya kita rujuk sebuah buku yang berjudul Civil Democratic Islam, Partners,
Resources and Strategies, (2003). Buku yang ditulis oleh Cheryl Bernard?®® ini

29 Cheryl Bernard adalah sosiologis yang pernah menulis novel-novel feminis yang memojokkan
ulama dan menyatakan wanita dalam Islam itu tertindas. Jilbab menurutnya diambil dari
pemahaman yang salah terhadap al-Qur’an, dan merupakan simbol pemaksanaan dan intimidasi.
Suaminya adalah Zalmay Khalilzad, blasteran Afghan-Amerika yang menjadi asisten khusus
Presiden George W Bush dan Ketua Dewan Keamanan Nasional (National Security Council (NSC)



SBaggian Kempat

menjelaskan tentang strategi dan taktik pemikiran yang perlu dilakukan Barat
untuk menghadapi umat Islam pasca 11 September. Targetnya untuk melawan apa
yang mereka istilahkan dengan “terorisme dan fundamentalisme” dalam Islam.
Bahkan setelah menulis buku ini ia menulis buku lain berjudul “U.S. Strategy in
the Muslim World After 9/11 (2004), The Muslim World After 9/11 (2004), dan
Three Years After: Next Steps in the War on Terror (2005).

Cheryl Bernard menulis ini dibawah proyek penelitian sebuah lembaga
swadaya masyarakat di Amerika lembaga itu bernama Rand Corporation. Sebuah
lembaga riset yang mengklaim sebagai lembaga independen yang membuat
“analisa obyektif dan solusi efektif terhadap persoalan yang dihadapi oleh
masyarakat ataupun individu diseluruh dunia”. Lembaga ini dibiayai oleh Smith
Richardson Foundation. Di lembaga ini Cheril menulis untuk Divisi Riset
Keamanan Nasional (National Security Research Division) dimana suaminya
bekerja. Tujuan dari buku ini adalah untuk membuat suatu laporan dan usulan
dalam rangka membantu kebijakan pemerintah Amerika, khususnya dalam soal
pemberantasan ekstrimisme, dan pengembangan bidang sosial, ekonomi, politik
melalui proses demokratisasi. Yang jelas divisi ini bertugas memberi saran-saran
kepada pemerintah Amerika bagaimana menghadapi “fundamentalisme” dalam
Islam dan menyebarkan pemikiran liberal ketengah-tengah umat Islam.

Sebuah saran tentunya berdasarkan pertimbangan dan dasar pemikiran
tertentu. Pemikiran mana yang menjadi asasnya, ia pilih sejalan dengan
kepentingannya. Berdasarkan pemikiran itu ia memberi masukan kepada
pemerintah Amerika, pertama tentang nilai-nilai mana dalam Islam yang bisa
diseret kedalam nilai-nilai Amerika. Kedua tentang peta masalah-masalah umat
Islam dalam konteks nilai-nilai Amerika. Dan akhirnya muncullah saran-saran
agar isu-isu seperti demokrasi dan HAM, poligami, hukuman bagi kriminalitas,
keadilan, masalah minoritas, pakaian wanita, hak-hak suami-istri dsb. masuk
kedalam pemikiran umat Islam. Saran-saran itu, seperti yang akan lihat dibawah
ini, dilaksanakan dengan baik di Indonesia.

khusus untuk teluk Persia dan Asia Barat-Daya. Selain itu ia pada tahun 1980 bekerja dibawah
Paul Wolfowitz pada Policy Planning Council. Pada saat terjadi perang terhadap Iraq tahun 1991,
Zalmay menjadi sekretaris menteri pertahanan.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Untuk membuktikan adanya serangan yang berbentuk politik atau
memakai kendaraan politik, berikut ini dipaparkan strategi bagaimana
menghadapi Islam yang tertuang dalam buku tersebut. Laporan itu membagi
ummat Islam menjadi 4 kelompok dan memberi masukan bagaimana seharusnya
sikap pemerintah Amerika terhadap keempat kelompok tersebut:

a) Fundamentalis, yaitu kelompok yang menolak nilai-nilai demokrasi, dan
kultur Barat kontemporer. Mereka menginginkan negara autoritarian dan
murni untuk melaksanakan hukum dan nilai-nilai moral Islam, tapi mau
menggunakan teknologi modern untuk mencapai tujuan mereka.

b) Traditionalis, yaitu kelompok yang menginginkan masyrakat konservatif,
curiga terhadap modernitas, innovasi dan perubahan.

¢) Modernis, yaitu kelompok yang menginginkan agar dunia Islam menjadi
bagian dari modernitas global. Mereka ingin memodernisir Islam agar
sejalan dengan zaman.

d) Sekularis yaitu kelompok yang mengingkan dunia Islam menerima
pemisahan gereja dan negara, sebagaimana yang terjadi pada demokrasi
industri Barat, dimana agama diposisikan sebagai urusan pribadi

Untuk menghadapi kelompok-kelompok tersebut diatas Cheryl Benard
memberi saran-saran bagaimana menghadapi masing-masing kelompok. Diakhir
saran-saran ia mengingatkan agar kebijakan yang diambil disesuaikan dengan
strategis tidaknya isu yang berkembang. Saran-saran untuk menghadapi keempat
kelompok tersebut dapat disimak sbb:

a) Pertama-tama dukung modernis, dengan mengembangkan visi mereka
tentang Islam sehingga mengungguli kelompok tradisionalis. Caranya
dengan memberikan arena yang luas agar mereka dapat menyebarkan
pandangan mereka. Mereka harus dididik dan diangkat secara ketengah-
tengah public sebagai mewakili wajah Islam kontemporer.

b) Dukung kelompok sekularis berdasarkan kasus per kasus
¢) Dorong institusi sipil dan kultural serta program-programnya.

d) Dukung kelompok tradisionalis sebatas untuk mengarahkan mereka agar
berlawanan dengan kelompok fundamentalis dan untuk mencegah
pertalian yang erat diantara mereka. Didalam kelompok tradisionalis kita
harus mendukung secara selektif mereka yang lebih sesuai dengan



SBaggian Kempat

masyarakat sipil modern. Misalnya, beberapa mazhab-mazhab Fiqih lebih
dapat disesuaikan dengan pandangan kita tentang keadilan dan hak azazi
manusia daripada yang lain.

e) Musuhi kelompok fundamentalis secara aktif dengan menghantam
kelemahan mereka dalam pandangan keislaman dan ideologi mereka, yaitu
dengan mengeskpos hal-hal yang tidak dapat diterima oleh masyarakat
baik anak muda yang idealis ataupun pengikut tradisionalis yang saleh,
seperti korupsi, kekerasan, kebodohan, pelaksanaan Islam yang bias dan
jelas salah dan ketidak mampuan mereka memimpin dan memerintah.

Untuk pelaksanaan saran-saran diatas Cheryl memerincikan langkah-
langkah yang lebih kongkrit dalam bentuk yang ia sebut “rekomendasi”.
Rekomendasinya terdiri dari 5 poin, shb:

a) Hancurkan monopoli  fundamentalis dan tradisionalis dalam
mendifinisikan, menjelaskan dan menafsirkan Islam.

b) Tunjuk cendekiawan modernis yang tepat untuk membuat website yang
menjawab pertanyaan-pertanyaan yang berkaitan dengan perilaku harian
dan menawarkan pandangan hokum Islam kaum modernis.

c) Dukung cendekiawan modernis untuk menulis buku-buku teks dan
mengembangkan kurikulum.

d) Terbitkan buku-buku pengantar dengan disubsidi agar dapat diperoleh
seperti karya-karya penulis fundamentalis.

e) Manfaatkan media regional yang popular, seperti radio, untuk
memperkenalkan pemikiran dan praktek Muslim modernis untuk
membuka pandangan internasional tentang apa itu Islam dan dapat berarti
apa

Langkah-langkah Strategis

Selanjutnya berdasarkan rekomendasi diatas maka Cheryl menyarankan
agar pemerintah Amerika mengambil 4 langkah-langkah strategis shb:



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

1) Membangun kepemimpinan modernis

a) Ciptakan role model dan pemimpin. Modernis yang terpojokkan harus di
rehabilitasi sehingga bisa tampil sebagai pemimpin pembela hak-hak sipil yang
berani. Terdapat preseden dalam soal ini yang menunjukkan bahwa hal ini dapat
berjalan. Nawal al-Sadaawi, telah dikenal didunia internasional karena penhinaan,
pelecehan dan upaya yang terus menerus untuk mengadilinya karena prinsipnya
sebagai modernis dalam isu yang berkaitan dengan kebebasan berbicara,
kesehatan masyarakat, dan status wanita di Mesir. Sima Samar, Menteri Urusan
Wanita ad interim Afghanistan, yang telah menginspirasi banyak orang karena
keberanian pendiriannya dalam soal HAM, hak-hak wanita, hukum sipil dan
demokrasi, yang karena itu ia mendapat ancaman hukuman mati dari kelompok
fundamentalis. Di diseluruh dunia Islam masih banyak lagi tokoh-tokoh yang
kepemimpinannya dapat disoroti. Masukkan Muslim modernis dalam peristiwa-
peristiwa politik, untuk mencerminkan realitas keberadaan mereka secara
demografis. Cegah upaya-upaya secara berlebihan untuk meng-islamkan umat
Islam dan sebagai alternatifnya kenalkan kepada mereka gagasan bahwa Islam
hanyalah salah satu bagian dari identitas mereka.

Maksud usulan diatas merujuk kepada gagasan al-Azmeh, dari bukunya yang
berjudul Al-Azmabh, Islam and Modernities, London: Verso Publications, 1993.
al-Azmeh sendiri adalah seorang “Muslim Eropah”

b) Dukung konsep masyakarat sipil (civil society) didunia Islam. Konsep ini
menurut Cheryl sangat penting dalam situasi-situasi krisis dan paska konflik
dimana masyarakat memerlukan kepemimpinan yang demokratis. Daerah
perkotaan dan di organisasi sosial merupakan infrastruktur bagi pendidikan politik
dan kepemimpinan yang moderat dan modern.

¢) Kembangkan gagasan gagasn Islam Barat: Islam Jerman, Islam AS dsb.
Ini bukan sekedar sebutan identitas tapi juga memerlukan konsekuensi ideologis
yang melibatkan pemikiran dan prakteknya dalam komunitas-komunitas itu.
Gagasan yang seperti ini bagi Cheryl sangat menarik dan karena itu perlu
didukung agar gagasan ini dapat diekspresikan dan dibukukan.



SBaggian Kempat

2). Teruskan serangan terhadap fundamentalis

a) Lakukan deligitimasi individu dan kedudukan kelompok ekstrimis Islam.
Publikasikan perilaku dan pernyataan amoral dan hipokrit dari apa yang disebut
otoritas fundamentalis. Tuduhan amoralitas dan kebejatan orang Barat merupakan
bagian dari senjata fundamentalis, tapi mereka sendiri rawan dalam masalah ini.

b) Dukunglah jurnalis Arab dalam media populer untuk melakukan laporan
investigatif tentang kehidupan dan kebiasaan individu serta korupsi pemimpin
fundamentalis.  Publikasikan kejadian tentang kebrutalan mereka, seperti
peristiwva matinya anak sekolah di Saudi dalam kebakaran ketika polisi moral
melarang petugas pemadam kebakaran untuk mengevakuasi anak-anak tersebut
dari sekolah mereka yang kebakaran, hanya alasan bahwa anak-anak tersebut tidak
mengenakan jilbab. Selain itu juga kemunafikan mereka yang tercermin dari
lembaga-lembaga agama Saudi, yang melarang pekerja-pekerja imigran untuk
membuat pas foto anak-anak mereka yang baru lahir, atas dasar bahwa Islam
melarang gambar manusia, sedangkan di kantor-kantor mereka dihiasi oleh
gambar besar Raja Faisal dsh. Peranan organisasi amal dalam membiayai teror dan
ekstrimisme telah mulah terkuak seja peristiwa 11 September, tapi masih perlu
terus diselidiki secara publik.

3) Promosikan Nilai-nilai Modernitas Demokrasi Barat secara agresif

a) Ciptakan dan propagandakan suatu model Islam yang kaya dan moderat
dengan mengidentifikasi dan membantu secara aktif negara-negara atau kawasan
atau kelompok yang memiliki pandangan yang betul. Publikasikan keberhasilan-
keberhasilan mereka. Deklarasi Beirut untuk Keadilan, tahun 1999 (Beirut
Declaration for Justice) dan Piagam Aksi Nasional Bahrain (the National Action
Charter of Bahrain) misalnya merupakan terobosan baru dalam pelaksanaan
hukum Islam dan harus disebar luaskan.

b) Kritik kesalahan tradisionalis. Tunjukkan hubungan sebab akibat antara
tradisionalisme dan kemunduran, demikian juga hubungan kausalitas antara
modernitas, demokrasi, perkembangan dan  kemakmuran.  Apakah
fundamentalisme dan tradisionalisme menawarkan masa depan masyarakat Islam
yang sehat dan sejahtera? Apakah mereka berhasil dalam menjawab tantangan
masa kini? Apakah mereka membandingkan dengan model struktur masyarakat
yang lain? Rencana Pembangunan PBB (United Nation Development Plan-
UNDP) secara jelas menunjukkan hubungan antara struktur sosial yang stagnan,

388



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

penindasan terhadap wanita, rendahnya kualitas pendidikan dan kemunduran.
Poin ini harus disebarkan kepada masyarakat Muslim (hal 63)

¢) Munculkan Pentingnya Sufisme. Dukunglah negara-negara yang memiliki
tradisi tasawwuf yang kuat, untuk memfokuskan pada bagian sejarah mereka dan
untuk memasukkan kedalam kurikulum sekolah. Berikan perhatian yang lebih
banyak kepada Islam Sufi. Hal ini akan menjauhkan mereka dari masalah dunia
dan menekankan pada masalah akherat.

4) Fokuskan pada Pendidikan dan Remaja

Orang dewasa yang setia dan pengikut gerakan Islam radikal tidak mungkin
dipengaruhi dengan mudah untuk merubah pendirian mereka. Tapi, generasi yang
akan datang dapat dipengaruhi jika misi demokrasi Islam dapat dimasukkan
kedalam kurikulum sekolah dan media masa di negara-negara tertentu.
Fundamentalis radikal telah berusaha secara massif untuk memperoleh pengaruh
dalam pendidikan dan nampaknya mereka tidak mungkin merubah pendirian
mereka tanpa perjuangan. Usaha yang sebanding dengan itu akan sangat
dibutuhkan untuk memerangi pendirian mereka ini.

Langkah-langkah Praktis

Lebih jauh lagi agar langkah-langkah strategis diatas dapat direalisasikan menjadi
sebuah gerakan pemikiran maka Cheryl memberi saran-saran praktis seperti hal-
hal dibawah ini:

1) Dukunglah pertama-tama kelompok modernis dan sekularis dengan cara
sbb: a) menerbitkan dan menyebarkan karya-karya mereka; b) mendorong mereka
untuk menulis khusus untuk orang awam dan anak muda; c) perkenalkan
pandangan mereka kedalam kurikulum pendidikan Islam; d) berikan ruang publik
untuk mereka; e) sebarkan pandangan dan pendapat mereka dalam masalah-
masalah yang fundamental dalam penafsiran agama kepada orang awam, agar
bersaing dengan pendapat dan pandangan fundamentalis dan tradisionalis, yang
telah memilik website, penerbitan, sekolah, institut dan media yang lain untuk
menyebarkan pandangan mereka; f) posisikan modernisme sebagai pilihan remaja
Islam; g) memberi kemudahan dan mendukung kesadaran tentang sejarah dan
kultur sebelum Islam dan non-Islam, melalui media masa dan kurikulum sekolah



SBaggian Kempat

dinegara-negara tertentu; h) mendorong dan mendukung lembaga-lembaga
sekuler dan sipil, serta program-programnya.

2) Dukunglah kelompok tradisionalis melawan fundamentalis dengan cara-
cara sbb: a) mempublikasikan kritik-kritik tradisionalis terhadap kekerasan dan
ekstrimisme fundamentalis dan mendorong tumbuhnya perselisihan antara
tradisionalis dan fundamentalis; b) Cegahlah persatuan antara tradisionalis dan
fundamentalis; c) doronglah kerjasama antara modernis dengan tradisonalis yang
memiliki pandangan yang lebih dekat kepada modernis, perbanyak literatur
tentang figur modernis dalam lembaga-lembaga tradisionalis; d) bedakan sektor-
sektor yang terdapat dalam tradisionalisme; €) perkuat dukungan kepada mereka
yang mempunyai apresiasi yang tinggi terhadap modernisme — seperta mazhab
Figih Hanafi yang bertentangan dengan mazhab lain dalam masalah agama.
Dengan mempopulerkan mazhab ini maka kita dapat memperlemah otoritas
penguasa agama Wabhabi; f) doronglah popularitas dan penerimaan sufisme.

3) Hadapi dan tantang kelompok fundamentalis dengan cara-cara sbb: a)
menantang dan mengekspose ketidak akuratan pandangan mereka dalam soal
penafsiran Islam; b) bongkar hubungan mereka dengan kelompok dan aktifis
illegal; ¢) Publikasikan akibat dari perilaku kejahatan mereka; d) tunjukkan
ketidak mampuan mereka memerintah untuk kepentingan pembangunan
masyarakat mereka secara positif; e) arahkan misi ini khusunya untuk anak-anak
muda, masyarakat tradisionalis yang saleh, Muslim minoritas di Barat dan kepada
wanita; f) hindarkan rasa respek atau pemujaan terhadap tindak kejahatan
kelompok fundamentalis, ekstrimis dan teroris, ketimbang menuduh mereka
sebagai pahlawan jahat, lebih baik menuduh mereka sebagai orang yang
bermasalah dan penakut; g) mendorong para wartawan untuk menyelidika isu
korupsi, kemunafikan dan tidak amoral kelompok fundamentalis dan terosis.

4) Dukung sekularis dengan selektif, dengan cara sbb: a) doronglah pengakuan
bahwa fundamentalisme adalah musuh bersama; cegahlah persatuan sekularis
dengan gerakan anti-kekuatan Amerika, seperti nasionalisme dan ideologi Kiri; b)
dukunglah ide bahwa agama dan negara itu dalam Islam dapat dipisahkan, dan
bahwa hal ini tidak membahayakan keimanan. .

Dari strategi diatas jelas sekali bahwa dari keempat kelompok tersebut yang
mendapat dukungan adalah kelompok modernis (termasuk mereka yang



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

menamakan diri “Islam Liberal”, karena dianggap sesuai dengan peradaban Barat.
Lebih lengkap dinayatakan begini:

Dari semua kelompok, kelompok ini (modernis) adalah yang paling
bersahabat terhadap nilai-nilai dan jiwa masyarakat demokratis modern.
Modernisme, dan bukan tradisionalisme, adalah yang membantu Barat.
(Misi kelompok) ini menyangkut perlunya menyimpang, memodifikasi dan
mengesampingkan secara selektif elemen-elemen doktrin keagamaan yang
orisinal. Kitab Perjanjian Lama tidaklah berbeda dari al-Qur’an dalam
menghukumi perilaku dan mengontrol sejumlah peraturan dan nilai-nilai
yang tidak dapat dipahami secara literal oleh masyarakat masa kini. Ini tidak
masalah, sebab saat ini hanya sedikit sekali orang yang mempertahankan
agar kita semua hidup yang secara literal sama dengan Bible. Sebaliknya,
kita sepakat pada visi bahwa misi yang sebenarnya dari Yahudi dan Kristen
itu mengungguli (makna) literal teks, yang sebenarnya telah kita anggap
sebagai sejarah dan legenda belaka. Ini adalah persis seperti pendekatan
yang diambil oleh modernist Muslim.3®

Yang pasti orientalisme dan kolonialisme Barat mempunyai hubungan dan
bahkan kesamaan obyek. Obyek kajian orientalis adalah Negara-negara Timur,
khususnya Islam dan sasaran politik kolonialisme adalah juga Negara-negara
Islam. Sementara itu Kristen yang gagal di Barat juga mengarahkan misinya ke
Timur.

Orientalisme sangat berguna bagi memudahkan jalan kolonialisme, dan
untuk kepentingan itu Barat membuat program khusus melalui agensi-agensinya,
yaitu yayasan-yayasan yang bertugas khsusus menjalakan misi tersebut. Diantara
yayasan yang aktif saat ini adalah The Asia Foundation (Amerika) yang diantara
programnya disebutkan begini:

Recognizing the importance of reinforcing inclusive and pluralist values
within Indonesia’s Muslim majority population, The Asia Foundation has
been supporting a diverse group of mass-based Muslim groups since
1970s. In the context of an increasingly diverse Islamic society in
Indonesia, The Foundation now support over 30 Muslim non-Government

%90 Cheryl Benard , Civil Democratic Islam, Partners, Resources and Strategies, RAND,
National Security Research Division, the RAND Corporation, 2003, hal 53.



SBaggian Kempat

organization (NGO), in their efforts to promote the concept that Islamic
values can the basis for a democratic political system, non-violance, and
religious tolerance. In the area of civic education, human right,
intercommunity reconciliation, gender equality, and inter-faith dialogue,
the Foundation works with these NGO’s and mass-based organization in
their effort to make Islam a catalyst for democratization in Indonesia.
...... The programs include training for religious leaders, studies
examining gender issues and human rights in Islam, civic education course
at Islamic institute, Muslim women’s advocacy centers and the
strenghthening the pluralist and tolerant Islamic media.®**

Terjemahannya bebasnya adalah sbb:

Menyadari akan pentingnya nilai-nilai inklusif dan pluralis dalam
masyarakat Muslim Indonesia yang mayoritas, The Asia Foundation telah
memberikan bantuan kepada berbagai ormas Islam sejak tahun 1970an.
Dalam konteks masyarakat Islam Indonesia yang semakin berragam, The
Asia Foundation kini membantu lebih dari 30 kelompok LSM dalam
upaya mereka mempromosikan konsep bahwa nilai-nilai Islam itu dapat
menjadi asas bagi sistim politik demikratis, anti-kekerasan dan toleransi
beragama. Dalam kaitannya dengan pendidikan sipil, HAM, penyatuan
antar komunitas, persamaan gender, dialog antar agama, Yayasan ini
bekerjasama dengan LSM-LSM yang ormas-ormas dalam usaha mereka
menjadikan  Islam  sebagai media untuk demokratisasi  di
Indonesia.....Program-programnya termasuk training tokoh-tokoh agama,
kajian tentang issu gender dan hak azazai manusia dalam Islam, pelajaran
tentang pendidikan sipil pada lembaga-lembaga pendidikan Islam, pusat
pembelaan terhadap wanita Muslim dan memperkuat media Islam yang
pluralis dan toleran.

Dari pernyataan diatas jelas sekali bahwa program yayasan asing itu adalah untuk
memperkenalkan elemen penting dalam peradaban Barat seperti persamaan,
persamaan gender, hak azazi manusia, pluralisme agama, demokrasi dan lain-lain
yang kesemuanya berdasarkan pada cara berfikir (worldview) Barat. Selain

301 | jhat http://www.asiafoundation.org/Locations/indonesia.html



http://www.asiafoundation.org/Locations/indonesia.html

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

daripada itu, disebutkan pula bahwa The Asia Foundation bersama USAID (US
Agency for International Development) juga mempunyai program reformasi
pendidikan di seluruh Indonesia baik pendidikan formal maupun informal,
termasuk reformasi pendidikan di pesantren. Dalam reformasi itu nanti akan
diajarkan mata pelajaran perbandingan agama, pendidikan sipil, pengembangan
kurikulum, workshop-workshop, training pedagogi, dan kursus serta tutorial
tentang prinsip-prinsip pluralisme dan demokrasi. Semuanya, menurut mereka,
disusun berdasarkan pada ajaran Islam, akan tetapi masalahnya berubah menjadi
justifikasi Islam terhadap paham-paham tersebut. Sebab dalam Islam tidak
terdapat paham pluralisme, yang ada hanyalah pengakuan adanya pluralitas. Islam
mengakui adanya kebinekaan agama dan kepercayaan tapi tidak mengakui
kebenarannya.

I1. Materi Liberalisasi

Jika geralam missionarisme, orientalisme dan kolonialisme tersebut diatas
dicermati, ternyata didalamnya mengandung pemikiran yang kini digunakan untuk
program liberalisasi pemikiran Islam. Diperkuat dengan doktrin postmodernisme
liberalisasi pemikiran dan peradaban Islam menggunakan materi-materi yang
berupa relativisme, pluralisme agama, sekularisme, humanisme, dekonstruksi,
persamaan, feminisme & gender, individualisme, demokrasi dan lain-lain. Untuk
mengetahuai ide-ide tersebut akan dijelaskan beberapa yang penting sbb:

a). Kritik terhadap al-Qur’an3"

Selain menanamkan doktrin relativisme langkah liberalisasi paling
strategis adalah melakukan kritik terhadap al-Qur’an yang merupakan sumber
kekuatan Islam. Ini juga merupakan skenario berdasarkan pengalaman Barat
Kristen. Artinya pengalaman missionaris dalam mengkaji dan mengkritik
Bibel itu digunakan untuk mengkaji dan mengkritik al-Qur’an. Perintisnya
yang mulai menerapkan metodologi Bibel secara sistematis ke dalam studi al-
Qur’an adalah Theodore Noldeke, dengan karyanya Sejarah al-Qur’an
(Geschichte des Qorans).2* Noldeke kemudian didukung dan diikuti jejaknya

302 Kajian serius tentang asal usul kritik terhadap al-Qur’an baca Adnin Armas, “Metodologi
Orientalis Dalam Studi al-Qur’an”, dalam Jurnal ISLAMIA, vol. I, tahun ke 3.

303 Mengenai latar belakang sejarah penulisan dan usaha bersama para orientalis Jerman menulis
Geschichte des Qorans, lihat karya Lihat Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an



SBaggian Kempat

olen Pendeta Edward Sell (m. 1932), salah seorang tokoh misionaris
terkemuka di Madras, India. la juga menjadikan karya Noldeke itu sebagai
model untuk kajian kritis al-Qur’an. la sendiri pada tahun 1909 menulis

Historical Development of the Qur’an.®®*

Kaitan antara Kritik terhadap al-Qur’an dengan pengalaman mereka
terhadap Bibel dapat dicermati dari pernyataan Pendeta Alphonse Mingana
(m. 1937) shb:

Sudah tiba masanya untuk melakukan kritik teks terhadap al-Qur’an
sebagaimana telah kita lakukan terhadap Bibel Yahudi yang berbahasa Ibrani-
Aramaik dan kitab suci Kristen yang berbahasa Yunani.”3%

Di Eropah komunitas Kristen (Christian community), telah berpengalaman
dalam menghimpun Perjanjian Baru (New Testament) dengan memilih 4 dari
sekian banyak Gospel, menghimpun sebuah korpus yang terdiri dari 21 Surat
(Epistles), Perbuatan-Perbuatan (Acts) dan Apocalypse. Mereka kemudian
menyamakan dengan mushaf-mushaf dalam sejarah al-Qur’an dengan korpus-
korpus. Mushaf ‘Abdullah ibn Mas‘ud di Kufah dianggap sebagai al-Qur’an
edisi mereka (their Recension of the Qur’an). Mullaf AbE MEsE, dianggap
korpus penduduk Basra dan Muliaf MigdEd ibn al-Aswad sebagai korpus
penduduk Damaskus, sedangkan Muliaf Ubay sebagai korpus penduduk
Syiria.3%® Menurut Arthur Jeffery sikap umat Islam terhadap mushaf pada
waktu itu paralel sekali dengan sikap pusat-pusat utama gereja terdahulu yang
menetapkan sendiri beragam variasi teks untuk Perjanjian Baru. Hanya saja ia
menyayangkan sikap para sarjana Muslim yang belum melakukan kritik teks
kepada al-Qur’an, sebagaimana yang telah dilakukan kepada Bibel. Hal ini
tampak menurut Jeffery, karena belum ada satupun dari para mufasir Muslim

: Kajian Kritis, (Jakarta: Gema Insani Press, 2005, 49-50; 54-57, selanjutnya diringkas Metodologi
Bibel.

304 Lihat Canon Sell, Studies in Islam (Delhi: B. R. Publishing Corporation, 1985; pertama kali
terbit tahun 1928) hal. 253-56.

305 Mingana menyatakan: “The time has surely come to subject the text of the Kur 'En to the same
criticism as that to which we subject the Hebrew and Aramaic of the Jewish Bible, and the Greek
of the Christian Scriptures.” Lihat Alphonse Mingana, “Syiriac Influence on the Style of the
Kur’En,” Bulletin of the John Rylands Library 11: 1927.

36 Arthur Jeffery, The Qur’En as Scripture (New York: Russell F. Moore Company, 1952), hal.
94-95.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

yang menafsirkan al-Qur’an secara kritis. Ia mengharapkan agar tafsir kritis
terhadap teks al-Qur’an bisa diwujudkan. Caranya dengan mengaplikasikan
metode Kritis ilmiah (biblical criticism). la dengan terus terang meyatakan:

Apa yang kita butuhkan, adalah tafsir kritis yang mencontoh karya yang
telah dilakukan oleh orientalis modern sekaligus menggunakan metode-
metode penelitian Kritis modern untuk tafsir al-Qur’an.”3%

Akibat penerapkan biblical criticism dalam studi al-Qur’En, para orientalis
melontarkan berbagai pendapat yang kontroversial mengenai al-Qur’En
seperti: al-Qur’En telah mengalami berbagai penyimpangan; standartisasi al-
Qur’En disebabkan rekayasa politik dan manipulasi kekuasaan; Utsman ibn
Affan salah karena telah mengkodifikasi al-Qur’En; al-Qur’En ditulis bukan
dengan bahasa Arab tetapi bahasa Aramaik; al-Qur’En adalah karangan
Muhammad; terdapat sejumlah kesalahan dalam penulisan al-Qur’En; tidak
ada di dalam al-Qur’En yang orisinal dan berasal dari langit karena wujudnya
pengaruh  Yahudi-Kristen yang sangat dominant dalam al-Qur’En,
menyamaratakan gira ’Eh mutawEtirah dengan gira ’Eh shEdhdhah, merubah
kata dan kalimat dalam al-Qur’En dan lain sebagainya. Dari hasil kajian kritis
tersebut kesimpulannya adalah perlunya diwujudkan al-Qur’En edisi kritis.3%

Upaya ini kemudian di adopsi oleh seorang dosen UIN Makassar yang
menulis sebuah makalah berjudul Edisi Kritis al-Qur’an, yang didalamnya
menyatakan bahwa al-Qur’an Mushaf Usmani meninggalkan sejumlah
masalah tulisan dan bacaan yang mendasar. Selain itu ia juga menulis buku
berjudul Rekonstruksi Sejarah al-Qur’an yang didalamnya ia meragukan
kesempurnaan Mushaf Usmani dan menurutnya tidak layak disucikan.3

Dari kesimpulan bahwa al-Qur’an itu adalah hasil dari rekayasa politik dan
manipulasi kekuasaan Usman Ibn Affan, pendukung liberal meniru dengan
menyatakan

307 |_ihat Arthur Jeffery, Progress in the Study of the Qur’En Text, The Moslem World 25 (1935),
hal. 4.

308 Adnin Armas, “Metodologi Bibel”.
%99 Taufig Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah al-Qur’an, (FKBA, Yogyakarta, 2001)



SBaggian Kempat

....al-Qur’an sendiri dalam beberapa hal sebetulnya juga bisa menjadi
perangkap bangsa Quraisy sebagai suku mayoritas. Artinya bangunan
keislaman sebetulnya tidak lepas dari jaring-jaring kekuasaan Quraisy yang
dulu berjuang keras untuk menunjukkan eksistensinya di tengah suku-suku
Arab lain.310

Demikian pula asumsi para orientalis dari generasi ke generasi bahwa al-
Qur’an adalah karangan Muhammad juga di “telan” begitu saja oleh para
sarjana Muslim. Pernyataan bahwa al-Qur’an adalah karangan Muhammad
dapat dilacak dari pernyataan G.Sale, [dalam bukunya The Qur’an:Commonly
called al-Qur’an:Preliminary Discoursei, (1734)], Sir William Muir [dalam
bukunya Life of Mahomet (1860)], A.N. Wollaston [dalam bukunya The
Religion of The Koran (1905)], H. Lammens, dalam [Islam Belief and
Institution (1926)], Champion & Short [dalam buknya Reading from World
Religious Fawcett, (1959),] JB. Glubb, [dalam bukunya The Life and Time of
Muhammad (1970)] dan M. Rodinson [dalam bukunya Islam and Capitalism
(1977)].

Muhammad Arkoun meniru pernyataan orientalis tersebut menjadi begini:
al-Qur’an adalah wahyu Tuhan tapi ia diucapkan oleh Muhammad dan dengan
bahasa Muhammad sebagai manusia biasa. Senada dengan itu seorang
cendekiawan Muslim liberal yang diusir dari Mesir bernama Nasr Hamid Abu
Zayd menyatakan bahawa karena al-Qur’an turun dalam ruang sejarah Arab
maka ia adalah produk budaya Arab (muntaj thagafi). Implikasi ide ini adalah
bahwa al-Qur’an bukan firman Allah yang suci dan perlu disucikan dan
disakralkan dan karena itu ummat Islam tidak perlu fanatik berpegang pada al-
Qur’an; dan agar ummat Islam mau menafsirkan al-Qur’an tanpa takut-takut,
karena ia hanya perkataan manusia biasa. Lebih detail mengenai pengaruh
orientalis terhadap studi al-Qur’an Adnin Armas MA membuktikan dalam
bukunya berjudul “Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an” (Kajian
Kritis).3!!

310 Sumanto al-Qurtubi, “Membongkar Teks Ambigu” dalam ljtihad Islam Liberal, hal. 17.

31! Lihat Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi al-Qur’an : Kajian Kritis (Jakarta: Gema
Insani Press, 2005.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Jika jejak orientalis dalam mengkritik al-Qur’an ditiru maka akibatnya al-
Qur’an akan bermasalah dan menjadi seperti Bibel. Kritik terhadap Bible
(Biblical Criticism), bukan tanpa konsekuensi. Biblical Criticism, kata
Buckley, justru melahirkan ateisme modern. Alasannya lugas dan logis. Ketika
orang ragu akan teks Bible ia juga ragu akan isinya, akan kebenaran hakekat
Tuhan dan kemudian tentang kebenaran eksistensi Tuhan sendiri. Hasil
akhirnya adalah ateisme. Itulah akibatnya jika konsep Tuhan harus dicari
dengan hermeneutik dan kritik terhadap teks Bible. Bahkan, tindakan-tindakan
seperti menginjak asma Allah, melempar mushaf al-Qur’an ke lantai di depan
kelas, dan mempersoalkan otentisitas al-Qur’an sudah mulai terjadi dikampus-
kampus Islam.

Kritik terhadap al-Qur’an ini juga berkaitan dengan proses penerapan
metode hermeneutika dalam memahami al-Qur’an. Sebab yang pertama-tama
harus dilakukan dalam penggunaan hermeneutika ini adalah perubahan status
teks al-Qur’an dari teks ilahi menjadi teks basyari (manusia). Jika status teks
sudah diturunkan menjadi bersifat manusiawi yang meruang dan mewaktu
maka dengan hermeneutika seseorang dapat melakukan perubahan teks (nash)
dan juga perubahan makna-makna aslinya untuk dapat didekonstruksi sesuai
dengan konteks sosial yang tidak lain adalah humanisme.

b) Penyebaran doktrin relativisme

Doktrin relativisme mulanya berasal dari Protagoras, seorang Sofis yang
berprinsip bahwa manusia adalah ukuran segala sesuatu. (man is the measur
of all things). Doktrin ini berpegang pada prinsip bahwa kebenaran itu sendiri
adalah relatif terhadap pendirian subyek yang memutuskan. Relativisme juga
dianggap sebagai doktrin global tentang semua ilmu pengetahuan. Disini
aspek-aspek sang subyek yang menentukan apa makna kebenaran itu, dapat
dipengaruhi oleh latar belakang sejarah, kultural, sosial, linguistik,
psikologis.®? Dengan tersebarnya doktrin ini tidak sedikit cendekiawan
Muslim yang lalu berkesimpulan bahwa manusia tidak ada yang tahu
kebenaran, yang tahu hanya Allah. Bahkan wahyu yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad SAW bukanlah kalam Allah yang absolut, tapi ucapan Nabi
sebagai manusia yang relatif. Doktrin relativisme ini juga berkaitan dengan

312 Simon Blackburn, Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford University Press, 1996, s.v.

relativism



SBaggian Kempat

doktrin sofisme yang mempunyai implikasi yang dalam terhadap epistemologi
Islam. Jika doktrin ini diterima oleh seorang Muslim maka struktrur ilmu
pengetahuan dalam Islam dan bahkan agama Islam itu sendiri sudah tidak ada
artinya apa-apa lagi, karena semua relatif. Beragama menjadi sia-sia belaka,
karena tidak ada kebenaran yang pasti yang bisa dipegang. Dengan berpegang
pada doktrin ini maka ummat Islam tidak lagi masalah apakah mengikuti cara
berfikir Islam atau Barat yang sekuler dan liberal.

c). Penyebaran paham Pluralisme Agama

Makna pluralisme agama paska fatwa MUI banyak diperdebatkan orang.
Namun perlu diketahui bahwa menurut definisi resmi mereka pluralisme
adalah teori yang seirama dengan relativisme dan sikap curiga terhadap
kebenaran (truth). la terkadang juga dipahami sebagai doktrin yang
berpandangan bahwa disana tidak ada pendapat yang benar atau semua
pendapat adalah sama benarnya. (no view is true, or that all view are equally
true).313 Dalam aplikasinya terhadap agama maka pandangan ini berpendapat
bahwa semua agama adalah sama benarnya dan sama validnya. Paham
pluralisme agama memiliki sekurang-kurangnya dua aliran yang berbeda tapi
ujungnya sama yaitu: aliran kesatuan transenden agama-agama (transcendent
unity of religion) dan teologi global (global theology). Yang pertama lebih
merupakan protes terhadap arus globalisasi, sedangkan yang kedua adalah
kepanjangan tangan dan bahkan pendukung gerakan globalisasi, dan paham
yang kedua inilah yang kini ujung tombak gerakan westernisasi.

Karena pluralisme agama ini sejalan dengan agenda globalisasi, ia pun masuk
kedalam wacana keagamaan agama-agama, termasuk Islam. Ketika paham ini
masuk kedalam pemikiran keagamaan Islam respon yang timbul hanyalah
adopsi ataupun modifikasi dalam takaran yang minimal dan lebih cenderung
menjustifikasi. Akhirnya yang terjadi justru peleburan nilai-nilai dan doktrin-
doktrin keagamaan Islam kedalam arus pemikiran modernisasi dan globalisasi.
Caranya adalah dengan memaknai kembali konsep Ahlul Kitab dengan
pendekatan Barat. Jika perlu makna itu di dekonstruksi dengan menggunakan

313 Simon Blackburn, Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford University Press, Oxford, lihat
“Pluralism”.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

ilmu-ilmu Barat modern. Inilah sebenarnya yang telah dilakukan oleh
Mohammad Arkoun. la mengusulkan, misalnya, agar pemahaman Islam yang
dianggap ortodoks ditinjau kembali dengan pendekatan ilmu-ilmu sosial-
historis Barat. Dan dalam kaitannya dengan pluralisme agama ia
mencanangkan agar makna Ahl al-Kitab itu didekonstruksi agar lebih
kontekstual. Disitu ayat-ayat tentang Ahlul Kitab dijadikan alat justifikasi,
meskipun terkadang dieksploitir tanpa memperhatikan konteks historis dan
metodologi tafsir standar. Mindset seperti ini jelas sekali telah terhegomoni
oleh pemikiran Barat.

Inti doktrinnya adalah untuk menghilangkan sifat ekslusif ummat beragama,
khususnya Islam. Artinya dengan paham ini ummat Islam diharapkan tidak
lagi bersikap fanatik, merasa benar sendiri dan menganggap agama lain salah.
Menurut John Hick, tokoh pluralisme agama, diantara prinsip pluralisme
agama menyatakan bahwa agama lain adalah sama-sama jalan yang benar
menuju kebenaran yang sama (Other religions are equally valid ways to the
same truth).

Di Indonesia faham ini disebar luaskan pertama-tama oleh Sekolah Tinggi
Teologi Kristen, dan diikuti oleh para cendekiawan Muslim. Jadi,
pengembangan Teologi Pluralis itu sendiri sebenarnya merupakan
pelaksanaan dari teori Samuel Zwemmer untuk melemahkan umat Islam.
Dengan teologi semacam itu, umat Islam sudah terjebak untuk tidak meyakini
kebenaran agamanya.

Penyebatan paham pluralisme agama adalah salah satu agenda liberalisasi
pemikiran. Pluralisme agama adalah inovasi teologis, yang dibawa oleh
agamawan liberal, yaitu bentuk finalnya adalah pluralisme agama. Dalam
kaitannya dengan gerakan Postmodernisme, maka jelaslah bahwa paham
(Pluralisme agama) ini dianut oleh mereka yang menerima aliran-aliran filsafat
postmodern, khususnya dekonstruksionisme Kelompok agamawan Liberal
dalam agama-agama ini, tidak lagi mengklaim bahwa agama mereka adalah
sempurna dan absolute

d. Penyebaran gagasan kawin antar agama

Dampak yang lebih kongkrit dan berbahaya dari paham pluralisme adalah
diplokamirkannya praktek kawin beda agama. Untuk itu para cendekiawan
Muslim mencoba merobah konsep ahlul kitab dalam al-Qur'an dan Hadith,



SBaggian Kempat

dengan memasukkan semua agama sebagai ahlul kitab. Ini dimaksudkan untuk
suatu kesimpulan bahwa semua agama adalah sama benarnya. Karena semua
agama sama maka muncullah hukum baru yang membolehkan wanita Muslim
kawin dengan laki-laki Kristen. Masalah perkawinan beda agama ini
tercantum dalam “Universal Declaration of Human Right” pasal 16 ayat 1.
Pasal itu berbunyi: “Pria-dan wanita dewasa, tanpa dibatasi oleh ras,
kebangsaan, atau agama, memiliki hak untuk kawin dan membangun suatu
keluarga. Mereka memiliki hak-hak sama perihal perkawinan, selama dalam
perkawinan dan sesudah dibatalkannya perkawinan.”

Sebenarnya pasal ini telah ditolak oleh ummat Islm melalui
Memorandum Organisasi Konferensi Islam (OKI). Dalam Memorandum
tersebut ditekankan perlunya “kesamaan agama” dalam perkawinan bagi
muslimah . Ditegaskan pula: “Perkawinan tidak sah kecuali atas persetujuan
kedua belah pihak, dengan tetap memegang teguh keimanannya kepada Allah
bagi setiap muslim, dan kesamaan agama bagi setiap muslimat.” Jika dilacak
lebih jauh maka penerimaan paham pluralisme agama berarti penerimaan
agama lain sebagai sama benarnya dengan Islam. Malangnya, gagasan ini
mendapat sambutan yang positif dari sekolompok cendekiawan Muslim yang
didukung oleh universtias Paramadina. Buku yang berjudul Figih Lintas
Agama yang diterbitkan oleh Yayasan Paramadina adalah hasil dari
pemikiran pluralisme agama yang disebarkan Barat. Islam mengakui adanya
pluralitas agama (keberagaman agama) tapi menolak ide pluralisme agama
(kesatuan agama-agama).3!4

e. Mendekonstruksi Syariah

Salah satu cara agar Islam dapat difahami sesuai dengan pemikiran Barat,
khususnya doktrin humanisme adalah dengan mendekonstruksi syariah. Dan
ini dilakukan dengan merubah cara menafsirkan teks keagamaan. Seperti yang
telah disebutkan diatas bahwa diantara saran-saran Cheryl Bernard yang
sangat taktis untuk proyek liberalisasi pemikiran keagamaan dalam Islam
adalah a) menghancurkan monopoli fundamentalis dan tradisionalis dalam

314 Untuk lebih jelas tentang kerancuan paham Pluralisme agama ini baca majalah ISLAMIA, edisi
3, September-November, 2004.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

mendifinisikan, menjelaskan dan menafsirkan Islam b) Menantang dan
mengekspos ketidak akuratan pandangan mereka dalam soal penafsiran Islam.

Diantara strategi merubah penafsiran itu adalah dengan : a) Menekankan
kontekstualisasi Ijtihad (dokonstruksi Syariah) b) Menekankan komitmen
terhadap rasionalitas dan pembaruan ¢) Mengembangkan paham pluralisme
sosial dan pluralisme agama.3*®

Banyak cara untuk menekankan kontekstualisasi ijtihad. Diantaranya adalah
dengan meletakkan al-Qur’an sebagai respon spontan terhadap kondisi
masyarakat ketika itu, sehingga sifatnya kontekstual. Alasannya, al-Qur’an
tidak turun di ruang yang hampa, ia dipengaruhi oleh budaya ketika ia turun.
Bahkan Nasr Hamid menyatakan bahwa al-Qur’an itu sendiri merupakan
produk budaya. Sekilas ini benar, tapi konsekuensi logisnya al-Qur’an
menjadi tidak universal. la turun dalam situasi sosial budaya Arab dan zaman
sekarang tidak dapat difahami seperti ketika ia diturunkan. Dari argumentasi
ini kelompok liberal dapat membawa ayat-ayat secara kontekstual. Dalil
usuliyah yang berbunyi al-lbratu bi umumillafz, la bi khususi al-sabab
(Perintah itu karena adanya kata-kata umum dan bukan karena sebab khusus)
dibalik menjadi al-lbratu bi bi khususi al-sabab la umumillafz (Perintah itu
karena adanya sebab khusus dan bukan karena kata-kata umum). Maksud dari
sebab khusus adalah konteks budaya. Jadi perintah dan larangan dalam al-
Qur’an itu harus dipahami dalam kontek budaya ketika ia diturunkan. Padahal,
larangan meminum khamr, memakan daging babi, berjudi dan berzina tidak
berdasarkan kontek budaya. Pembagian warisan laki-laki dua kali lipat
perempuan juga demikian. Dengan merubah orientasi hukum secara
kontekstual maka banyak sekali hukum yang dedekonstruksi.

Selain itu dekonstruksi syariah dilakukan dengan mempersoalkan maslahah.
Argumentasinya begini : karena tujuan ditetapkannya hukum Islam adalah
untuk menciptakan maslahah kepada ummat manusia maka magasid syariah
itu lebih utama daripada Syariah. Menurut kelompok liberal, setiap tindakan
yang mengandung maslahah itu pasti mengandung syariah. Padahal yang
benar adalah bahwa setiap hukum syariah itu mengandung maslahah. Disini
yang dibidik kaum liberal adalah makna maslalah, sebab ia dapat dibawa

315 Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia, (terj) 1999: hal. xxi



SBaggian Kempat

kepada konteks sosial budaya dan akhirnya dibawa kepada doktrin
humanisme. Targetnya adalah membawa hukum Islam agar sejalan dengan
doktrin-doktrin kebudayaan Barat yang melulu berdasarkan prinsip
humanisme.

Selain meletakkan ayat-ayat secara kontekstual dan menekankan maslahah
daripada syariah, kaum liberal mengkaitkan ijtihad para ulama dalam bidang
hukum dengan kondisi sosial budaya ketika ijtihad itu dihasilkan. Oleh sebab
itu pemikiran ulama itu relatif karena terikat oleh ruang dan waktu. Lagi-lagi
relativisme digunakan disini. Dengan cara berfikir seperti ini hasil pemikiran
ulama dimasa lalu yang sangat berharga itu dianggap tidak relevan lagi zaman
sekarang. Padahal semua ilmu pengetahuan didunia ini menghargai pemikiran
pemikir masa lalu. Tanpa pemikiran ilmuwan dimasa lalu ilmu tidak akan
berkembang. Tapi mengapa semangat untuk menafikan otoritas ilmuwan
Islam dimasa lalu begitu besar.

Dengan menafikan otoritas ulama banyak hal yang dapat mereka lakukan.
ljtihad para ulama yang telah menentukan mana ayat muhkamat dan mana
yang mutasyabihat juga ikut dinafikan. Makna yang sudah pasti dalam al-
Qur’an itu dicari konteksnya akhirnya menjadi ambigu, sedangkan ayat-ayat
yang ambigu yang sejalan dengan paham liberal dijadikan muhkamat.

f. Penyebaran faham Feminisme dan Gender.

Gerakan feminisme dan Gender berasal dari pandangan hidup Barat atau
muncul dari kondisi sosial budaya masyarakat Barat. Inti gerakan ini adalah
untuk merubah pandangan dan keyakinan masyarakat Timur maupun Barat,
bahwa perbedaan perilaku laki-laki dan perempuan itu ditentukan oleh kondisi
sosial budaya. Oleh sebab itu konstruk gender yang sedemikian itu dapat
dirubah melalui perubahan konsepnya di masyarakat. Maka dari itu Wilson
mendefinisikan Gender sebagai “suatu dasar untuk menentukan pembeadaan
laki-laki dan perempuan pada kebudayaan dan kehidupan kolektif yang
sebagai akibatnya mereka menjadi laki-laki dan perempuan.”!® Gerakan
gender tidak mempersoalkan perbedaan identitas laki-laki dan perempuan dari

316 H.T.Wilson, Sex and Gender, Making Cultural Sense of Civilization, Leiden, New York,
EJ.Brill, 1989, hal. 2.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

segi anatomi biologis atau jenis kelamin, tapi mengkaji aspek sosial, budaya,
psikologis dan aspek-aspek non-biologis lainnya.?!’

Meskipun demikian, gerakan yang berasal dari doktrin equality (persamaan)
dalam segala hal di masyarakat pada akhirnya semakin menampakkan ciri-ciri
budaya Baratnya dari pada unsur kemanusiaannnya. Salah satu teori
femenisme (Feminsme Radikal) misalnya menuntut persamaan hak antara
laki-laki dan perempuan dalam soal hak sosial dan juga seksual. Artinya
kepuasan seksual dapat juga diperoleh dari sesama perempuan. Dan oleh
karena itu leshbianisme dan homoseksualisme dapat diberi hak hidup.
Implikasinya, perempuan tidak harus tergantung kepada laki-laki, dalam soal
kebutuhan materi tapi juga dalam soal kebutuhan seksual. Akibat terpengaruh
oleh ide-ide ini seorang Muslimah dari Canada bernama Irsyad Manji di
datangkan ke Indonesia untuk menyebarkan faham ini. Demikian pula buku-
buku Aminah Wadud, Fatimah Mernissi, Binti Syati’ dan sebagainya banyak
dierjemahkan kedalam bahasa Indonesia.

g) Disseminasi paham dan kepercayaan masyarakat Barat yang terdiri dari
prinsip-prinsip  kebebasan  (liberalisme), persamaan, individualisme,
demokrasi dan lain-lain. Paham dan kepercayaan ini di adopsi secara amatiran
(baca sesuka hati) tanpa proses epistemologi yang jelas kedalam alam pikiran
keagamaan Islam. Hasil dari usaha ini sudah tentu kerancuan pemikiran dan
ketidakjelasan struktur konsepnya.

I11. Sikap Muslim

Tantangan ini perlu disikapi dengan kritis dan direspon secara akademis. Sebab
tantangan ini adalah bagian dari apa yang selama ini dikenal di dunia Islam dengan ghazwul
fikri, perang pemikiran. Media untuk itu sudah tentu tidak berupa senjata fisik, tapi lebih
berupa kerja-kerja intelektual. Pemikiran biasanya disebar luaskan melalui berbagai media,
baik media elektronik, media masa, seminar-seminar, workshop-workshop, bahkan kini telah
masuk kedalam bangku-bangku kuliah di perguruan tinggi Islam. Selain itu, mulut para
cendekiawan Muslim juga menjadi senjata yang sangat ampuh untuk peperangan ini, karena
dengan melalui mereka ide-ide itu akan diterima masyarakat sebagai pemikiran baru dalam
Islam atau pembaharuan pemikiran. Padahal, seperti yang akan dibuktikan dalam makalah
ini, pemikiran liberalisasi, sekularisasi dan pluralisme agama tidak berasal dari Islam atau
khazanah intelektual Islam. Akar tantangan pemikiran ini adalah gabungan pemikiran
orientalis, missionaries dan politik kolonialis. Jadi, program liberalisasi pemikiran kegamaan

817 Lindsey, Gender Roles: A Sociologixal Perspective, New Jersey, Prientice Hall, hal. 2.



SBaggian Kempat

Islam saat ini sebenarnya ditunggangi oleh program liberalisasi Negara-negara Barat yang
ternyata berkaitan dengan gerakan liberalisasi bidang ekonomi, demokratisasi masyarakat
Muslim, penyebaran doktrin persamaan dan sebagainya.

Istilah ghazwul fikri atau “perang pemikiran” sebenarnya hanyalah
ekspresi kasar dari perbedaan pemikiran.  Perbedaan  pemikiran  memiliki
spektrum yang sangat luas. Perbedaan pemikiran yang terjadi antara dua atau lebih
bangsa atau peradaban terjadi disebabkan oleh perbedaan cara memandang
kehidupan atau perbedaan pandangan hidup (worldview). Hal ini dipengaruhi oleh
kultur, agama, kepercayaan, ras dan lain-lain. Perbedaan atau gesekan antara satu
peradaban dan worldview inilah yang disebut dengan Ghazwul fikri yang
disekenarionkan dan diteorikan Samuel P Huntington menjadi “clash of
civilization” (benturan peradaban). Perbedaan ini pada tingkat kehidupan sosial
menyebabkan konflik, clash atau dalam bahasa Peter Berger, collision of
consciousness (tabrakan persepsi). Pada tingkat individu, mengakibatkan
terjadinya pergolakan pemikiran dalam diri seseroang dan pada dataran konsep,
mengakibatkan tumpang tindih dan kebingungan (confusion) konseptual. Perang
pemikiran pada tingkat inidividu inilah yang Kkini dirasakan ummat Islam
Indonesia. Jadi perang pemikiran dalam skala besar saat ini terjadi antara
peradaban Islam dan kebudayaan Barat atau pandangan hidup (worldview) Islam
dan Barat.

Meskipun gambaran tentang ghazwul fikri ataupun clash of civilizaiton
dianggap skenario yang tidak menyenangkan banyak pihak, namun ia mempunyai
unsur-unsur kebenaran yang sulit ditolak. Kenyataan yang tidak dapat dipungkiri
adalah bahwa ummat manusia terkotak-kotak oleh bangsa-bangsa dan peradaban.
Karena masing-masing peradaban memiliki karakter yang berbeda-beda, maka
dalam pergaulan antar umat manusia di dunia, perbedaan itu mempengaruhi cara
berfikir manusianya. Jika perbedaan cara berfikir tidak dapat di “dipertemukan”
maka konflik atau perang pemikiran tidak dapat dielakkan. Selain itu, thesis
Huntington merupakan deklarasi ataupun eksposisi Barat, bahwa Barat akan
berhadapan dengan peradaban yang berbeda dan akan mengakibatkan ketegangan,
benturan, konflik ataupun peperangan di masa depan. Bagi orang Islam, asumsi
tentang clash justru berguna bagi pengakuan dan legitimasi akan adanya



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

perbedaan antara peradaban Barat dan Islam dan independensi mereka dari
Barat.3!8

Masalah pemikiran adalah masalah yang berkaitan dengan ilmu, dan
masalah ilmu berkaitan dengan ibadah. Jika terjadi kerancuan pemikiran maka
mengkounter atau meng-islah permikiran tersebut adalah termasuk dalam bab
ibadah. Kerancuan pemikiran yang disebabkan oleh masuknya anasir peradaban
diluar Islam bukan terjadi pada masa sekarang saja, tapi sejak periode awal
peradaban Islam bangkit dan berkembang. Dalam situasi perang pemikiran seperti
ini Islam sebagai agama yang salih likulli zaman wa makan telah memiliki
mekanisme tersendiri untuk merespon. Namun perlu diingat bahwa perang
pemikiran memerlukan rentang waktu yang lebih lama, ia bahkan boleh jadi
berlangsung sepanjang satu generasi. Maka dari itu dalam perang pemikiran yang
dipicu oleh globalisasi dan westernisasi ini ummat Islam tidak perlu membawanya
kepada peperangan fisik. Apa yang harus dilakukan ummat Islam sebaiknya
bersifat institusional dan secara praktis dapa diperrincikan sbb:

1. Menanamkan kesadaran dikalangan ummat Islam dan sekaligus
menunjukkan bukti-bukti ilmiyah bahwa paham-paham dari peradaban
Barat yang berupa sekularisme, liberalisme, feminisme, pluralisme agama,
relativisme dsb. yang saat ini sedang melanda dunia Islam tidak sesuai dan
bertentangan dengan pandangan hidup Islam.

2. Memperluas tradisi dan materi bahth al-masa il dari pemikiran para ulama
di masa lalu dalam berbagai bidang, kepada pemikiran-pemikiran
orientalis dan kalau mungkin pemikiran Barat secara umum yang menjadi
tantangannya.

3. Semua lembaga ummat Islam, baik pendidikan, dakwah, ekonomi dan lain-
lain perlu memikirkan secara serius langkah kaderisasi ummat dalam
bidang agama, agar 20 tahun yang akan datang di Indonesia nanti tidak
akan ada lagi cendekiawan Muslim yang berfikir dalam framework Barat
sehingga justru menghujat Islam dan ulama’nya.

318 Samuel P. Huntington, If Not Civilizations, What? Samuel Huntington Responds to His
Critics, dalam
http://www.foreignaffairs.org/author/Samuel-p-huntington/index.html



http://www.foreignaffairs.org/author/samuel-p-huntington/index.html
http://www.foreignaffairs/

SBaggian Kempat

4. Badan-badan usaha ummat Islam dan juga pengusaha-pengusaha Muslim
perlu ikut berjuang dengan hartanya untuk mendukung langkah-langkah
yang diambil oleh lembaga pendidikan dan lembaga dakwah Islam.

V. Kesimpulan

Akhirul kalam, perlu disadari bahwa pemikiran mempunyai peran penting
dalam pembangunan peradaban Islam, sebab dalam Islam pemikiran selalu
mendahului perilaku individu, ilmu selalu mendahului amal. Rusaknya amal
disebabkan oleh rusaknya ilmu. IImu tanpa amal adalah gila dan amal tanpa ilmu
adalah sombong (al-Ghazzali). Amal tanpa ilmu lebih cenderung merusak
daripada memperbaiki. Oleh sebab itu dalam menghadapi perang pemikiran
prioritas utama perlu diberikan kepada peningkatan ilmu pengetahuan Muslim
dalam berbagai bidang ilmu agama. Tradisi keilmuan yang dikembangkan dari
pandangan hidup Islam yang bersumber dari al-Qur’an, Sunnah, dan warisan
tradisi intelektual Islam perlu terus dipertahankan dan dikembangkan. Wallahul
musta’an.

Siman, 20 Februari, 2008



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

PLURALISME AGAMA
DALAM TIMBANGAN KEYAKINAN MUHAMMADIYAH

Fathurrahman Kamal

Pendahuluan

Arus globalisasi dalam bentuknya yang kita saksikan pada masa ini
memberikan ruang dan fasilitas yang sangat memadai untuk transformasi
terorisme dari bentuknya yang tradisional menuju format baru yang bersifat
global. Hal ini tak lepas dari potret suram globalisasi yang diciptakan oleh neo-
liberalisme, sarat dengan kekerasan, ketimpangan, dan ketidak-adilan global.
Politik globalisasi telah mengkibatkan gelombang marginalisasi ekonomi di
berbagai Negara dan keterasingan sosial yang semakin mendorong komunitas
multi-budaya di Negara-negara berkembang untuk merumuskan counter-ideology
terhadap globalisasi untuk mempertahankan dan mengekspresikan budaya dan
identitas mereka. Di sinilah kemudian kita dapatkan wajah fundamentalisme yang
tidak tunggal, tetapi terstruktur sebagai sesuatu yang lintas agama, etnis dan
negara. Sejatinya, yang Kita saksikan saat ini bukanlah benturan antar peradaban
tetapi benturan antar fundamentalisme; fundamentalisme global Amerika
berhadapan secara diametral dengan ekstrimisme Islam (tertentu) yang
mengekspresikan perlawanannya dengan mekanisme teror.3°

Fundamentalisme juga disinyalir sebagai kegagalan sebagian muslim
dalam berkomunikasi dengan tantangan-tantangan globalisasi yang penuh
paradoks. Ini pula yang membuat mereka mengalami suasana keterasingan baik
secara individu maupun sebagai bagian dari kelompok sosial yang lebih besar.
Fundamentalisme bukanlah gerak kembali yang sederhana kepada suatu cara yang
pramodern dalam memahami agama,tetapi lebih sebagai respon panik dan gagap
menghadapi modernitas dan globalisasi. Kepanikan ini ditandai dengan resistensi
diri terhadap prinsip-prinsip kehidupan global. Resistensi diri termanifestasikan

319 Sayyid Yasin, “Al-Irhab ka Dhahirah ‘Alamiyah” dalam Koran Al-Ahram, edisi : 21 April



SBaggian Kempat

dalam sikap religiusitas yang berlebihan (baca: al-ghuluw) dan menutup
kemungkinan komunikasi dengan dunia luar.3%

Mengamati  kenyataan tersebut, Marc Gopin dalam bukunya
Religion,Violence and Conflict Resolution menyatakan demikian;

“Religion plays the central role in the inner life and social behaviour of
millions of human beings. But, as a faith-based commitment to peace,
religion is a complex phenomenon. While some believers creatively
integrate their spiritual tradition and peace-making, many others engage
in some of the most destabilizing violence confronting the global
community today”3

Dalam pandangan Nurcholish Madjid (selanjutnya Cak Nur), konflik di
atas tidak hanya disebabkan oleh faktor keagamaan melainkan faktor kebangsaan,
kesukuan, kebahasaan, kesenjangan ekonomi, dan yang lainnya. Namun jelas
sekali bahwa, nuansa dan warna keagamaan tidak dapat diabaikan begitu saja, dan
setiap konflik yang bernuansa keagamaan selalu melibatkan agama formal
(organized religion). Dengan kata lain, fundamentalisme keagamaan berjalan
secara paralel dengan realitas yang mengitarinya. Fundamentalisme merupakan
wajah artifisial yang otentik dari rasa keterasingan (alienasi) dan sok secara
kultural. Gejala sosial-psikologis negatif seperti ini merupakan akibat perubahan
sosial yang cepat, bahkan teramat cepat di segala bidang, khususnya informasi dan
transportasi. Gejala dislokasi kejiwaan, disorientasi (kehilangan pegangan hidup
karena runtuh atau goyahnya nilai-nilai lama) dan deprivasi relatif (perasaan
teringkari atau tersingkirkan dalam bidang-bidang kehidupan tertentu) selalu
menyertai perubahan sosial seperti ini, sekaligus merupakan sumber Krisis.

Mengapa jalan “pintas” ini menjadi sangat populer? Para sarjana
menjelaskan bahwa, dalam suasana tidak siap mental, orang mudah terjebak pada

320 Abdul Hakim & Yudi Latif (Penyunting), Bayang-Bayang Fanatisime : Esai-Esai Untuk
Mengenang Cak Nur (Jakarta: PSIK Paramadina, 2007), hal. 181. Bandingkan dengan, ‘Abd al-
‘Athy Ahmad al-Shayyad, “al-lrhab Bayna al-Asbab wa al-Nata’ij fi ‘Ashr al-‘Awilamah :
Tasa'ulat Tabhatsu ‘an [jabah” dalam, Nayef Arab Academy for Security Sciences, Al-Irhab wa
al- ‘Awlamah (Riyad : Markaz Dirasat wa al-Buhuts, 2002), hal. 157-159

321 Marc Gopin, Religion, Violence and Conflict Resolution, dalam Peace & Change. Vol. 22, No.
1, January, 1997, hal. 1 sebagaimana dikutip oleh Elga Sarapung pada “Pengantar” dalam,
Pluralisme, Konflik dan Perdamaian, Studi Bersama Antar-Iman (Yogyakarta: Interpidei, 2002),
Cet. 1, hal. xvii-xviii

408



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

jawaban-jawaban yang instan dan bersifat klaim “pertolongan dari langit”, dan
sangat tergantung kepada “pemimpinnya”, atau tepatnya dalam aksi terorisme,
sang pendoktrin (pen.). Inilah sebuah kultus atau fundamentalisme dijalankan
dengan sistem pengorganisasian yang ketat, penuh disiplin, absolistik, dan kurang
toleran terhadap orang lain. Kultus berpusat pada ketokohan pribadi yang menarik,
retoris dan memukau, pandai menghasut untuk pengorbanan harta dan jiwa yang
tidak proporsional, sederhana, penuh keteguhan serta menjanjikan keselamatan
dan kebahagiaan. Gejala semacam ini disebut oleh Erich Fromm sebagai Escape
from Freedom (Lari dari Kebebasan). Inilah salah satu basis sosial-psikologis bagi
munculnya totalitarianisme, “Freedom can be frightening; totalitarinism can be
temting” (kebebasan dapat menakutkan; totalitarianisme dapat menggiurkan).
Oleh karenanya, kata Nurcholish Madjid, bagaimanapun juga kultus dan
fundamentalisme hanyalah pelarian dalam keadaan tidak berdaya dan hanya
memberi hiburan ketenangan semu atau palliative, kultus dan fundamentalisme
adalah sama bahayanya dengan narkotika.3?? Cak Nur berpandangan bahwa sikap
ekslusif dan menutup diri dari realitas global melahirkan sikap hidup yang terjebak
pada kultus dan fundamentalisme, fundamentalisme melahirkan kekerasan dan
terorisme atas nama agama, yang semua ini akan berakhir pada kehancuran
manusia.

Pandangan Cak Nur tersebut terinspirasi dari A. N Wilson, seorang novelis
dan wartawan dari Inggris, penulis buku berjudul Against Religion : Why We
Should Try to Live Without It. Meskipun dalam posisi merisaukan fakta keras
kehidupan dan peradaban Barat, tampak Cak Nur mengadopsinya tanpa sikap
kritis, dan bahkan menyamakannya dengan apa yang terjadi di kalangan atau dunia
Islam. Kegelisahan atau kerisauan tersebut disebut sebagai “dilema Wilson”.
Berikut kutipannya,

Dalam Al-Kitab (BIBEL) dikatakan bahwa cinta uang adalah akar
segala kejahatan. Mungkin lebih benar lagi kalau dikatakan bahwa cinta
Tuhan adalah akar segala kejahatan. Agama adalah tragedi umat manusia.
la mengajak kepada yang paling luhur, paling murni, paling tinggi dalam
jiwa manusia, namun hampir tidak ada sebuah agama yang tidak ikut
bertanggungjawab atas berbagai peperangan, tirani dan penindasan

322 Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk Generasi
Mendatang "dalam Jurnal IImu dan Kebudayaan Ulumul Qur’an, Nomor 1, Vol. 1V, Tahun 1993,



SBaggian Kempat

kebenaran. Marx menggambarkan agama sebagai candu; tetapi agama jauh
lebih berbahaya dari candu. Agama tidak membuat orang tertidur. Agama
mendorong orang untuk menganiaya sesama.>?3

Tak berbeda dengan “dilema Wilson” di atas, Cak Nur pun mengalami
kegelisahan intelektual (sense of crisis) ini, lalu menggagas cara pandang Islam
yang inklusif.??* Beberapa pengamat menyebutnya sebagai “teologi inklusif3%
yang merupakan manifestasi dari “monoteisme Islam yang inklusif”.3?® Berikut
penuturan Cak Nur,

“Pandangan-pandangan inklusifistik seperti dikemukakan Ibn
Taymiyyah, amat relevan untuk dikembangkan pada zaman sekarang,
yaitu zaman globalisasi, membuat umat manusia hidup dalam sebuah “desa
buwana” (global village). Dalam desa buwana itu, seperti telah disinggung,
manusia akan semakin intim dan mendalam mengenal satu sama lain, tapi
sekaligus juga lebih mudah terbawa kepada penghadapan dan konfrontasi
langsung. Karena itu sangat diperlukan sikap-sikap saling pengertian dan
paham, dengan kemungkinan mencari dan menemukan titik kesamaan atau
kalimatun sawa’ seperti diperintahkan Allah dalam Al-Qur’an.”%%’

Justifikasi Cak Nur terhadap “dilema Wilson” dan menurunkannya dalam
struktur pandangan alam Islam merupakan suatu konfirmasi otentik bagi pengaruh
globalisasi terhadap pemikiran keagamaan dengan penyesuaian-penyesuaian
tertentu secara teologis, bahkan sampai pada tataran dekonstruksi konsep dan
makna.

Lebih lanjut, Adnan Aslan, seorang peneliti pada Turkish Religious
Foundation-Center for Islamic Studies menegaskan bahwa dalam konteks
pengaruhnya terhadap agama-agama, globalisasi telah melahirkan sedikitnya tiga

323 Nurcholish Madjid, Islam Agama Kemanusiaan Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam
Indonesia (Jakarta : Paramadina, 1995), Cet. I, hal. 121

324 Budhy Munawar-Rachman, Kesatuan Transendental Dalam Teologi:Perspektif Islam tentang
Kesamaan Agama-agama dalam Dialog:Kritik & Identitas Agama, (Yogyakarta: Dian/Interfidei ),
Cet. I, hal. 121

325 Ciri lain dari teologi inklusif adalah memberikan formulasi bahwa Islam merupakan agama
terbuka (open religion). Prinsip Islam sebagai agama terbuka adalah bahwa la menolak
ekslusifisme dan absolutisme, dan memberikan apresiasi yang tinggi terhadap pluralisme. (Ulumul
Qur’an, No. 1, Vol. 1V, 1993, hal. 52)

326Budhy Munawar-Rachman, Kesatuan Transendental hal. 121

327 Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan... 16



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

dampak yang sangat serius; pertama, menimbulkan perubahan dalam suatu agama.
Dalam konteks ini, respon agama terhadap fenomena tersebut berbeda-beda sesuai
dengan karakteristik teologis dan doktrinalnya; kedua, menimbulkan interaksi
antar agama dan komunitas beragama. Hal ini berakibat pada kesadaran untuk
“membaca” kembali doktrin-doktrin tradisional mereka dan juga membuka
identitas historis mereka; ketiga, menciptakan konteks baru bagi berbagai teori
pluralisme agama yang merupakan akibat dari interaksi agama yang sangat
pesat.?®

Dalam konteks inilah kemudian terdapat problem akademis yang perlu
dijelaskan; apakah diskursus pluralisme agama berorientasi secara autentik
kepada terwujudnya kehidupan dalam suasana harmoni dan ko-eksistensi seperti
yang diklaim oleh umumnya pemikir pluralis muslim di tanah air, ataukah justeru
mengandung makna sekaligus seruan afirmasi kesamaan Agama-Agama dalam
perspektif relativisme murni atau sinkretisme agama, yang kemudian melahirkan
respon negatif dari para tokoh-tokoh dan teolog dari berbagai Agama itu
sendiri.3?°

Pengertian Pluralisme Agama

Dalam wacana dan kajian-kajian ilmiah tentang pluralisme agama terdapat
dua kata yang seringkali diungkapkan oleh para ahli dan terkesan tumpang tindih;
pluralitas dan pluralisme. Secara etimologis, kedua kata tersebut berasal dari kata
dasar ‘plural’ dan masing-masing merupakan terjemahan dari dua kata dalam
bahasa Inggris ‘plurality’ dan ‘pluralism’. Kata ‘plurality’ (pluralitas) dalam
kamus berarti “kondisi majemuk atau berbilang”. Sedangkan kata ‘pluralism’
(pluralisme) dalam Oxford Dictionary bermakna ganda; (a) the existence in one
society of a number of groups that belong to different races or have different
political or religious beliefs (keberadaan kelompok-kelompok yang berbeda dari
segi etnis, politik dan keyakinan agama dalam suatu masyarakat) dan (b) the
principle that these different groups can live together in peace in one society (suatu

328 Adnan Aslan, Menyingkap Kebenaran; Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen
Seyyed Hossein Nasr dan John Hick (Bandung: Alifya, 2004), cet. I, hal. 147-148.

329 |ebih lanjut, baca, Adian Husaini, Pluralisme Musuh Agama-Agama :Pandangan Katolik,
Protestan,Hindu, dan Islam Terhadap Pluralisme Agama (Jakarta: Dewan Dakwah Islam

Indonesia, 2010), Cet. 1



SBaggian Kempat

prinsip atau pandangan yang manyatakan bahwa kelompok-kelompok yang
berbeda tersebut dapat hidup dengan damai dalam suatu masyarakat).>*

Jika dilihat dari makna asal (etimologis) kedua kata ‘pluralitas’ dan
‘pluralisme’ tampak tidak terdapat permasalahan perbedaan mendasar. Kedua kata
ini merujuk kepada sesuatu yang menyatakan dan mengakui adanya realitas
kemajemukan dan keragaman unsur masyarakat yang hidup berdampingan
dengan damai. Tidak berbeda dengan makna pluralisme yang terdapat dalam
Kamus Besar Bahasa Indonesia (‘keadaan masyarakat yang majemuk dari sisi
sistem sosial dan politiknya’).33! Tetapi jika dihubungkan dengan kata ‘agama’,
lalu menjadi ‘pluralitas agama’ dan ‘pluralisme agama’ maka kedua kata tersebut
membentuk konsep yang masing-masing memiliki aksentuasi dan referensi makna
yang berbeda. Pluralisme, merupakan pandangan yang berupaya membenarkan
keberagaman filsafat, dengan menegaskan bahwa semua kebenaran bersifat relatif,
dan menganggap semua keyakinan filosofis dan religius dalam pengertian
relativisme murni, sebagai pendapat-pendapat pribadi yang semuanya mempunyai
nilai yang sama. 3%

Menelaah diskursus pluralisme agama di Indonesia, pada umumnya
bermuara pada gagasan mengenai “kalimatun sawa’”,atau “common flatform”
Agama-Agama yang bersumber pada teori “The Trancendent Unity Of Religions”

yang digagas oleh

Frithjof Schuon.3® Schoun dikenal sebagai seorang tokoh terkemuka dalam
filsafat abadi dan metafisika tradisional. Pemikirannya dipuja dan diikuti oleh para
intelektual bertaraf internasional dan lintas agama. Schoun mengangkat perbedaan
antara dimensi-dimensi tradisi agama eksoteris  dan esoteris sekaligus

330 paul Procter (Editor in Chief), Longman Dictionary Of Contemporary English, (Beirut:
Librairie Du Liban, 1990), hal. 836, lihat juga, Oxford Advanced Learner’s Dictionary, (New
York: Oxford University Press, 1995), Fifth Edition, hal. 889

331 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai
Pustaka, 1995), Cet. IV, hal. 777

332 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2002), Cet. I, hal. 855
333Schoun lahir di Basel, Swiss pada 18 Juni 1907. Ayahnya keturunan Jerman, ibunya dari ras
Alsatia. la dikabarkan telah masuk Islam dan dikenal dengan nama Isa Nuruddin Ahmad Al-
Syadzily al-Daruwy al-Alawy al-Maryamy. Pada tahun 1932 ia pergi ke Al-Jazair.Jika dilihat dari
namanya, besar kemungkinan ia masuk Islam di negeri ini melalu guru sufinya. Schoun dikenal
sebagai seorang tokoh terkemuka dalam filsafat abadi dan metafisika tradisional. (Lihat, Adnin
Armas, Gagasan Frithjof Schoun tentang Titik-Temu Agama-Agama dalam Majalah Pemikiran
dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 9-12)



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

menyingkap titik temu metafisik semua agama-agama ortodoks. la mengungkap
konsep Satu-satunya Realitas Akhir, Yang Mutlak, Yang Tidak Terbatas dan
Maha Sempurna. la menyeru manusia agar dekat kepada-Nya.>3*

Huston Smith®*®, dalam “kata pengantar’nya pada buku yang ditulis oleh
Schoun, “The Trancendent Unity of Religions” menggambarkan gagasan kesatuan
transenden agama-agama sebagai berikut :

Tuhan

Esoterisme
Eksoterisme

Tradisi China
Agama Yahudi

Teori Kesatuan Transendental Agama-Agama (KTAA) selanjutnya
diadopsi  oleh Cak Nur dengan mengkonstruksi argumentasi teologis. la
merumuskan tesisnya tentang kesatuan agama-agama terdapat pada tingkatan
tertinggi yakni “sikap pasrah” (islam dalam maknanya yang generic). “Islam”
(pasrah kepada Tuhan) menurutnya, menjadi titik pertemuan antara agama-agama,
khususnya Islam, Yahudi dan Nasrani. Pemikiran Cak Nur tentang Islam inklusif

dapat penulis gambarkan sebagai berikut :

Tuhan
“Islam Umum”
(Kalimatun Sawa’/Common Platform)
= Manifestasi “Islam Khusus”
g g < (Islam par Excellence)
= < <
L z @
<
< < &

334 Adnin Armas, Gagasan Frithjof Schoun tentang Titik-Temu Agama-Agama dalam Majalah

Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 9-12
33 Huston Smith, “Pengantar”, dalam Mencari Titik Temu Agama-Agama, Terj. Saafroeddin Bahar

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003), hal. 11



SBaggian Kempat

Berdasarkan pada keyakinan bahwa agama-agama tersebut berasal dari
sumber yang satu, dan semua Nabi dan Rasul membawa ajaran yang sama, yaitu
Islam (pasrah kepada Tuhan) maka, semua umat pengikut mereka adalah umat
yang satu, tunggal (ummatan wahidah). Konstruksi Islam inklusif di atas
setidaknya dijustifikasi oleh Cak Nur dengan mengandaikan “esoterisme” sebagai
“kalimatun sawa™, dan “eksoterisme” sebagai “al-Islam al-khash” (Islam par-
excellent) yang diklaim sebagai pandangan teologis Ibnu Taymiyah.

Konsep kesatuan dasar ajaran, menurut Cak Nur membawa kepada
kesatuan umat beriman. Jika diteliti dengan seksama gagasan Cak Nur persis sama
dengan kesimpulan seorang teolog liberal Proffesor John Hick berikut ini:

“...the term refers to a particular theory of the relation between these
traditions, with their different and competeting claims. This is the theory
that the great world religions constitute variant conceptions and
perceptions of, and responses to the one ultimate, mysterious divine
reality.” 3%

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa klaim kebenaran pluralis ini
memberikan afirmasi dan penegasn bahwa semua agama, yang teistik maupun
yang non-teistik dapat dianggap sebagai ‘“ruang-ruang” soteriologis
(soteriological spaces) atau “jalan-jalan” soteriologis (soteriological ways) yang
padanya manusia bisa mendapatkan keselamatan/ kebebasan dan pencerahan.
Semuanya valid, karena pada dasarnya semuanya sama-sama merupakan bentuk-
bentuk respon otentik yang berbeda dan beragam terhadap Hakekat ketuhanan
(The Real) yang sama dan transenden. %

Latar Belakang & Sejarah Pluralisme Agama

Dari perspektif sejarah, pada abad ke-18 M, pluralisme agama dan
dinamika pemikiran eropa berada fase pencerahan (enlightment period). Masa ini
menjadi titik tolak perubahan fundamental dalam sejarah pemikiran manusia
secara global. Ditandai dengan dominasi dan pemujaan terhadap akal pikiran
manusia, serta berlepas diri dari berbagai belenggu dogma keagamaan (Gereja)

336 Dr. Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama : Tinjauan Kritis (Jakarta: Perspektif, 2005),
hal. 15

337 Syamsul Hidayat (Ed), Pemikiran Muhammadiyah : Respon Terhadap Liberalisasi Islam
(Surkarta: Muhammadiyah University Press, 2005), hal. 322



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

kecuali yang selaras dengan akal dan eksperimental (scientific). Fakta sejarah
tersebut merupakan konsekuensi logis dan titik puncak kulminasi dari
‘perseteruan’ antara gereja Kristiani yang akhirnya melahirkan “liberalisme”,
sebuah aliran baru dalam wacana sosial yang menyerukan kebebasan, toleransi,
persamaan dan pluralisme.

Proses liberalisasi sosial politik di Barat telah melahirkan suatu tatanan yang
pluralistik yang dikenal dengan “pluralisme politik”, maka liberalisasi agama yang
dimaksudkan untuk mem-fasilitasinya harus bermuara pada suatu tatanan sosial
yang menempatkan agama pada posisi yang sama dan sederajat, sama benar dan
sama relatifnya, atau yang lebih dikenal sebagai ‘pluralisme agama’. Oleh karena
itu tidaklah asing jika pluralisme agama muncul dalam kemasan pluralisme politik
yang tidak lain adalah produk dari liberalisme politik itu sendiri.®*® Pada tataran
ini tidaklah berlebihan jika wacana pluralisme agama yang diusung oleh para
penganjurnya lebih bersifat sebagai gerakan politik daripada gerakan agama.

Seperti halnya Legenhausen dalam bukunya Islam and Religious Pluralism
menegaskan bahwa, berkembangnya liberalisme politik pada abad ke-18 di Eropa
umumnya disulut oleh penolakan terhadap intoleransi beragama yang ditunjukkan
melalui perang-perang sektarian pada periode Reformasi. Dengan mengetahui
historical background lahirnya “liberalisme” tersebut dapat dipahami bahwa
“pluralisme agama” merupakan upaya pemberian suatu landasan bagi teologi
Kristiani agar toleran terhadap agama non-Kristen.3*® Pada tataran ini pluralisme
agama diidentifikasi sebagai gerakan internal Gereja untuk melakukan reformasi
dalam doktrin dan ajaran agama Kristen pada abad ke-19 yang kemudian populer
sebagai “Protestanisme Liberal” yang dipelopori oleh Friedrich Schleiermacher
(1768-1834).340 Meskipun ia sendiri membela superioritas Kristen di atas agama-
agama lain, namun Schleiermacher menganggap bahwa agama itu secara esensi
bersifat personal dan privat. la juga menyatakan bahwa esensi dari agama terletak
pada jiwa manusia yang melebur dalam perasaan dekat dengan Yang Tak
Terbatas, bukan pada sistem-sistem doktrin keagamaan, tidak juga pada
penampakan-penampakan lahiriah semata. Pemikiran-pemikiran Schleiermacher

3% Anis Malik Thoha, Ittijahat al-Ta 'addudiyat al-Diniyah... hal. 9-10.
339 M. Legenhausen, Satu Agama atau Banyak Agama Kajian Tentang Liberalisme dan Pluralisme

Agama, Terj. Arif Mulyadi, Jakarta : Lentera, 2002, Cet. 1. hal. 17-19

3401bid., hal. 20-21



SBaggian Kempat

tampak kemudian sangat berpengaruh pada penggagas pluralisme religius
kontemporer, John Hick.3*

Memasuki abad ke-20, gagasan pluralisme telah semakin kokoh dalam
wacana pemikiran filsafat dan teologi Barat. Beberapa tokoh terkemuka yang
menyokong gagasan-gagasan ini secara lebih serius dan sistematis adalah: Ernst
Troelsch®?  menyatakan bahwa, semua agama termasuk Kristen selalu
mengandung elemen kebenaran dan tidak satu agamapun yang memiliki
kebenaran mutlak dan konsep ketuhanan itu adalah beragam, tidak tunggal;
William E. Hocking dalam bukunya “Re-thinking Mission” (1932) kemudian
“Living Religions and a World Faith” memprediksi munculnya model keyakinan
atau agama universal baru yang selaras dengan aliran pemerintahan global; dan
sejarawan Inggris ternama Arnold Toynbee (1889-1975) dalam bukunya yang
dipublikasi pada tahun 1956 “ An Historian’s Approach to Religion” dan karya
terakhirnya “Christianity and World Religions” (1957) juga dengan jelas
mengusung gagasan-gagasan yang sama dengan Ernst Troelsch tentang pluralisme
agama yang disebut sebagai fase pembentukan wacana.

Fase berikutnya adalah ketika gagasan-gagasan tersebut mengalami
perkembangan yang cukup sempurna dalam pemikiran seorang teolog dan
sejarawan Kanada Wilfred Cantwell Smith. Dalam bukunya yang ditulis pada
tahun 1981 dengan judul “Towards A World Theology”, ia menegaskan perlunya
menciptakan sebuah konsep teologi universal/global yang bisa dijadikan pijakan
bersama (common ground) bagi agama-agama dunia dalam berinteraksi dan
bermasyarakat secara damai dan harmonis (al-ta’dyusy al-silmi). Tampak
karyanya ini menjadi sebuah resume dan konklusi dari rentetan penelitian dan
pergumulan pemikirannya tentang pluralisme agama dalam Kkarya-karya
intelektual sebelumnya yaitu “The Meaning and End of Religion” (1962) dan
“Questions of Religious Truth” (1967).3%4

Pada dua dekade terakhir abad ke-20 pluralisme agama telah mencapai masa
kematangannya dan menjadi sebuah diskursus pemikiran tersendiri pada tataran
teologi dan filsafat agama modern. Kehidupan antar umat beragama dewasa ini,

341bid., hal. 28

342seorang teolog Protestan Liberal (1865-1923), dalam makalah “The Place of Christianity
among the World Religions” yang disampaikan dalam sebuah kuliah di Oxford University
menjelang wafatnya tahun 1923.

343 Anis Malik Thoha, Ittijahat al-Ta ‘addudiyat al-Diniyah... hal. 11-12



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

dan khususnya di tanah air, tampak sebagai penjabaran atau juga ‘dampak’ dari
gagasan pluralisme agama. Pada fase ini pluralisme agama, dalam kerangka
teoritis telah berhasil dimatangkan dengan konsepsi yang lebih sempurna oleh
John Hick, seorang teolog Presbiterian dan filosuf agama modern. la tampil
dengan ketekunan yang luar biasa untuk menulis gagasan-gagasannya dalam karya
intelektual yang tak kurang dari 30 buah, baik yang berbentuk buku maupun
karangan lainnya. John Hick telah berhasil merekonstruksi landasan-landasan
teoritis pluralisme agama sedemikian rupa sehingga menjadi sebuah teori yang
baku dan popular yang melekat dengan namanya sendiri. Bukunya yang berjudul
“An Interpretation of Religion : Human Responses to the Trancendent” yang
berasal dari serial kuliahnya yaitu Gifford Lecture di Edinburg University pada
tahun 1986-1987 merupakan inti utama dari gagasan-gagasannya sebelumnya.>**

Teori Hubungan Agama-Agama dalam Kemajemukan

Paparan historical background terbaca di atas menggambarkan secara jelas
bahwa wacana pluralisme agama memiliki pijakan yang sangat kuat dan tak dapat
dipisahkan dari problema teologi Kristen di Barat.>*> John Hick, seorang tokoh
terpenting religious pluralism merumuskan lima model pluralisme agama; (1)
Pluralisme Religius Normatif(Normative Religious Pluralism) yaitu, terdapat
imbauan dan kewajiban moral dan etis untuk menghargai para pemeluk agama
yang berbeda-beda, terutama ditujukan untuk mengatasi permasalahan yang
berkaitan dengan sikap umat kristiani terhadap kalangan pemeluk agama non-
Kristen; (2) Pluralisme Religius Soteriologis®*® (Soteriological Religious
Pluralism) yaitu, ajaran umat non-Kristen juga bisa memperolah keselamatan
Kristiani. Model ini diketengahkan oleh Hick untuk mengefektifkan pluralisme-
normatif secara psikologis; (3) Pluralisme Religius Epistemologis
(Epistemological Religiuos Pluralism) yaitu, klaim bahwa umat Kristen tidak
memiliki pembenaran (justification) yang lebih mantap atas keimanan mereka
dibandingkan dengan penganut agama lain. Atau dapat pula didefinisikan sebagai
klaim bahwa para pengikut agama-agama besar di dunia memiliki kedudukan yang

341bid., hal. 12-13

345 |_ebih lanjut baca, Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat : Dari Hegemoni Kriste ke
Domiasi Sekular-Liberal (Jakarta: GIP, 2005)

346 Soteriologi merupakan bidang kajian dalam teologi Kristiani yang mempelajari penderitaan

Yesus (Lihat, Muhammad Legenhausen, Satu Agama... hal. 9)



SBaggian Kempat

sama dalam kontek justifikasi keyakinan religius yang menurut Hick dapat
ditemukan pada religious experience.

Berikutnya, (4) Pluralisme Religius Aletis (Alethic Religious Pluralism)
yaitu, kebenaran religius harus ditemukan dalam agama-agama selain Kristen
dengan derajat yang sama. Meskipun ada fakta dan konsep yang kontradiktif
diantara agama-agama tersebut mengenai Relitas, halal dan haram, jalan
keselamatan, sejarah dan sifat manusia. Dalam pandangan pluralisme aletis, semua
itu menjadi benar jika ditinjau dari dunianya masing-masing; (5) Pluralisme
Religius Deontis®*” (Deontic Religious Pluralism) vyaitu, pelaksanaan dan
dipenuhinya kehendak Tuhan atau perintah-perintah Ilahiyah tidak harus dengan
mengimani keimanan Kristen. Karena memang, dalam pandangan pluralisme ini,
pada beberapa daur sejarah tertentu (diachronic), Tuhan memberikan wahyu untuk
umat manusia melalui seorang nabi dan Rasul. Namun menurut Legenhausen,
pemikiran pluralisme agama ala John Hick tidak menjelaskan rumusan terakhir
ini secara terperinci.#

Merujuk kepada pendapat-pendapat ahli dalam bidang ini, misalnya
Hendrik Kraemer (“Christian Attiude toward Non-Christian Religions”), Karl
Rahner (“Christianityand the Non-Christian Religions ) dan John Hick (God and
the Universe of Faith), Budhy Munawar-Rachman - seorang pluralis muslim
Indonesia- mencatat tiga sikap dalam teologi agama-agama; (1) Sikap eksklusif.
Pandangan ini menyatakan Yesus adalah satu-satunya jalan yang sah untuk
keselamatan. “Akulah jalan kebenaran dan hidup. Tidak seorangpun yang datang
ke Bapa, kalau tidak melalui Aku” (Yohanes 14:6). Juga ada ungkapan,” Dan
keselamatan tidak ada di dalam siapapun juga selain di dalam Dia, sebab
dibawah kolong langit ini tidak ada nama lain yang diberikan kepada manusia

347 Kata ‘deon’ bermakna kewajiban, sehingga jenis pluralisme ini didasari oleh kewajiban untuk
mematuhi kehendak Tuhan (Ibid., hal. 10)

348 _ihat, Musa Kazhim, “Pengantar” dalam Ibid, hal. 8-11 dan analisis kritis atas kelima rumusan
ini pada hal. 43-92. Legenhausen mengakhiri diskripsinya tentang religious pluralism Hick
dengan sebuah afirmasi bahwa Islam menganut sebuah paham pluralis yang ia sebut sebagai
Pluralisme Agama Deontis-Diakronis ( 3,_Siall 48349 4l 4aa3l/Diacrhronic Deontic Religious
Pluralism) yaitu, paham yang menyatakan bahwa perintah dan kehendak Ilahi ini terus mengalami
proses penyempurnaan serta melahirkan keragaman tradisi agama. Ditetapkannya Islam
Muhamamd alaihissalam sebagai risalah terakhir, memutuskan mata rantai penyempurnaan tradisi
agama-agama, sekaligus menuntut seluruh umat manusia untuk memeluk wahyu yang terakhir ini.
(Ibid., hal. 46-47. Lihat pula edisi bahasa Arabnya dengan judul Al-Islam wa Al-Ta addudiyah,
Terj. Mukhtar Al-Asady [Iran: Muassah al-Huda, 2000], Cet. I, hal. 43-47)



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

yang olehnya kita dapat diselamatkan” [Kisah Para Rasul 4, 12]. Sehingga istilah
No Other Name, menjadi symbol tentang tidak ada jalan keselamatan di luar Yesus
Kristus. Pandangan ini telah popular sejak abad pertama dalam lintasan sejarah
Gereja, yang kemudian mendapat perumusan seperti extra ecclessiam nulla salus
dan extra ecclessiam nullus propheta; (2) Sikap inklusif. Paradigma ini
membedakan antara kehadiran penyelamatan (the salvific presence) dan aktivitas
Tuhan dalam tradisi agama-agama lain, dengan penyelamatan dan aktivitas Tuhan
sepenuhnya dalam Yesus Kristus. Atau dalam ungkapan yang lbih teknis “menjadi
inklusif berarti percaya bahwa seluruh kebenaran agama non-Kristiani mengacu
kepada kristus”. Pandangan ini kemudian mendapatkan justifikasinya pada
dokumen Konsili Vatikan II tahun 1965. Dokumen ini terdapat pada “Deklarasi
tentang Hubungan Gereja dan Agama-agama Non-Kristiani” (Nostra Aetate).
Teolog terkemuka dalam gagasan ini adalah Karl Rahner®*® yang kemudian
memunculkan wacana dan istilah the Anonymous Christian (Kristen anonim)
artinya bahwa, orang-orang Kristen anonim (non-Kristiani) akan mendapatkn
keselamatan sejauh mereka hidup dalam ketulusan terhadap Tuhan, karena karya
tuhanpun ada pada mereka; dan (3) Sikap paralelisme. Paradigma ini percaya
bahwa setiap agama (agama-agama di luar Kristen) mempunyai jalan
keselamatannya sendiri, dan karena itu klaim bahwa Kristianitas adalah satu-
satunya jalan (eksklusif), atau yang melengkapi atau mengisi jalan yang lain
(inklusif) haruslah ditolak, demi alas an-alasan teologis dan fenomenologis. Tokoh
terkemuka wacana ini adalah John Harwood Hick dalam karyanya God and
Universe of Faith (1973).3%°

Demikianlah beberapa teori dan gagasan tentang pluralisme agama dan
hubungan antar umat beragama yang disampaikan oleh para ahli. Terlepas dari
setting dan akar sejarah diskursus pluralisme yang sarat dengan nuansa dan
muatan problematika kosepsi teologi Kristen-Barat yang telah penulis paparkan
pada bagian terdahulu, penulis menyimpulkan bahwa berbagai rumusan tipologi
respon umat beragama terhadap realitas kemajemukan agama-agama tersebut di
atas, secara substansial dapat disederhanakan menjadi tiga kategori, yaitu;

349 pandangang-pandangan inklusifnya termuat dalam karyanyaThe Theological Investigation (20
jilid) “Christianity and The Non-Christian Religions”, jilid ke-5. Problem yang dikemukannya
adalah, bagaimana terhadap orang-orang yang hidup sebelum karya penyelamatan itu hadir, atau
orang-orang sesudahnya tetapi tidak pernah tersentuh oleh Injil? (Lihat, Budhy Munawar-

Rachman, Islam Pluralis... hal. 46)

350 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis, hal. 44-48



SBaggian Kempat

‘eksklusifisme’ yang mengklaim kebenaran mutlak pada agama sendiri,
‘inklusifisme’ yang mengklaim kebenaran permanen ada pada agama sendiri dan
pada saat bersamaan menyatakan pengakuan adanya kebenaran parsial pada
agama lain, dan ‘pluralisme’ yang mencoba merumuskan adanya kebenaran pada
semua agama karena masing-masing merupakan jalan-jalan yang berbeda menuju
kepada kebenaran atau Tuhan yang sama. Berbeda dengan gagasan A. Mukti Ali
yang lebih mencerminkan pemikiran solutif terhadap keberagaman dan
kemajemukan agama-agama Yyang sangat elegan, rasional dan sekaligus
proporsional karena menuntut adanya “kebesaran hati” setiap pemeluk agama.

Menuju Kesamaan Agama-Agama

Dalam konteks perkembangan diskursus pluralisme agama di Barat
terdapat dua aliran besar yang berbeda satu sama lainnya; paham yang dikenal
dengan program Teologi Global (Global Theology) dan paham Kesatuan
Transenden Agama-agama (Transcendent Unity of Religions). Kadua aliran ini
telah membangun gagasan, konsep dan prinsip masing-masing yang akhirnya
menjadi paham yang sistemik dan cenderung saling menyalahkan. 3!

Meskipun kedua model pemikiran tersebut muncul di Barat dan menjadi
pusat perhatian mereka, namun kedua-duanya memiliki motif dan tawaran solusi
yang berbeda. Aliran pertama (Global Theology) yang umumnya diwarnai oleh
kajian sosiologis, dan motif terpentingnya adalah tuntutan modernisasi dan
globalisasi. Berangkat dari asumsi pentingnya agama di era globalisasi maka,
hubungan agama dan globalisasi menjadi tema yang sangat penting dan sentral
dalam kajian Sosiologi Agama. Dalam paham ini tampak agama diposisikan
sebagai “ancaman” bagi program globalisasi. Dengan mind-sett seperti ini tidaklah
asing jika kajian-kajian ilmiah, seminar tentang dialog antar-agama, global ethic,
religious dialogue yang diadakan oleh World Council of Religions dan lembaga
lainnya marak diseluruh dunia, termasuk di Indonesia.>®?

%1 Majalah Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 6

352 Majalah Islam Sabili, edisi No. 20 TH. XII 21 April 2005/12 Rabi’ul Awal 1426 umpamanya,
dengan data yang dapat dipertanggungjawaban melaporkan tentang kucuran pendanaan asing yang
sangat significant dalam kaitannya dengan berbagai kampanye liberalisme untuk menyiapkan umat
dengan suatu teologi (baca: baru) memasuki peradaban modern. Laporan dan pemberitaan
sejenisnya dapat ditemukan dalam berbagai majalah, Koran dll.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Aliran ini (Global Theology) menawarkan konsep dunia yang tanpa batas
geografis, kultur, ideologis, teologis, kepercayaan dan lain-lain. Pendekatan yang
digunakan oleh aliran teologi ni terhadap agama-agama lain lebih bersifat
sosiologis, kultural dan ideologis.®>® Kelompok ini meyakini bahwa semua agama
sedang ber-evolusi, saling mendekat dan pada akhirnya tidak akan ada lagi
perbedaan-perbedaan antar yang satu dengan lainnya, dan kemudian melebur
menjadi satu. Berdasarkan asumsi ini maka John Hick, salahsatu tokoh
terpentingnya, memperkenalkan konsep pluralisme agama dengan gagasannya
yang disebut global theology. Selain Hick, tokoh terpenting lainnya adalah
Wilfred Cantwell Smith, pendiri McGill Islamic Studies®*

Adapun aliran kedua yaitu, paham Kesatuan Transenden Agama-agama
(Transcendent Unity of Religions) didominasi oleh pendekatan filosofis dan
teologis Barat. Berbeda dengan aliran pertama, para filosof dan teolog dalam
aliran ini menolak modernisasi dan globalisasi yang cenderung menepikan agama
dengan berusaha mempertahankan tradisi yang terdapat dalam agama-agama.
Solusi yang ditawarkan oleh aliran ini adalah pendekatan religious filosofis dan
membela eksistensi agama-agama. Bagi kelompok ini, agama tidak dapat diubah
begitu saja lalu mengikuti globalisasi, zaman modern ataupun post-modern yang
telah meminggirkan agama itu sendiri. Agama tidak dapat dilihat hanya dari
perspektif sosiologis ataupun histories dan tidak pula bisa dihilangkan
identitasnya. Berikutnya kelompok ini memperkenalkan pendekatan tradisional
dan mengangkat konsep-konsep yang diambil secara parallel dari tradisi agama-
agama. Salahsatu konsep utamanya adalah Sophia Perrenis atau dalam bahasa
Hindu disebut Sanata Dharma atau dalam Islam disebut oleh Seyyed Hossein Nasr
sebagai al-Hikmah al-Khalidah. Diantara tokoh-tokoh terpentingnya; René
Guénon (w. 1951), Titus Burkhardt (w. 1984), Martin Ling, Fritjhof Schoun (w.

353 Bersifat sosiologis dan kultural karena agama-agama yang ada di dunia harus disesuaikn dengan
kondisi social budaya masyarakat modern yang plural. ldeologis, sebab ia telah menjadi bagian
dari program globalisasi yang jelas-jelas ‘memasarkan’ ideology Barat. Akibatnya, menurut
Malcom Walter globalisasi yang datang bersama dengan kapitalisme ini malah membawa kekuatan
baru yang menghapus otoritas agama, politik, militer dan sumber kekuatan lainnya.Karena
kenyataannya gerakan globalisasi ini telah membawa ideology baru yang bertujuan agar semua
menjadi terbuka dan bebas menerima ideology dan nilai-nilai kebudayaan Barat seperti demokrasi,
hak asasi manusia, feminisme/gender, liberalisme dan sekulerisme. (Lihat, Majalah Pemikiran dan

Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 4, hal. 5-6)

354 Majalah Pemikiran dan Peradaban Islam Islamia, Thn. I, No. 3, hal. 6-7



SBaggian Kempat

1998), Seyyed Hossein Nasr, Huston Smith, Henry Corbin, E.F. Schumacher,
William C. Chittick dan lain-lain.>%

Pertentangan antara kedua aliran tersebut di atas hanyalah bersifat artifisial
atau permukaan semata, namun secara substantif mengkerucut kepada gagasan
kesamaan Agama-Agama sampai pada level terdalam (teologis). Inilah problem
krusial dalam diskursus pluralisme agama dalam perspektif Agama-Agama di
dunia. Demikian pula berbagai trend pemikiran pluralisme pada umumnya
bertemu di satu titik yang sama yaitu semua agama itu sama. Tidak ada yang lebih
baik atau benar antara yang satu dengan yang lainnya. Kesimpulan ini
diungkapkan oleh Proffesor John Hick, yang dikenal sebagai sosok teolog modern
yang memberikan perhatian sangat mendalam terhadap masalah pluralisme
agama.>*® la menyatakan demikian:

“...the term refers to a particular theory of the relation between these
traditions, with their different and competeting claims. This is the theory that
the great world religions constitute variant conceptions and perceptions of,
and responses to the one ultimate, mysterious divine reality.”®%’

Klaim kebenaran pluralis ini menegaskan bahwa semua agama, yang teistik
maupun yang non-teistik dapat dianggap sebagai “ruang-ruang” soteriologis
(soteriological spaces) atau “jalan-jalan” soteriologis (soteriological ways) yang
padanya manusia bisa mendapatkan keselamatan/ kebebasan dan pencerahan.
Semuanya valid, karena pada dasarnya semuanya sama-sama merupakan bentuk-
bentuk respon otentik yang berbeda dan beragam terhadap Hakekat ketuhanan
(The Real) yang sama dan transenden.®>®

Pemikir muslim di tanah air seperti Budhy Munawar-Rachman
mengafirmasi gagasan pluralis di atas. Baginya perbedaan antara Kristen dan

%51bid., hal. 7

356 Anis Malik Thoha, Ph.D, Pluralisme Agama Ditilik dari Nalar Kritis, dalam Media Indonesia,
Jum’at 29 Juni 2002.

357 Dr. Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama : Tinjauan Kritis (Jakarta: Perspektif, 2005),
hal. 15

8 Syamsul Hidayat (Ed), Pemikiran Muhammadiyah : Respon Terhadap Liberalisasi Islam
(Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2005), hal. 322



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Islam misalnya, hanyalah pada skala prioritas dalam meletakkan rumusan dan
pengalaman iman terhadap Tuhan yang sama.3°

Pada bagian lain dari bukunya "Islam Pluralis”, Budhy Munawar-Rachman
menegaskan bahwa pluralism theology atau teologi pluralis adalah melihat
agama-agama lain dibanding dengan agama sendiri dalam rumusan: “Other
religions are equally valid ways to the same truth” [Agama-Agama lain adalah
merupakan jalan yang sama benar menuju Kebenaran Yang Sama](John Hick),
“Other religions speak of different but equally valid truth” (John B. Cobb Jr.)
atau “Each religion expresses an important part of the truth [Setiap agama
mengekspresikan bagian penting dari kebenaran] (Raimundo Panikkar).36°

Gagasan pluralis lainnya dapat dicermati pada tulisan Ulil Abshar Abdalla
bertajuk “Menyegarkan Kembali Pemikiran Islam”. Menurutnya, semua agama
adalah benar sesuai dengan kadar penghayatan pemeluk agama dalam menempuh
jalan religiusitas tersebut, apapun agamanya. %' Munir Mulkhan pada bukunya
berjudul, “Kesalehan Multikultural, Ber-Islam Secara Autentik-Kontekstual di
Aras Peradaban Global ’menegaskan kesamaan Tuhan-Tuhan bagi pemeluk
semua agama.®®? Sebagai solusi teologis atas pertikaian dan konflik antar-umat
manusia, Mulkhan  menyatakan  perlunya  mendekonstruksi  konsep
berketuhanan.®®® Lebih tegas lagi, Sukidi menyatakan pandangannya tentang
ragam kebenaran dalam Agama-Agama, dan bersebabnya semua agama adalah
benar.364

Dalam upayanya untuk menemukan titik temu agama-agama, Sukidi
menyodorkan argumentasi dengan paradigma dan metodologi berpikir para teolog
liberal Kristen. Menurutnya, menjadi muslim pluralis, mutlak untuk
menerjemahkan iman yang mengakui kebenaran dan keselamatan agama-agama

39 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum Beriman (Jakarta:
Paramadina, 2001), Cet. I, hal. 48-49

360 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis...., hal. 51; lihat juga, Adian Husaini, Pluralisme,
Kafir dan Toleransi Catatan Untuk Budhy Munawar-Rachman, http://www.insistnet.com/
currentdiscourse4-3.htm)

361 Ulil Abshar Abdalla, Menyegarkan Kembali Pemikiran Islam, dalam Kompas, edisi Senin, 18
Nopember 2002

362 Abdul Munir Mulkhan, Kesalehan Multikultural, Ber-Islam Secara Autentik-Kontekstual di
Aras Peradaban Global [Jakarta : PSAP, 2005], hal. 182-183)

363 |bid.hal. 188-189

364 Jawa Pos, edisi 11 Januari 2004. Lihat, Adian Husaini, Liberalisasi Islam di Indonesia, hal. 16-



http://www.insistnet.com/

SBaggian Kempat

demi pembebasan terhadap yang tertindas.®®® Sementara mengenai perbedaan
ritual umat beragama, Zuly Qadir berpendapat bukanlah hal prinsip yang perlu
dipertentangkan. Sebab, ritual hanyalah perbedaan yang bersifat lahir yang tak
lebih dari sekedar simbol bagi umat beragama. 3

Gagasan dalam diskursus pluralisme agama yang berorientasi kepada
kesamaan Agama-Agama lebih lanjut dapat dirujuk kepada Said Agiel Sirad]
dalam tulisannya bertajuk “Laa Ilaha Ilallah”. Menurutnya, keyakinan Kristen
Ortodoks Syria dengan Islam (sunni) walaupun berbeda dalam peribadatan
(syari’ah), pada hakekatnya memiliki persamaan yang sangat substansial dalam
bidang Tauhid.®®” Sementara dalam Jurnal Tashwirul Afkar, Khamami Zada
menyatakan perlunya dekonstruksi atas konsep-konsep kunci dalam sistem
keimanan seorang muslim agar tidak menganggap agama lain salah dan tidak
memperoleh keselamatan. 368

Cak Nur, dalam berbagai tulisannya, mempopulerkan istilah ‘teologi
universal’, yang diarab-kannya menjadi “kalimatun sawd ", “titik persamaan’ atau
“teologi kesatuan agama-agama”. Pernyataan ini, sejatinya adaptasi dari gagasan
yang diusung oleh Frithjof Schuon dalam rumusannya The Transcendent Unity of
Religions (kesatuan transendental Agama-agama).®®® Wacana ini membayangkan
adanya titik temu antar-agama pada level esoteris. Jika ditelaah dengan seksama,
tidaklah terdapat perbedaan mendasar antara kedua gagasan tersebut; hanya saja
Cak Nur sangat kental dengan penggunaan idiom-idiom Islam sementara Schoun
menggunakan sebuah perangkat yang ia sebut sebagai ‘filsafat Perennial’
(philosophia perennis) yang kemudian oleh Sayyed Hossein Nasr - muridnya
Schoun diterjemahkan ke dalam Bahasa Arab menjadi al-hikmah al-khalidah).®"

Beberapa Catatan Kritis

365 |bid. 422-427).

36 Zuly Qadir, Agama Dalam Bayang-Bayang Kekuasaan (Yogyakarta : Interfidei, 2001),
Cetakan 1, hal. 12-13)

37 Said Aqiel Siradj, “Laa Ilaha llallah Juga”, dalam Bambang Noorsena, Menuju Dialog
Teologis Kristen-Islam (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2001), hal. 165-166)

368 Khamami Zada, “Membebaskan Pedidikan Islam : Dari Eksklusifisme menuju Inklusivisme
dan Pluralisme” dalam Jural Tashwirul Afkar, edisi No. 11 tahun 2001

369 Huston Smith, “Pengantar”, dalam Mencari Titik Temu Agama-Agama, Terj. Saafroeddin
Bahar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003)

870 |_ihat Budhy Munawar-Rachman, Menguak Batas-batas Dialog Antar Agama dalam Jurnal
Ilmu dan Kebudayaan ‘ Ulumul Qur’an, Nomor 4, Vol. IV Th. 1993, hal. 8-15



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan beberapa hal penting, yaitu:
Arus deras globalisasi yang melanda dunia sejagat, melahirkan respon berupa
fundamentalisme keagamaan yang pada tataran tertentu berakibat langsung pada
lahirnya terorisme sebagai counter-ideology terhadap ketimpangan multidimensi
sebagai akibat langsung dari globalisasi. Dalam konteks ini Fundamentalisme juga
disinyalir sebagai kegagalan sebagian muslim dalam berkomunikasi dengan
tantangan-tantangan globalisasi yang penuh paradoks. Hal ini berakibat pada
suasana keterasingan dan kepanikan yang ditandai dengan resistensi diri terhadap
prinsip-prinsip kehidupan global. Resistensi diri termanifestasikan dalam sikap
religiusitas yang berlebihan (al-ghuluw) dan menutup kemungkinan komunikasi
dengan dunia luar. Dalam konteks pengaruhnya terhadap agama-agama,
globalisasi telah melahirkan sedikitnya tiga dampak yang sangat serius; Pertama,
menimbulkan perubahan dalam suatu agama. Dalam konteks ini, respon agama
terhadap fenomena tersebut berbeda-beda sesuai dengan karakteristik teologis dan
doktrinalnya; kedua, menimbulkan interaksi antar agama dan komunitas
beragama. Hal ini berakibat pada kesadaran untuk “membaca” kembali doktrin-
doktrin tradisional mereka dan juga membuka identitas historis mereka; ketiga,
menciptakan konteks baru bagi berbagai teori pluralisme agama yang merupakan
akibat dari interaksi agama yang sangat pesat. Ketiga hal ini kemudian
termanifestasikan pada sekelompok elit intelektual di dunia Islam untuk
menyelaraskan diri dengan mengadopsi diskursus pluralisme agama yang telah
lebih dahulu muncul dan berkembang di masyarakat Barat.

Meskipun pluralisme agama ditujukan untuk membangun sebuah
pemahaman agama yang baru demi penyesuaian diri umat Islam terhadap
tuntutan-tuntutan globalisasi dan terwujudnya global village dalam bingkai
harmoni dan toleransi sesama umat manusia tanpa sekat sosial, budaya, ras, dan
agama, tampak bahwa diskursus ini justeru bergulir sampai pada tataran
mengeliminasi batas-batas sakral keyakinan masing-masing Agama. Dari data-
data yang penulis paparkan ditemukan bahwa diskursus pluralism agama “gagal”
menjembatani antara tuntutan doktrinal keagamaan yang baku di masing-masing
Agama dan arus globalisasi yng sangat dinamis. Pada tataran tertentu pluralisme
agama justeru menegasikan kekhasan masing-masing Agama, lalu meletakkannya
dalam frame relativisme, sinkretisme, dan berujung pada afirmasi kesamaan
Agama-Agama.



SBaggian Kempat

Melalui telaah kritis dan mendalam atas gagasan-gagasan para pluralis
muslim khususnya, dapat ditemukan beberapa kelemahan yang sangat mendasar
baik dari segi metodologi maupun substansi, diantaranya; Pertama, Inkonsistensi.
Terutama yang terlihat secara mengesankan dari alur nalar paham ‘persamaan
agama’ ini adalah adanya inkonsistensi teks-teks suci (nushush) yang dijadikan
sebagai dalil legitimasinya dengan teks-teks suci (nushush) lainnya yaitu Al-
Qur’an dan Hadits. Terduga kuat bahwa teks-teks tersebut sengaja dipilih
sedemikian rupa secara fragmentatif dan berada di luar konteksnya. Atau hal ini
terjadi semata-mata diluar kesadaran (ketidaktahuan). Namun demikian, kedua-
duanya secara metodologis adalah cacat. Cacat ini secara tak terhindarkan
berakibat negatif pada integritas subtansi pemikiran atau teori itu sendiri, sehingga
akan mengesankan adanya teori yang sangat dipaksakan dan mengada-ada.

Kedua, Reduksi. Permasalahan utama yang sering dilontarkan dalam
wacana pluralisme agama dan dianggap sangat potensial menyulut konflik adalah
absolute truth claim (klaim-klaim kebenaran absolut), sehingga seluruh perhatian
dan upaya dicurahkan kepadanya saja. Padahal, truth claim ini selalu berbuntut
pada apa yang disebut oleh Ninian Smart “practice-claims” (dimensi praktis
agama) sebagai perwujudannya. Paham ‘persamaan agama’ pada umumnya dan
paham ‘persamaan agama’ versi pluralis muslim Indonesia khususnya, berhenti
pada upaya mencari penyelesaian bagi truth-calim tersebut. Sementara practice-
claims yang merupakan bagian lain agama yang tak terpisahkan, terabaikan atau
malah samasekali tak terpikirkan. Dan inlah apa yang disebut sebagai pereduksian
atas hakekat agama.>"*

Ketiga,Intoleransi. Pluralisme agama tidak menghendaki adanya klaim-
klaim agama yang mutlak. Semua klaim-klaim agama adalah relatif. Yang unik
adalah pada saat yang sama pluralisme agama hendak mengungguli dan mengatasi
Klaim-klaim tersebut, atau dapat disebut sebagai klaim “kebenaran relatif” yang
absolut.®”> Dengan demikian hanya klaim pluralisme agama saja yang benar. Pada
saat pluralisme agama ditawarkan sebagai suatu teologi toleransi, ternyata terbukti
tidak toleran pada perbedaan-perbedaan agama yang benar-benar nyata.®”®

%71 Lihat Anis Malik Thoha, Ph.D, Pluralisme Agama...(Media Indonesia, Jum’at 29 Juni 2002.).
Bandingkan dengan Muhammad Legenhausen, Satu Agama atau Banyak Agama Kajian Tentang
Liberalisme dan Pluralisme Agama, Terj. Arif Mulyadi (Jakarta: Lentera, 2002), Cet. |, hal. 92-96
372 Anis Malik Thoha, Wacana Kebenaran agama... hal. 10

$Muhammad Legenhausen, Satu Agama... hal. 95



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Keempat, basis paradigma yang problematis. Barangkali ini menjadi pokok
permasalahan yang sangat serius dalam wacana pluralisme agama.®’* Tidak sulit
untuk menemukan bahwa pluralisme agama yang saat ini berkembang sedemikian
rupa -seiring dengan kampenye globalisasi dan pasar bebas- telah dipahami dan
didesain dalam bingkai sekuler, liberal dan logical positivism Barat yang menolak
segala hal yang ‘berbau’ metafisis dengan alasan tidak mungkin dibuktikan secara
empiris. Oleh karena itu “agama’ dianggap sebatas “human response” (respon
manusia), atau apa yang dikenal dewasa ini di kalangan para ahli perbandingan
agama (religionswissenschaft), filsaafat agama, sosiologi, antropologi dan
psikologi sebagai “religious experience” (pengalaman keagamaan) serta
menafikan agama sebagai produk wahyu yang diturunkan oleh Allah Ta’ala.®™
Selain itu bahwa pluralisme yang dikembangkan saat ini dapat dipahami sebagai
bentuk lain dari universalisasi teologi Kristen yang problematis®’® yang pada saat
bersamaan sedang berupaya meletakkan landasan teoritis untuk dapat berinteraksi
secara toleran dengan agama-agama lain.3”’

Konsep Islam Menurut Muhammadiyah

Membaca tulisan dan gagasan sejumlah intelektual muslim tertulis di atas,
tidak berlebihan jika dikatakan bahwa wacana pluralism agama yang semarak
di’pasarkan” di Indonesia, dan khususnya di internal Persyarikatan sebagai
propaganda untuk merusak akidah umat Islam yang sepadan dengan tindakan
“teror teologis” dan memporakporandakan sendi-sendi keimanan mereka yang
selama ini dipegang teguh. Menyeru kepada kesatuan dan penyamaan agama-
agama di dunia menjadi semacam cetak biru atau warna dasar pluralism agama itu
sendiri. Wajar, atau bahkan “wajib” jika kemudian pluralisme agama dinyatakan
sebagai sesuatu yang “haram” dalam berbagai fatwa para ulama di dunia Islam,
bukan saja melalui fatwa MUI di Indonesia. Pluralisme semacam inilah yang
hendak kami tegaskan kepada umat. Jika ada yang “bermain kata” dengan istilah
ini dan secara ikhlas-jujur ia bermaksud menegaskan pluralisme agama sebagai
afirmasi atas sikap toleransi dan saling menghormati, hidup damai dan ko-

374 Anis Malik Thoha, Wacana Kebenaran agama... hal. 14
$5Anis Malik Thoha, Ittijahat al-Ta addudiyat al-Diniyah... hal. 123-124
$6Adnan Aslan, Menyingkap Kebenaran: Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen,

Seyyed Hossein Nasr-John Hick [Bandung: Alifya, 2004], Cet. I, hal. 150-151).

377 Muhammad Legenhausen, Satu Agama... hal. 19



SBaggian Kempat

eksistensi antar pemeluk agama-agama, tentunya yang bersangkutan tidak masuk
dalam apa yang penulis jelaskan.

Muhammadiyah, dikenal sebagai organisasi modernis yang kokoh
mempertahankan akidah dan konsep keimanannya serta tidak mudah bersikap
kompromis dalam perkara-perkara fundamental keagamaan, tentunya telah
memiliki pijakan-pijakan teologis dan ideologis yang tersebar dalam dokumen-
dokumen resmi seperti Mukaddimah Anggaran Dasar beserta syarahnya, Matan
Keyakinan dan Cita-cita Hidup (MKCH), Jati Diri dan Kepribadian
Muhammadiyah, Keputusan  Tarjih, Khittah  (langkah)  Perjuangan
Muhammadiyah, Pedoman Hidup Islam (PHI) dan lain-lain, yang kesemua itu
tentunya telah mendarah daging dalam alam pikiran, prilaku dan tindakan seluruh
warga Muhammadiyah, yang secara sistematis membentuk pandangan hidup
Islam (wordview)dalam paham Muhammadiyah. Beberapa waktu yang lalu,
Pimpinan Pusat Muhammadiyah melalui Majelis Pendidikan Kader tingkat pusat
telah berupaya menyatukan semua sumber otentik Muhammadiyah dan dijadikan
satu kesatuan yang utuh yang diberi nama “Manhaj Gerakan Muhammadiyah :
Ideologi, Khittah, dan Langkah”. Karenanya penting bagi kita untuk merujuk
kepada“apa kata” sumber-sumber otentik tersebut tentang wacana pluralism
agama agar “sanad” (transmisi) ke-Muhammadiyahan kita ‘“muttashil”
(tersambung) dengan ajaran dan paham Muhammadiyah itu sendiri, tidak malah
sebaliknya menjadi “mungathi” (terputus), apalagi kemudian “kesasar” lalu
“hilang”, na ‘udzubillah!.

Sejak semula, Muhammadiyah secara bulat hati, lisan dan perbuatan
menyatakan Islam sebagai satu-satunya agama yang benar. Ikrar keyakinan ini
terpatri sejak awal kelahiran Muhammadiyah, tertulis jelas setelah surat Al-
Fatihah dalam naskah Mukaddimah AD berikut ini :

Z

23 & oy e 2 o adsses G SYL 6 B S

"Saya ridla: Ber-Tuhan kepada ALLAH, ber-Agama kepada ISLAM
dan ber-Nabi kepada MUHAMMAD RASULULLAH Shalallahu 'alaihi
wassalam ". AMMA BAD'U, bahwa sesungguhnya ke-Tuhanan itu adalah
hak Allah semata-mata.Ber-Tuhan dan ber'ibadah serta tunduk dan tha'at
kepada Allah adalah satu-satunyaketentuan yang wajib atas tiap-tiap
makhluk, terutama manusia.”



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Pada penjelasan pokok pikiran pertama Mugaddimah Anggaran dasar
Muhammadiyah diterangkan bahwa “tauhid” merupakan esensi ajaran Islam :

“Ajaran Tauhid adalah inti/esensi ajaran Islam yang tetap, tidak
berubah-ubah, sejak agama Islam yang pertama sampal yang terakhir. 3
Osueld ul 3!\ ay PE] Al o 3!\ J o)y e AL e L\L.u‘)‘(al-Anblya :25). Seluruh
ajaran Islam bertumpu dan memanifestasikan kepercayaan tauhid.
Berdasarkan Tauhid sepenuh-penuhnya dalam arti dan proporsi yang
sebenar-benarnya, berarti berdasarkan Islam.”

“Kepercayaan Tauhid mempunyai tiga aspek; 1) kepercayaan dan
keyakinan bahwa Allahlah yang kuasa mencipta, memlihara, mengatur dan
menguasai alam semesta; 2)kepercayaan dan keyakinan bahwa hanya
Allahlah Tuhan yang Hag; dan 3) kepercayaan dan keyakinan bahwa hanya
Allahlah yang berhak dan wajib dihambai (disembah). [al-4 rafi54,
Muhammad :19 dan al-Isra’ :23].737®

Pengertian “Islam” sebagai satu-satunya agama yang benar dan diridlai
Allah SWT, disebutkan pada penjelasan pokok pikiran ketiga Mukaddimah
Anggaran Dasar Muhammadiyah berdasarkan dalil-dalil Al-Qur’an berikut ini :3'°

“Agama Islam adalah mengandung ajaran-ajaran yang sempurna
danpenuh kebenaran, merupakan petunjuk dan rahmat Allah kepada
manusia untuk mendapatkan kebahagiaan hidup yang hagiqi di dunia dan
akhirat.

LY A L 0 G

“Sesungguhnya agama (yang diridhai) disisi Allah hanyalah Islam”
(QS Alu Imran/3:19)

Cere B G 5501 (8 3A9 A (ki B0 Gy S e 455 g

378 Majelis Pendidikan Kader, Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Manhaj Gerakan
Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta : SM, 2010), Cet. I, hal. 17-18

379 Majelis Pendidikan Kader, Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Manhaj Gerakan
Muhammadiyah: Ideologi, Khittah, dan Langkah (Yogyakarta : SM, 2010), Cet. I, hal. 17-18



SBaggian Kempat

“Barangsiapa mencari agama selain agama Islam, maka sekali-kali
tidaklah akan diterima (agama itu)daripadanya, dan dia di akhirat termasuk
orang-orang yang merugi.”( QS Alu Imran/3:85)

G ooyl a0 By sy 2830 £y 28 180 2103 3

“Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan
telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu jadi
agama bagimu.”(QS Al-Ma’idahl5:3)

Exllal) £ Y St ug
“Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi)

rahmat bagi semesta alam.”(QS Al-Anbiya’[21:107)

Tentang konsep dan terminologi agama, Muhammadiyah merumuskannya
sebagai berikut :

() ol J13). ol ealis bl Flad bl Yl

“Agama (Agama Islam) adalah apa yang telah disyari’atkan Allah
dengan perantaraan Nabi-Nabi-Nya berupa perintah-perintah dan larangan-
larangan serta petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hamba-hambaNya di
dunia dan akhirat.” (Putusan Majelis Tarjih)

3.>=3.>=.,a.5\ ) A C;);La- L‘j OTJ‘U\ L3 Ajé\ ASJ.:T e o L"S-L«.S&-\ L;»}’Lw}“ J,JJ\
(o) A2 ). ol 2Ty el sball fLad lslayYls alsdly algY o

“Agama (Agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad)
ialah apa yang diturunkan Allah di dalam Al-Qur’an dan yang tersebut
dalam Sunnah yang shahih, berupa perintah-perintah dan larangan-
larangan serta petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hamba-hambaNya di
dunia dan akhirat.” (Putusan Majelis Tarjih)



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

“Dari ta’rif agama seperti tersebut di atas dapatlah diketahui,
Muhammadiyah berpendirian bahwa dasar hukum/ajaran Islam adalah Al-
Qur’an dan Sunnah (hadits) shahih...38°

Penjelasan lebih lanjut tentang Islam dalam paham agama
menurut Muhammadiyah dijelaskan dalam kitab Pedoman Hidup
Islami (PHI) di bawah ini :

“Islam adalah Agama Allah yang diwahyukan kepada para Rasul, sebagai
hidayah dan rahmat Allah bagi umat manusia sepanjang masa, yang
menjamin kesejahteraan hidup materiil dan spirituil, duniawi dan ukhrawi.
Agama Islam, yakni Agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad
sebagai Nabi akhir zaman, ialah ajaran yang diturunkan Allah yang
tercantum dalam Al-Quran dan Sunnah Nabi yang shahih (magbul) berupa
perintah-perintah, larangan-larangan, dan petunjuk-petunjuk untuk kebaikan
hidup manusia di dunia dan akhirat. Ajaran Islam bersifat menyeluruh yang
satu dengan lainnya tidak dapat dipisah-pisahkan meliputi bidang-bidang
agidah, akhlag,ibadah, dan mu'amalah duniawiyah.”

“Islam adalah agama untuk penyerahan diri semata-mata kepada
Allah, Agama semua Nabi-nabi, Agama yang sesuai dengan fitrah
manusia4, Agama yang menjadi petunjuk bagi manusia, Agama yang
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan dan hubungan manusia dengan
sesama, Agama yang menjadi rahmat bagi semesta alam. Islam satu-satunya

99 ¢¢

agama yang diridhai Allah dan agama yang sempurna.

Dengan beragama Islam maka setiap muslim memiliki
dasar/landasan hidup Tauhid kepada Allah, fungsi/peran dalam kehidupan
berupa ibadah, dan menjalankan kekhalifahan, dan bertujuan untuk meraih
Ridha serta Karunia Allah SWT. Islam yang mulia dan utama itu akan
menjadi kenyataan dalam kehidupan di dunia apabila benarbenar diimani,
difahami, dihayati, dan diamalkan oleh seluruh pemeluknya (orang Islam,
umat Islam) secara total atau kaffah dan penuh ketundukan atau penyerahan
diri. Dengan pengamalan Islam yang sepenuh hati dan sungguh-sungguh itu
maka terbentuk manusia muslimin yang memiliki sifat-sifat utama:

380Manhaj Gerakan Muhammadiyah: ..hal. 18. Lihat pula, Majelis Tarjih Pimpinan Pusat
Muhammadiyah, Himpunan Putusan Tarjih (Yogyakarta : PP Muhammadiyah, tt), hal. 276



SBaggian Kempat

a. Kepribadian Muslim, b. Kepribadian Mu'min, c. Kepribadian Muhsin
dalam arti berakhlak mulia, dan d. Kepribadian Muttagqin.”%8!

Matan Keyakinan dan Cita-cita Hidup Muhammadiyah (MKCH)32 pada
point 1-4 menegaskan sebagai berikut :

1) Muhammadiyah adalah Gerakan Islam dan Dakwah Amar Ma’ruf Nahi
Munkar, beragidah Islam dan bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah,
bercita-cita dan bekerja untuk terwujudnya masyarakat utama, adil,
makmur yang diridhoi Allah s.w.t. untuk melaksanakan fungsi dan misi
manusia sebagai hamba dan khaifah Allah di muka bumi.

2) Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam adalah agama Allah yang
diwahyukan kepada RasulNya, sejak Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Musa,
Isa dan seterusnya sampai kepada Nabi penutup Muhammad s.a.w.
sebagai hidayah dan rahmat Allah kepada umat manusia sepanjang masa,
dan menjamin kesejahteraan hidup materiil dan spiritual, duniawi dan
ukhrawi.

3) Muhammadiyah dalam mengamalkan Islam berdasarkan; Al-Qur’an,
Kitab Allah yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad s.a.w.; Sunnah
Rasul, Penjelasan dan pelaksanaan ajaran-ajaran Al-Qur’an yang
diberikan oleh Nabi Muhammad s.a.w. ; dengan menggunakan akal
fikiran sesuai dengan jiwa ajaran Islam.

4) Muhammadiyah bekerja untuk terlaksananya ajaran-ajaran Islam yang
meliputi bidang-bidang; Agidah, Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya
akidah Islam yang murni, bersih dari gejala-gejala kemusyrikan, bid’ah
dan khurafat, tanpa mengabaikan prinsip toleransi menurut ajaran Islam;
Akhlak, Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya nilai-nilai akhlag mulia
dengan berpedoman ajaran-ajaran Al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah
SAW, tidak bersendi kepada nilai-nilai ciptaan manusia; Ibadah,
Muhammadiyah bekerja untuk tegaknya ibadah yang dituntunkan oleh
Rasulullah SAW, tanpa tambahan dan perubahan dari manusia;
Muamalah Duniawiyah, Muhammadiyah bekerja untuk terlaksananya

%1pimpinan Pusat Muhammadiyah, Pedoman Hidup Islami Warga Muhammadiyah (Y ogyakarta:
Suara Muhammadiyah, 2001), hal. 9-11

32Manhaj Gerakan Muhammadiyah...hal. 51-53



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

mu’amalat dunyawiyah (pengelolaan dunia dan pembinaan masyarakat)
berdasarkan ajaran Agama serta menjadikan semua kegiatan dalam
bidang ini sebagai ibadah kepada Allah SWT.

Pada tahun 1969, KH Ahmad Azhar Basyir, MA menyampaikan kuliah
tentang Muhammadiyah di Akademi Kateketik Katolik Yogyakarta. Kuliah yang
beliau paparkan di hadapan Jamaat Katolik ditulis dalam sebuah buku kecil
bertajuk “Misi Muhammadjah Sebagai Gerakan Islam”. Pada halaman 5-6 beliau
menjelaskan (nukilan sesuai dengan tulisan aslinya) : “Mengapa Muhammadijah
bekerdja untuk menjebar luaskan adjaran2 Islam jang bersumber kepada Al-
Qur’an dan Sunnah Rasul?. Djawabnya : Karena Muhammadijah jakin sejakin-
jakinnja, bahwa agama Islam merupakan mata rantai jang terachir dari rentetan
agama Allah jang dibawakan oleh para Rasul Allah jang terdahulu dan benar2
merupakan suatu agama jang sanggup diudji. Agama jang terbuka untuk
dihadapkan kepada siapapun djuga, Agama jang memberikan kepada umat
manusia, hak untuk mempertimbangkan sendiri setjara bebas pilihan sikap
hidupnja, setelah kepadanja dihadapkan tawaran2 kebenaran jang dibawakan oleh
Al-Qur’an. Agama jang menempatkan manusia jang beridentitas. Agama jang
menghormati sepenuhnya hak2 asasi manusia.Agama jang memberikan pintu
pemetjahan bagi problim2 kehidupan setjara menjeluruh.”

Lebih lanjut, pada halaman 7-9, setelah menyebutkan ayat berikut ini,
Sl Wy U ) sl el 5 g Dog U 0 o K0
S ) AR G Gl e 58 1A N 00 baal T ss sl

“Allah telah mengatur agama bagi kamu, sebagaimana jang
diwasiatkan kepada Nuh dan diwahjukan kepada engkau (Muhammad),
serta telah diwasiatkan pula kepada lIbrahim, Musa dan lIsa, jaitu
-hendaklah kamu tegakkan agama, dan djanganlah kamu bertjerai-berai
dalam beragama; kaum jang mensekutukan Allah (berkejakinan Tuhan
berbilang) amat berat menerima seruan kebenaran jang engkau adjakkan
kepada mereka (untuk men-Esakan Allah setjara mutlak); Allah memilih
siapa jang dikehendakinja dan memberi petundjuk kepada siapa sadja jang

mau kembali kepadaNja.’



SBaggian Kempat

mantan Ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah yang integritas dan keulamaannya
diakui oleh dunia Islam, menegaskan sebagai berikut : “Dalam hubungan
kejakinan umat Islam bahwa agama Islam adalah matarantai terachir dari rentetan
agama Allah jang dibawakan oleh para Rasul Allah jg ( yang, pen.) terdahulu
sebagaimana dimaksud dalam ajat Al-Qur’an di tsb. di atas, Nabi (saw)
mengatakan :

) o V) Ll WlaSTpis g By S 8 8 oY) oty
ol A ey il ol il poss V3 O5kes O3itans Galalg s s
“Perumpamaanku dibanding dengan para Nabi sebelum aku, ibarat
orang jang mendirikan sebuah rumah jang dibangun sedemikian sempurna
dan amat indah, tetapi masih tertinggal sebuah batu bata pada salah satu
sudutnya. Ketika orang banjak berkesempatan memasuki rumah tersebut,
merekapun amat kagum melihat rumah jang demikian indahnja itu. Tetapi
setelah mereka melihat tempat jang masih tertinggal sebuah batu bata itu,
merekapun menjajangkan, seraja mengatakan:alangkah baiknja rumah ini,
bila batu bata jang tertinggal itu disempurnakan. Kata Nabi Muhammad
selandjutnja : Akulah batubata jang tertinggal itu, dan aku adalah penutup
para Nabi.” (HR Bukhari dan Muslim)

Al-Qur’an 3:19 (Alu ‘Imran : 19, pen.) memberikan penegasan : “sungguh
agama disisi Allah adalah Islam.” (p3%Y) & Ye &0 &), Lebih tandas lagi Al-
Qur’an 3:8 (Alu ‘Imran : 85, pen.) memperingatkan, ‘“Barangsiapa mentjari
pegangan agama selain Islam, ia samasekali tidak akan diterima oleh Allah, kelak
diacherat ia akan termasuk orang2 jang rugi.”( 4 Ji Sl Gy ALY e c—m &as
Gl &D) (e 35890 2 33). Al-Qur’an 5:3 (Al-Maidah:3, pen.) mengatakan :” Pada
hari inilah aku telah sempurnakan agama kamu. Akupun telah penuhi nikmat-Ku
kepadamu, dan Aku telah ridla bahwa Islam mendjadi agama kamu semua.” (eyl‘
G a3 &1 Eapn 5 s 2ile S5 20 &1 E]),

Dalam konteks strategi gerakan Muhammadiyah, Ketua Pimpinan Pusat
Muhammadiyah, Dr. Haedar Nashir, dalam bukunya Ideologi Gerakan
Muhammadiyah, menulis beberapa komponen ideologis yang semakin
menegaskan Islam sebagai satu-satunya jalan kehidupan (way of life) dalam ber-
Muhammadiyah :



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

1) Meyakini,memahami, mengamalkan, dan mengoperasionalisasikan
Islam sebagai sistem ajaran, nilai, norma dan konsep yang kaffah
(menyeluruh) dengan tuntutan berujud komitmen sikap yang pasti,
istigamah, cerdas, dan sepenuh hati sehingga menjadi pedoman bagi
kehidupan umat pemeluknya dan diperluas kepada seluruh umat manusia
menuju keselamatan hidup di dunia dan akhirat.

2) Muhammadiyah sebagai Gerakan Islam berkewajiban menjadikan Islam
sebagai landasan, acuan, pedoman, dan orientasi seluruh gerakan dan
aktivitasnya yang diwujudkan dalam dakwah amar ma ruf nahi munkar
baik ke dalam maupun ke luar di berbagai bidang kehidupan, sehingga
Islam yang didakwahkan Muhammadiyah membawa rahmatan lil
‘alamin bagi seluruh umat manusia.

3) Dalam mewujudkan Islam sebagai pedoman bagi kehidupan manusia
maka Gerakan dakwah yang dilakukan oleh Muhammadiyah secara
menyeluruh itu haruslah dioperasionalisasikan atau diaktualisasikan
dengan nyata melalui proses dan usaha yang tepat sasaran sehingga
mencapai tujuan yang dicita-citakan yaitu mewujudkan masyarakat Islam
yang sebenar-benarnya.”. .38

Sikap Resmi Muhammadiyah tentang Kemajemukan Agama

Dalam Tanfidz Keputusan Muktamar Satu Abad Muhammadiyah
(Muktamar Muhammadiyah ke-46 di Yogyakarta) yang dimuat dalam Berita
Resmi Muhammadiyah No. 01/2010-2015, halaman 139-140 tentang
kemajemukan Agama (pluralitas) dan pluralisme dinyatakan sebagai berikut :

“Kemajemukan agama adalah realitas obyektif dalam kehidupan
sosial-keagamaan sebagai sunnatullah. Penolakan terhadap kemajemukan
agama berdampak sikap yang tidak toleran, menafikan eksistensi pihak lain
sehingga menimbulkan perpecahan di kalangan umat dan masyarakat.

Muhammadiyah menerima pluralitas agama tetapi menolak
pluralisme yang mengarah pada sinkretisme, sintesisme, dan relatifisme.
Karena itu, umat Islam diajak untuk memahami kemajemukan agama dan

383 Haedar Nashir, Ideologi Gerakan Muhammadiyah (Y ogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2001),

Cet. Pertama, hal. 104



SBaggian Kempat

keberagamaan dengan mengembangkan tradisi toleransi dan ko-eksistensi
(hidup berdampingan secara damai) dengan tetap meyakini kebenaran
agamanya masing-masing. Setiap individu bangsa hendaknya menghindari
segala bentuk pemaksaan kehendak, ancaman dan penyiaran agama yang
menimbulkan konflik antar pemeluk agama. Pemerintah diharapkan
memelihara dan meningkatkan kehidupan beragama yang sehat untuk
memperkuat kemajemukan dan persatuan bangsa.”

Ikhtitam

Membaca, mencermati dan memahami berbagai sumber autentik dalam
Muhammadiyah yang penulis kemukakan di atas, tampak tak terbuka peluang dan
ruang sekecil apapun untuk memberikan tafsiran-tafsiran “liar” atas makna Islam
dalam paham Muhammadiyah sebagaimana wacana pluralisme agama yang
dikembangkan oleh sebagian pemikir muslim. Sebagai catatan penutup, penulis
tegaskan beberapa hal berikut ini :

Pertama, pluralisme agama tidak sama dengan pluralitas agama yang
dijunjung tinggi dan dihormati dalam sistem keyakinan Islam; Pluralisme agama
menafikan semua sistem keyakinan yang ada, tetapi ia menegaskan eksistensinya
sebagai agama baru, di atas semua agama; Dengan demikian ia bertentangan
dengan hak asasi manusia untuk meyakini agama yang dipeluknya. Kedua,
Kelemahan yang sangat mendasar baik dari segi metodologi maupun substansi
pluralisme agama : inkonsistensi, reduksi, intoleransi dan basis paradigma yang
sangat problematis;

Ketiga, dari perspektif sejarah, pluralisme agama merupakan suatu bentuk
liberalisasi agama yang secara kronologis muncul sebagai respon teologis
terhadap pluralisme politik yang digulirkan oleh para peletak dasar-dasar
demokrasi di permulaan abad modern. Keempat, Wacana pluralisme agama yang
diusung oleh para penganjurnya lebih bersifat sebagai gerakan politik daripada
gerakan agama/pemikiran keagamaan. Kelima, pluralisme agama, dengan
berbagai aliran dan tema yang diusungnya, sejatinya ialah pergolakan internal
teologi Kristiani yang sama sekali tidak ada pijakannya dalam tradisi Islam;
Pergolakan masyarakat Barat di abad Pertengahan dengan agamanya
meninggalkan trauma sejarah yang berkepanjangan.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Berikutnya, keenam, Terbukti secara akademik, dalam mengusung
gagasan-gagasannya, kaum pluralis melakukan reduksi dan distorsi atas konsep-
konsep kunci dalam Islam seperti makna Islam, Keselamatan, Ahli Kitab dan lain-
lain. Pluralisme agama, dengan demikian, tidak lebih dari sekedar “racun”
peradaban Barat yang materialis-sekularistik, cenderung berorientasi hegemonik
dan destruktif serta bertentangan dengan ajaran Islam. Oleh karena itu hukumnya
HARAM. Ketujuh, basis paradigm Pluralisme Agama yang problematik pada
dirinya sendiri, kontradiktif dan bertentangan dengan Matan keyakinandan Cita-
cita Hidup Muhammadiyah pada point pertama : “Muhammadiyah adalah
Gerakan Islam dan Dakwah Amar Ma'ruf Nahi Munkar, beraqgidah Islam dan
bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, bercita-cita dan bekerja untuk
terwujudnya masyarakat utama, adil, makmur yang diridhoi Allah s.w.t. untuk
melaksanakan fungsi dan misi manusia sebagai hamba dan khaifah Allah di muka
bumi.”

Kedelapan, Pluralisme Agama dengan segala wacana turunannya,
kontradiktif dan bertentangan dengan MKCH kita, khususnya pada point ke-2 :
“Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam adalah agama Allah yang
diwahyukan kepada RasulNya, sejak Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa dan
seterusnya sampai kepada Nabi penutup Muhammad s.a.w. sebagai hidayah dan
rahmat Allah kepada umat manusia sepanjang masa, dan menjamin kesejahteraan
hidup materiil dan spiritual, duniawi dan ukhrawi.” Dalam masalah akidah dan
ibadah, umat Islam wajib bersikap eksklusif, dalam artian haram
mencampuradukkan antara akidah dan ibadah umat Islam dengan akidah dan
ibadah pemeluk agama lain.384

Al b L e Y5 AT U 0,46 i5T Y5 Okt u AT Y L0 iy
(6—1 : C)j}\g\ S)}M) R /L}j FQQ Gﬁ j\:}j & :)jj\.}:ui (:::T S[j

Kesembilan, Untuk mewujudkan kedamaian dan kerukunan dalam realitas
bangsa yang majemuk dan pluralistik, pedekatan “setuju dalam perbedaan” (agree
in disagree) yang digagas oleh Prof. A Mukti Ali lebih tepat dijadikan pilihan.
Pendekatan ini cukup ideal karena akan melahirkan sikap toleransi dan saling
menghormati. Dalam menjalankan berbagai kegiatan dakwah dan tabligh di

384 |ihat, Majelis Ulama Indonesia, Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia (Jakarta : MUI,

2005), hal. 58-66



SBaggian Kempat

Muhammadiyah, tentunya, kita sangat menjunjung prinsip tabsyir, islah dan
tajdid. Bagi sementara pihak di internal umat kita yang tak kenal lelah melakukan
propaganda “agama baru” pluralisme agama ataupun wacana-wacana liberalisasi
Islam, dekonstruksi syari’ah dan desakralisasi Al-Qur’an, pada umumnya, tak
pernah lepas dari dua kemungkinan : (1)tertipu (maghrur), terserang penyakit
syubuhat akut karena tidak melengkapi diri dengan niat ikhlas dan keterampilan
intelektual untuk melakukan integrasi dengan warisan klasik Islam; (2)menipu
(ittiba’ al-syahawat). Dalam tidak sedikit keadaan seseorang dengan kapasitas
intelektual yang terhormat dapat terjebak pada perkara-perkara pragmatis.Wallahu
A’lamu bi al-shawab.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

KESETARAAN GENDER :
KONSEP DAN DAMPAKNYA TERHADAP [SLAM
Oleh: Adian Husaini

Anggota Majelis Tabligh & Dakwah KhususPP Muhammadiyah
Periode 2005-2010

”Amerika Serikat juga memberikan pendanaan kepada berbagai
organisasi Muslim dan pesantren untuk mengangkat persamaan jender
dan anak perempuan dengan memperkuat pengertian tentang nilai-nilai
tersebut di antara para pemimpin perempuan masyarakat dan membantu
demokratisasi serta kesadaran jender di pesantren melalui pemberdayaan
pemimpin pesantren laki-laki dan perempuan.”  (Program Amerika
Serikat dalam mengembangkan paham kesetaraan gender. Lihat:
http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_depl
u-AS.html ).

“Mukhthi 'un man zhanna yawman anna li-asysyalabi diinaa --Adalah keliru, orang yang
menyangka, bahwa suatu hari, serigala punya agama. (Pepatah Arab).

Pada Hari Jumat, 18 Maret 2005, dunia Islam disuguhi satu tontonan yang ganjil.
Ketika itu, Amina Wadud, seorang feminis liberal, memimpin shalat Jumat di sebuah
Gereja Katedral di Sundram Tagore Gallery 137 Greene Street, New York. Wadud,
seorang profesor Islamic Studies di Virginia Commonwealth University, menjadi imam
sekaligus khatib, dalam salat Jumat yang diikuti sekitar 100 jamaah, laki-laki dan wanita.
Shaf laki-laki dan wanita bercampur. Sang Muazin pun seorang wanita, tanpa kerudung.

Amina Wadud adalah seorang feminis. la menulis buku berjudul Qur’an and
Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's Perspective (Diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia dengan judul Quran menurut Perempuan, (Jakarta: Serambi,
2001). Melalui bukunya, Wadud berusaha membongkar cara menafsirkan al-Quran
‘model klasik’ yang dinilainya menghasilkan tafsir yang bias gender, alias menindas
wanita. la tidak menolak al-Quran. Tetapi, yang dia lakukan adalah membongkar metode
tafsir klasik dan menggantinya dengan metode tafsir gaya baru yang dia beri nama
“Hermeneutika Tauhid”. Dengan metode tafsir gaya baru itu — meskipun al-Qurannya


http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html
http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html
http://www.usembassyjakarta.org/bhs/Laporan/indonesia_Laporan_deplu-AS.html

SBaggian Kempat

sama — maka produk hukum yang diperoleh juga sangat berbeda. Sebagaimana banyak
pemikir liberal lainnya, Wadud juga berpegang pada kaedah “relativisme tafsir.” Kata
Wadud, “Tidak ada metode tafsir Alquran yang benar-benar objektif. Masing-masing ahli
tafsir melakukan beberapa pilihan subjektif.” *

Salah satu ayat yang banyak digugat kaum feminis, misalnya, adalah soal
kepemimpinan dalam rumah tangga (QS 4:34). Mereka menolak jika ayat itu diartikan
sebagai keharusan laki-laki sebagai pemimpin rumah tangga. Kaum aktivis gender tidak
mengakui sifat kodrati wanita sebagai ibu rumah tangga (rabbatul bayt). Bagi mereka,
penempatan wanita sebagai penanggung jawab urusan rumah tangga adalah merupakan
konsep budaya, bukan hal yang kodrati. Amina Wadud menulis tentang hal ini:

“Seorang wanita yang lebih independen dan berwawasan luas mungkin akan lebih
baik dalam memimpin suatu bangsa menuju upaya masa depan mereka. Demikian
juga, seorang suami mungkin saja lebih sabar terhadap anak-anak. Jika tidak
selamanya, maka mungkin secara temporer, misalnya ketika istri jatuh sakit,
suami harus dibolehkan untuk melaksanakan tugas. Sebagaimana kepemimpinan
adalah bukan karakteristik abadi dari semua laki-laki, begitupun perawatan anak
bukan karakteristik abadi dari semua wanita.”

! Amina Wadud, Quran Menurut Perempuan, hal. 33. Tahun 2004, PSW UIN Yogya menerbitkan
sebuah buku berjudul Isu-Isu Gender dalam Kurikulum Pendidikan Dasar dan Menengah, yang
juga berpijak pada konsep relativisme Tafsir: ”Teks-teks keagamaan bukanlah sesuatu yang berdiri
sendiri dan terlepas dari konteksnya. Oleh karena itu, ia juga tidak bisa dipahami, kecuali dalam
relasinya dengan entitas lainnya. Pada tataran inilah pentingnya kita melihat kembali teks dan
pemahaman serta penafsirannya secara epistemologis dan hermeneutis. Bila ini sudah dilakukan,
maka penafsiran dan pemahaman ulang terhadap al-Quran dan hadis, terasa bukan sebagai sesuatu
yang tidak normal, tapi malah sebagai keniscayaan. Mengapa menjadi niscaya, karena pola
pemahaman keagamaan itu melibatkan dimensi kreatif manusia, maka tidak ada yang ’tabu” dalam
pemahaman keagamaan untuk ditelaah ulang, karena siapa tahu jika yang selama ini kita anggap
sebagai kebenaran dogma agama itu — dalam istilah Peter L. Berger dan Luckmann — adalah sesuatu
yang bersifat socially constructed belaka.” (hal. 2)

2 |bid, hal. 158. Praktik dan gagasan Amina Wadud ini kemudian dipuji-puji kaum liberal di
Indonesia. Husein Muhammad, seorang aktivis kesetaraan gender, mendukung keabsahan wanita
menjadi imam bagi laki-laki. Menurut Husein Muhammad, pandangan yang mengharamkan
wanita menjadi imam salat bagi laki-laki, muncul dari masyarakat yang memiliki budaya patriarki.
la menulis: “Maka kehadiran dan penampilan perempuan di hadapan laki-laki apalagi dalam
shalat, dianggap atau diyakini bisa mengganggu pikiran dan hati laki-laki pada umumnya.
Pandangan ini sesungguhnya muncul dari mainstream kebudayaan laki-laki atau yang seringkali
disebut pandangan kebudayaan patriarki.” (Lihat, Husein Muhammad, “Perempuan dalam Figh
Ibadah”, dalam buku Wacana Figih Perempuan dalam Perspektif Muhammadiyah, terbitan



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Amina Wadud adalah salah satu contoh feminis yang berusaha menerapkan
konsep “kesetaraan gender” dengan mengubah konsep-konsep Islam tentang wanita untuk
disesuaikan dengan nilai-nilai modern yang berlaku di dunia saat ini. Dalam
perspektifnya, banyak hukum Islam yang diterapkan selama ini di tengah masyarakat
Islam adalah hasil konstruksi kaum laki-laki. Karena itulah, dia ingin membuat konstruksi
hukum baru dalam perspektif dan kepentingan perempuan. Karena itulah, bukunya diberi
judul: Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective, atau
dalam bahasa Indonesianya: Quran Menurut Perempuan.

Paham ‘kebencian’

Jika ditelusuri, ide “gender equality” (kesetaraan gender) yang dianut oleh
Wadud dan kaum feminis lainnya, bersumber dari pengalaman Barat dengan pandangan
hidup sekular-liberal. Menurut Ratna Megawangi, ide kesetaraan gender ini bersumber
pada ideologi Marxis, yang menempatkan wanita sebagai kelas tertindas dan laki-laki
sebagai kelas penindas. Paradigma Marxis melihat institusi keluarga sebagai “musuh”
yang pertama-tama harus dihilangkan atau diperkecil perannya apabila masyarakat
komunis ingin ditegakkan, yaitu masyarakat yang tidak ada kaya-miskin, dan tidak ada
perbedaan peran antara laki-laki dan perempuan. Keluarga dianggap sebagai cikal-bakal
segala ketimpangan sosial yang ada, terutama berawal dari hubungan yang timpang antara
suami dan istri. Sehingga bahasa yang dipakai dalam gerakan feminisme mainstream
adalah bahasa baku yang mirip dengan gerakan kekiri-kirian lainnya. Yaitu, bagaimana
mewujudkan kesetaraan gender melalui proses penyadaran bagi yang tertindas,
pemberdayaan kiaum tertindas, dan sebagainya. *

Menurut Ratna, agenda feminis mainstream, semenjak awal abad ke-20, adalah
bagaimana mewujudkan kesetaraan gender secara kuantitatif, yaitu pria dan wanita harus
sama-sama (fifty-fifty) berperan baik di luar maupun di dalam rumah. Untuk mewujudkan
kesetaraan seperti itu, para feminis sampai sekarang masih percaya bahwa perbedaan
peran berdasarkan gender adalah karena produk budaya, bukan karena adanya perbedaan
biologis, atau perbedaan nature, atau genetis. Para feminis yakin dapat mewujudkannya
melalui perubahan budaya, legislasi, atau pun praktik-praktik pengasuhan anak. *

Perspektif Marxis inilah yang senantiasa melihat laki-laki dalam nuansa
kecurigaan. Di kalangan Muslim, ini bisa dilihat dalam cara pandang kaum feminis yang

Majelis Tarjih dan Pengembangan Pemikiran Islam PP Muhammadiyah Yogyakarta dan
Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka Jakarta, 2005), hal. 22)

3 Ratna Megawangi, Membiarkan Berbeda? (Bandung: Mizan, 1999), hal. 11.

# 1bid, hal. 9-10.



SBaggian Kempat

senantiasa melihat para mufassir atau fugaha dalam kacamata kecurigaan, bahwa mereka
menafsirkan ayat-ayat al-Quran atau hadits dalam kerangka melestarikan hegemoni atau
kepentingan laki-laki atas wanita. Para pendukung ide gender equality menolak
penafsiran yang bersifat tafadul, yang memberikan kelebihan kepada laki-laki atas dasar
jenis kelamin. Pada tahun 2003, sekelompok aktivis dan ulama yang tergabung dalam
Forum Kajian Kitab Kuning telah menerbitkan satu buku bertajuk “Wajah Baru Relasi
Suami-Istri: Telaah Kitab ‘Uqud al-Lujayn” yang memperjuangkan gender equality dan
menolak segala macam hukum yang mereka anggap bersifat diskriminatif terhadap
wanita. Menurut mereka, QS an-Nisa:34, harus diartikan, bahwa kelebihan itu bukanlah
karena jenis kelamin, tetapi karena prestasi yang dicapai oleh setiap orang tanpa melihat
jenis kelamin, apakah laki-laki atau wanita. Menurut para pendukung ide kesetaraan
gender ini, banyak ajaran agama yang selama ini ditafsirkan berdasarkan kepentingan
laki-laki, sehingga merugikan wanita. °

Semangat kebencian terhadap laki-laki juga tampak ditanamkan, misalnya, pada
buku yang diterbitkan oleh Pusat Studi Wanita UIN Yogyakarta, berjudul Isu-Isu Gender
dalam Kurikulum Pendidikan Dasar dan Menengah (2004). Pada sampul belakang buku
ini ditulis:

“Sudah menjadi keprihatinan bersama bahwa kedudukan kaum perempuan dalam
sejarah peradaban dunia, secara umum, dan peradaban Islam secara khusus, telah
dan sedang mengalami penindasan. Mereka tertindas oleh sebuah rezim laki-laki:
sebuah rezim yang memproduksi pandangan dan praktik patriakhisme dunia
hingga saat ini. Rezim ini masih terus bertahan hingga kini lantaran ia seakan-
akan didukung oleh ayat-ayat suci. Sebab itu, sebuah pembacaan yang mampu
mendobrak kemapanan rezim laki-laki ini merupakan kebutuhan yang sangat
mendesak saat ini untuk dilakukan.”

Karena berangkat dari semangat ’kebencian’ dan ’dendam’ inilah maka para
pengusung dan pengasong paham kesetaraan gender ini terkadang menjadi gelap mata
dan membabi buta dalam upaya merombak hukum-hukum Islam. Mereka memandang
hukum-hukum Islam yang membeda-bedakan antara laki-laki dan wanita perlu ditinjau
kembali, karena hal itu termasuk dalam kategori ”bias gender” dan menindas perempuan.
Seperti sedang melampiaskan ’dendamnya’ buku Isu-Isu Gender dalam Kurikulum
Pendidikan Dasar dan Menengah terbitan PSW UIN Yogya ini pun lalu membongkar

® M. Idrus Ramli (ed.), Menguak Kebatilan dan Kebohongan Sekte FK3, Rabithah Ma’ahid
Islamiyah Cabang Pasuruan, Pasuruan, 2004. Buku yang ditulis para kyai muda NU Jawa Timur
ini dengan serius membongkar berbagai kekeliruan dan kepalsuan pendapat aktivis “Kesetaraan
Gender” yang tergabung dalam forum FK3.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

ajaran-ajaran Islam yang sudah final dan selama ini sudah diterima oleh kaum Muslimin
sebagai satu [jma’ dari generasi ke generasi. Hampir tidak ada aspek hukum yang luput
dari gugatan kaum aktivis gender dari UIN Yogya. Dalam aspek ibadah misalnya,
dipersoalkan: mengapa azan harus dilakukan oleh laki-laki; mengapa wanita tidak boleh
menjadi imam shalat bagi laki-laki; mengapa dibedakan cara mengingatkan imam yang
salah bagi makmum laki-laki dan makmum wanita; mengapa shaf wanita harus di
belakang; mengapa imam dan khatib shalat Jumat harus laki-laki.

Masih dalam aspek ibadah, digugat juga persoalan pembedaan jumlah kambing
agidah bagi anak laki-laki dan wanita. Dalam masalah haji, digugat keharusan wanita
ditemani oleh mahramnya, sedangkan laki-laki tidak. Juga, dipersoalkan pembedaan
pakaian ihram bagi jamaah haji laki-laki dan wanita. Dalam urusan rumah tangga, digugat
keharusan istri untuk meminta izin suami jika hendak keluar rumah. Dalam masalah
pernikahan, misalnya, digugat juga ketiadaan hak talak bagi wanita. ”Talak seharusnya
merupakan hak suami dan istri, artinya kalau memang suami berbuat salah (selingkuh),
istri punya hak mentalak suami.” (hal. 175). Tak hanya itu, buku ini juga menggugat
tugas seorang Ibu untuk menyusui dan mengasuh anak-anaknya. Ditulis dalam buku ini:

”Seorang Ibu hanya wajib melakukan hal-hal yang sifatnya kodrati seperti
mengandung dan melahirkan. Sedangkan hal-hal yang bersifat diluar qodrati itu
dapat dilakukan oleh seorang Bapak. Seperti mengasuh, menyusui (dapat diganti
dengan botol), membimbing, merawat dan membesarkan, memberi makan dan
minum dan menjaga keselamatan keluarga.” (hal. 42-43).

Beginilah cara berpikir kaum gender di lingkungan UIN Yogya. Kita bisa
bertanya kepada kaum gender itu, jika menyusui anak bukan tugas wanita, lalu untuk apa
Allah mengaruniai wanita dengan sepasang payudara? Bukankah sudah begitu banyak
penelitian yang menyebutkan manfaat Air Susu Ibu (ASI) bagi si bayi, bagi si ibu, dan
juga bagi hubungan psikologis antara bayi dan ibunya. Tapi, dengan alasan ’kesetaraan
gender’, tugas menyusui bagi wanita itu ditolak dan dinyatakan sebagai kewajiban
bersama antara bapak dan ibu. Jika perlu, anak disusui dengan botol.

Fenomena Barat dan Kristen

Di dalam buku berjudul Pengantar Kajian Gender terbitan PSW-UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta (2003) dikutip sejumlah definisi gender:

”Di dalam Women'’s Studies Encyclopedia dijelaskan bahwa gender adalah suatu
konsep kultural yang berupaya membuat perbedaan (distinctition) dalam hal
peran, perilaku, mentalitas, dan karakteristik emosional antara laki-laki dan
perempuan yang berkembang di dalam masyarakat. Ini senada dengan apa yang
diungkapkan oleh Hillary M. Lips dalam bukunya yang terkenal Sex and Gender:



SBaggian Kempat

An Introduction sebagaimana dikutip Nasaruddin Umar (1999), gender adalah
harapan-harapan budaya terhadap laki-laki dan perempuan (cultural expectations
for women and men).” (hal. 54).

Para pegiat gender ini biasanya menggugat apa yang mereka sebut sebagai budaya
patriarki dalam masyarakat, sebagaimana ditulis dalam buku terbitan PSW-UIN Jakarta:
”Di dalam budaya patriarki ini, bidang-bidang politik, ekonomi, pendidikan, hukum,
agama, dan juga di ranah domestik senantiasa dikuasai laki-laki. Sebaliknya, pada waktu
yang sama, perempuan terpinggirkan karena perempuan dianggap atau diputuskan tidak
layak dan tidak mampu untuk bergelut di bidang-bidang tersebut.” (hal. 60).

Jika ditelaah, sebenarnya, cara pandang ‘gender equality’ tidak terlepas dari latar
belakang sejarah peradaban Barat yang di masa lalu berlaku sangat kejam terhadap
wanita. Belakangan, mereka kemudian bergerak dari satu kutub ekstrim ke kutub ekstrim
lain dalam memperlakukan wanita. Philip J. Adler, dari East Carolina University, dalam
bukunya World Civilizations, (terbit tahun 2000), menggambarkan bagaimana kekejaman
Barat dalam memandang dan memperlakukan wanita. Sampai abad ke-17, di Eropa,
wanita masih dianggap sebagai jelmaan setan atau alat bagi setan untuk menggoda
manusia. (Mungkin ini terpengaruh oleh konsep Kristen tentang Eva yang digoda oleh
Setan sehingga menjerumuskan Adam) Sejak awal penciptaannya, wanita memang sudah
tidak sempurna. Mengutip seorang penulis Jerman abad ke-17, Adler menulis: It is a fact
that women has only a weaker faith (In God). Adalah fakta bahwa wanita itu lemah dalam
kepercayaannya kepada Tuhan. Dan itu, kata mereka, sesuai dengan konsep etimologis
mereka tentang wanita, yang dalam bahasa mereka disebut ‘female’ berasal dari bahasa
Yunani ‘femina’. Kata ‘femina’ berasal dari kata ‘fe’ dan ‘minus’. ‘Fe’ artinya ‘fides’,
‘faith’ (kepercayaan atau iman). Sedangkan ‘mina’ berasal dari kata ‘minus’, artinya
‘kurang’. Jadi ‘femina’ artinya ‘seseorang yang imannya kurang’ (one with less faith).
Karena itu, kata penulis Jerman abad ke-17 itu: Therefore, the female is evil by nature.
(Karena itu, wanita memang secara alami merupakan makhluk jahat).

Masyarakat Barat seperti terjebak dalam berbagai titik ekstrim dan lingkaran
setan yang tiada ujung pangkal dalam soal nilai. Mereka berangkat dari satu titik ekstrim
ke titik ekstrim lainnya. Dalam kasus homoseksual, dulu mereka memperlakukan mereka
dengan sangat kejam dan sadis. Robert Held, dalam bukunya, Inquisition, (Florence:
Bilingual publishers, 1985), memuat foto-foto dan lukisan-lukisan yang sangat
mengerikan tentang kejahatan Inquisisi yang dilakukan tokoh-tokoh Gereja ketika itu. Dia
paparkan lebih dari 50 jenis dan model alat-alat siksaan yang sangat brutal, seperti

® Philip J. Adler, World Civilization, (Belmont: Wasworth, 2000), hal. 289.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

pembakaran hidup-hidup, pencungkilan mata, gergaji pembelah tubuh manusia,
pemotongan lidah, alat penghancur kepala, pengebor vagina, dan berbagai alat dan model
siksaan lain yang sangat brutal. Ironisnya lagi, sekitar 85 persen korban penyiksaan dan
pembunuhan adalah wanita. Antara tahun 1450-1800, diperkirakan antara dua-empat juta
wanita dibakar hidup-hidup di dataran Katolik maupun Protestan Eropa. Dalam buku ini
juga digambarkan, bahwa pelaku homoseksual digergaji hidup-hidup. Dalam kasus
gerakan feminisme Barat juga terjebak ke dalam titik-titik ekstrim. Jika dulu mereka
menindas wanita habis-habisan, maka kemudian mereka memberikan kebebasan tanpa
batas kepada wanita.

Kaum feminis juga berusaha keras bagaimana agar gerakan mereka mendapatkan
legitimasi dari Bible. Mereka tidak lagi menulis God, tetapi juga Goddes. Sebab,
gambaran Tuhan dalam agama mereka adalah Tuhan maskulin. Mereka ingin Tuhan yang
perempuan. Dalam buku “Feminist Aproaches to The Bible”, seorang aktivis perempuan,
Tivka Frymer-Kensky, menulis makalah dengan judul: “Goddesses: Biblical Echoes”.
Aktivis lain, Pamela J. Milne, mencatat, bahwa dalam tradisi Barat, Bible manjadi sumber
terpenting bagi penindasan terhadap perempuan. Tahun 1895, Elizabeth Cady Stanton
menerbitkan buku The Women’s Bible, dimana ia mengkaji seluruh teks Bible yang
berkaitan dengan perempuan. Kesimpulannya, Bible mengandung ajaran yang
menghinakan perempuan, dan dari ajaran inilah terbentuk dasar-dasar pandangan Kristen
terhadap perempuan. Berikutnya, Stanton berusaha meyakinkan, bahwa Bible bukanlah
kata-kata Tuhan, tetapi sekedar koleksi tentang sejarah dan mitologi yang ditulis oleh
kaum laki-laki. Sebab itu, perempuan tidak memiliki kewajiban moral untuk mengikuti
ajaran Bible. Para tokoh agama Kristen kemudian memandang karya Elizabeth C. Stanton
sebagai karya setan. ’

Pemberontakan besar dalam soal posisi dan peran wanita dalam Kristen dilakukan
oleh Dan Brown melalui novelnya “The Da Vinci Code”. Novel ini menggugat asas ajaran
Kristen, yakni persepsi tentang Jesus sebagai Tuhan. Brown berusaha meyakinkan jutaan
pembaca novel ini, bahwa Jesus telah menikahi Mary Magdalena dan mempunyai
keturunan. Bukan hanya itu, Jesus juga mewariskan Gerejanya kepada Magdalena dan
bukan kepada St. Peter, seperti dipercayai kaum Kristen saat ini. Brown menyodorkan
data dari Injil Philip, bahwa Jesus memang mengawini Mary Magdalena dan mempunyai
anak keturunan. Di Gospel of Philip tertulis: “And the companion of the Saviour is Mary
Magdalene. Christ loved her more than all the disciples and used to kiss her often on her
mouth. The rest of the disciples were offended by it and expressed disapproval. They said
to him, “Why do you love her more than all of us?”

" Phyllis Trible (et.al.), Feminist Aproaches to The Bible, (Washington: Biblical Archeology

Society, 1995).



SBaggian Kempat

Jadi, kata Bible ini, Jesus mempunyai pasangan bernama Mary Magdalena
dan terbiasa mencium Magdalena di bibirnya. Jesus mencintai Magdalena lebih
dari pengikutnya yang lain, sehingga menyulut rasa iri hati. Itulah yang akhirnya
memicu pelarian Mary Magdalena dari Jerusalem ke Perancis dengan bantuan
orang-orang Yahudi. Martin Lunn, melalui bukunya, Da Vinci Code Decoded
(diterjemahkan ke bahasa Indonesia oleh Isma B. Koesalamwardi), mengungkap
sejumlah bukti tambahan tentang perkawinan Jesus dengan Mary Magdalena.

Dalam diskursus “gender equality” saat ini, wacana tentang pewarisan
Gereja oleh Jesus kepada seorang wanita tentu saja sangat menarik. Sebab, hingga
Kini, Gereja Katolik tetap tidak mengizinkan wanita ditahbiskan menjadi pelayan
gereja. Hingga kini, wanita menjadi warga ‘kelas dua’ dalam Gereja Katolik.
Menyusul perdebatan sengit masalah ini, tahun 1994, Paus Yohannes Paulus Il
mengeluarkan deklarasi “Ordinatio Sacerdotalis” yang menegaskan: “Gereja tidak
mempunyai otoritas untuk memberi tahbisan imam kepada wanita dan bahwa
keputusan ini harus ditaati oleh semua umat beriman.”

Begitu juga dengan doktrin “larangan menikah bagi pastor” (celibacy),
masih tetap dipertahankan, meskipun sekarang mulai banyak teolog Katolik yang
menggugat larangan kawin ini. Prof. Hans Kung, misalnya, melalui bukunya, The
Catholic Church: A Short History (New York: Modern Library, 2003), menyebut
doktrin celibacy bertentangan dengan Bible (Matius, 19:12, 1 Timotius, 3:2).
Doktrin ini, katanya, juga menjadi salah satu sumber penyelewengan seksual di
kalangan pastor. Pendukung novel Dan Brown tentu akan setuju dengan gagasan
Prof. Hans Kung dan ide bolehnya wanita menjadi pastor. Logikanya, jika Jesus
saja kawin dan mewariskan Gerejanya kepada wanita, maka mengapa pengikutnya
dilarang kawin dan melarang wanita menjadi pastor.

Hermeneutika feminis

Sebagaimana disebutkan sebelumnya, salah satu cara pemberontakan kaum
feminis terhadap doktrin-doktrin Kristen yang dinilai menindas wanita adalah dengan
merombak metode penafsiran Bible, yang dikenal sebagai metode hermeneutika feminis.
Kaum feminis Kristen menggunakan metode ini untuk mengubah ketentuan-ketentuan
agama Kristen yang mereka pandag menindas kaum wanita. Sebuah buku berjudul
Metode Penafsiran Alkitab, yang ditulis Dr. A.A. Sitompul dan Dr. Ulrich Beyer,
menjelaskan masalah hermeneutika kaum feminis ini.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Berikut ini ringkasan hermeneutika feminis yang disarikan dalam buku tersebut.
Dijelaskan, bahwa metode penafsiran ala feminisme memang belakangan ini berkembang
di kalangan Kristen. Asumsi utama yang muncul disebabkan teks Alkitab yang ditulis
dalam konteks budaya patriarkal yang diterjemahkan dan ditafsirkan dalam budaya
patriarkal pula. Konteks patriarkal ini telah menyebabkan wanita menjadi
terdehumanisasi dan menjadi terpinggirkan, serta memperlakukan mereka sebagai warga
kelas dua yang inferior. Semua penafsiran feminis berusaha mengurangi sistem patriarkal
tidak saja teks Alkitabiah tetapi juga tradisi teologi yang didasarkan pada teks patriarkal.

Prinsip hermeneutika feminis: (1) Semua kritik feminis menempatkan
kepentingan ekstrim terhadap kesadaran feminis, termasuk di dalamnya pengalaman unik
sebagai suatu cara memahami kitab suci. Kesadaran mendalam adalah tentang kesamaan
dan keseimbangan, serta tuntutan memperlakukan wanita sama dengan pria, (2) Semua
wanita adalah manusia seutuhnya, (3) Karena wanita telah menemukan penafsiran
tradisional mengenai identitas mereka dengan teratur bertentangan dengan kesadaran
identitas mereka dan pengalaman sendiri, kriteria dasar untuk menghakimi wanita adalah
pengalaman wanita itu sendiri.

Dalam analisis Fiorenza, yang terjadi selama ini adalah pelecehan terhadap
wanita dengan memakai teks Alkitab sebagai alat untuk menghadang perjuangan wanita
menuju kebebasan. Karena itu, suatu hermeneutika feminis menentang kuasa teks
patriarkal dan pemakaian mereka sebagai alat menentang perjuangan wanita. Dia lalu
mengusulkan lima unsur kunci dalam hermeneutika feminis: (1) Kritik feminis harus
menerima suatu bentuk kecurigaan penerimaan wibawa Alkitab; (2) Kritik feminis harus
mengevaluasi lebih daripada koreksi. Artinya, banyak teks dan penafsiran harus ditolak
jika teks-teks tersebut diabadikan dan mensahkan struktur patriarkal; (3) Penafsiran
adalah terpisah dari proklamasi atau pemberitaan Firman Tuhan. Teks atau tradisi yang
mengabadikan struktur penindasan patriarkal dilarang diproklamasikan sebagai “firman
Allah” untuk bangsa-bangsa pada masa kini. Sebelum teks diterjemahkan dengan bahasa
yang inklusif, suatu proses seleksi yang cermat harus dilakukan; (4) Teks yang
mengabadikan dan mengesahkan struktur patriarkal akan penindasan harus diubah.
Hermeneutika ini bertujuan untuk merekonstruksi kemurnian dan sejarah Kristen mula-
mula dari perspektif wanita; (5) Penafsiran harus meliputi perayaan dan ritus,
mengaktualisasikan teks kepada situasi masa kini. Cerita Alkitab diceritakan kembali dari
perspektif imajinasi feminis, khususnya sisa-sisa non-patriarkal.

Jadi, yang penting dalam penafsiran feminisme adalah bagaimana teks Alkitab
ditafsirkan secara benar tanpa melupakan nilai kemanusiaan seutuhnya. Untuk itu



SBaggian Kempat

diperlukan studi kritis secara sastra Alkitab maupun dari perspektif yang lain agar
penafsiran itu berlangsung secara tepat. ®

Menjiplak Metode Bibel

Jika ditelaah, banyak metode penafsiran kaum feminis terhadap al-Quran
sebenarnya merupakan jiplakan terhadap metodologi serupa kaum feminis dalam Kristen
dalam menafsirkan Bibel. Di sini ada dua masalah yang perlu ditelaah dengan cermat.
Pertama, validitas dan kebenaran konsep ‘gender equality’ itu sendiri. Kedua, perbedaan
sifat antara teks Al-Quran dan teks Bible.

PERTAMA, masalah konsep ‘gender equality’ yang digagas kaum feminis
dalam masyarakat Islam — seperti Amina Wadud, Musdah Mulia, dan sebagainya — saat
ini sudah terbukti merupakan konsep yang kebablasan dan membubarkan syariat Islam.
Konsep ini berangkat dari ideologi Marxis yang tidak menerima perbedaan fithri dan
jasadiah antara laki-laki dan wanita. Padahal, jika ditelaah, kaum feminis itu sendiri tidak
konsisten dalam menyikapi pembedaan (diskriminasi) antara pria dan wanita.

Dalam lapangan olah raga, misalnya, kaum feminis tidak memprotes diskriminasi
gender. Tetapi, dalam lapangan ibadah, mereka menolak. Olah raga merupakan contoh
yang jelas, bahwa pria dan wanita memang berbeda. Cabang olah raga tinju, sepakbola,
gulat, bulun tangkis, dan sebagainya, membedakan antara kelompok wanita dan kelompok
pria. Wanita ditempatkan dalam kelas yang lebih rendah dari kelas pria. Kaum feminis
tidak protes dan meminta agar dalam cabang-cabang olah raga itu mereka disejajarkan
dengan pria. Mereka tidak merasa terhina dengan diskriminasi semacam itu. Tetapi, orang
seperti Amina Wadud, merasa terhina karena tidak boleh khutbah Jumat dan dalam shaf
shalat harus berada di belakang laki-laki.

Jika konsep ‘gender equality’ dijadikan sebagai standar berpikir dalam
menafsirkan teks al-Quran, maka akan terjadi perombakan hukum Islam secara besar-
besaran. Itulah, misalnya, yang dilakukan oleh Musdah Mulia dan kawan-kawan. Tahun
2004, Tim Pengarusutamaan Gender Departemen Agama Republik Indonesia
menerbitkan sebuah buku bertajuk “Pembaruan Hukum Islam: Counter Legal Draft
Kompilasi Hukum Islam”. Buku ini telah menjadi perdebatan hebat di Indonesia, sebab
untuk pertama kali dalam sejarah Indonesia, sekelompok cendekiawan dari kalangan
Muslim yang concern terhadap masalah gender equality dan berada di bawah naungan
Departemen Agama mengeluarkan legal draft yang sangat kontroversial. Diantara pijakan
pembuatan buku ini ialah paham Pluralisme Agama, disamping konsep gender equality.

8 A A. Sitompul dan Ulrich Beyer, Metode Penafsiran Alkitab, (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2005), hal. 337-340.

448



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Beberapa pasal yang menimbulkan kontroversi hebat diantaranya: Pertama,
bahwa asas perkawinan adalah monogami (pasal 3 ayat 1), dan perkawinan di luar ayat 1
(poligami) adalah tidak sah dan harus dinyatakan batal secara hukum (pasal 3 ayat 2).
Kedua, batas umur calon suami atau calon istri minimal 19 tahun (pasal 7 ayat 1). Artinya,
perkawinan yang dilakukan oleh laki-laki dan wanita di bawah usia tersebut — meskipun
keduanya sudah baligh — tetap dinyatakan tidak sah. Ketiga, perkawinan beda agama
antara muslim atau muslimah dengan orang non muslim disahkan (pasal 54). Keempat,
calon suami atau istri dapat mengawinkan dirinya sendiri (tanpa wali), asalkan calon
suami atau istri itu berumur 21 tahun, berakal sehat, dan rasyid/rasyidah. (pasal 7 ayat
2). Kelima, ijab-gabul boleh dilakukan oleh istri-suami atau sebaliknya suami-istri.
(pasal 9). Keenam, masa iddah bukan hanya dimiliki oleh wanita tetapi juga untuk laki-
laki. Masa iddah bagi laki-laki adalah seratus tiga puluh hari (pasal 88 ayat 7(a)).
Ketujuh, talak tidak dijatuhkan oleh pihak laki-laki, tetapi boleh dilakukan oleh suami
atau istri di depan Sidang Pengadilan Agama (pasal 59). Kedelapan, bagian waris anak
laki-laki dan wanita adalah sama (pasal 8 ayat 3, bagian Kewarisan).

Konsep kesetaraan gender adalah salah satu agenda penting dari Liberalisasi
Islam. Seperti ditulis Budhy Munawar-Rachman, aganda-agenda Islam Liberal dalam
masalah kesetaraan gender adalah: (1) Menciptakan kondisi perempuan yang memiliki
kebebasan memilih (freedom of choice) atas dasar hak-haknya yang sama dengan laki-
laki, (2) Perempuan tidak dipaksa melulu menjadi ibu rumah tangga, dimana ditekankan
bahwa inilah tugas utamanya (bahkan kodrat) sebagai perempuan. °

KEDUA, masalah perbedaan sifat antara teks al-Quran dan teks Bible. Perbedaan
sifat yang mendasar antara teks al-Quran dan Bibel ini biasanya diabaikan oleh kaum
feminis. Metode kontekstualisasi yang mengabaikan teks biasa dilakukan dalam tradisi
Bible, karena teks Bible memang bukan merupakan teks wahyu. Dalam buku berjudul
Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, karya David J. Hesselgrave dan Edward
Rommen (terj. Stephen Suleeman), yang diterbitkan oleh penerbit Kristen, BPK,
dijelaskan tentang perbedaan antara karakter teks Bible dengan teks al-Quran. Ditulis
dalam buku ini:

“Para pelaku kontekstualisasi Islam diperhadapkan dengan serangkaian masalah
yang unik. Apakah yang dapat dilakukan terhadap kitab yang “dibuat di sorga”
dalam bahasa Allah dan tidak mengakui unsur manusia sedikit pun? Kitab itu
boleh disampaikan, ditafsirkan, dikhotbahkan, diajarkan, dihafalkan, namun tidak

® Budhy Munawar Rachman, “Penafsiran Islam Liberal atas Isu-isu Gender dan Feminisme di
Indonesia”, dalam Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam Islam, (PSW
IAIN Sunan Kalijaga, McGill-ICIHEP, Pustaka Pelajar, 2002), hal. 75.



SBaggian Kempat

boleh diterjemahkan. Orang Islam berkata bahwa Quran yang diterjemahkan ke

dalam bahasa lain bukanlah Quran yang sesungguhnya.” 1°

Dalam keyakinan kaum Muslim, al-Quran — lafadz dan maknanya — adalah dari
Allah. Tidak ada campur tangan manusia. Termasuk dari Nabi Muhammad saw sendiri.
Karena Rasulullah saw senantiasa memisahkan, mana yang merupakan teks al-Quran
yang berasal dari wahyu, dan mana yang ucapan beliau sendiri (hadits Nabi). Dalam buku
Kontekstualisasi itu juga disimpulkan keyakinan kaum Muslimin seperti itu:

“Memang Allah telah berbicara melalui sejumlah nabi, tetapi dalam menyatakan
firman-Nya kepada Nabi Muhammad, la memberikan firkman-Nya yang terakhir.
Firman itu adalah firman Allah, Nabi Muhammad hanyalah penerima atau
pencatat yang pasif. Pikiran, hati, perasaannya — tak satu pun dari semua ini yang
masuk ke dalam pencatatan kata-kata al-Quran. Al-Quran adalah firman Allah
yang kekal dan tidak dibuat, yang telah ada sepanjang masa sebagai ungkapan
kehendak-Nya. Lebih lanjut, mengingat kerusakan yang dialami pernyataan-
pernyataan sebelumnya, Allah berusaha menjamin bahwa pernyataan akhir ini

tidak akan rusak sampai selamanya.” **

Dalam kondisi al-Quran sebagai teks wahyu, maka hampir menutup
kemungkinan adanya kontekstualisasi. Di kalangan Kristen, menurut buku ini, hampir
tidak ada orang Kristen yang yang berpikiran mirip dengan orang Islam, yakni bahwa teks
Bible adalah sepenuhnya merupakan teks wahyu. Hills (1956), misalnya, berpikir tentang
pelestarian Alkitab oleh Allah melalui Gereja Yunani, dengan menjadikan teks Byzantium
sebagai ‘Textus Receptus’ (Teks yang umumnya diterima), dan kemudian terjemahannya
ke dalam bahasa Inggris dikenal sebagai King James Version (1611). Karena itu, Bible
King James Version dianggap sebagai satu-satunya terjemahan dalam bahasa Inggris yang
berwibawa. 12

Tentang klaim Hills semacam itu, buku ini memberi komentar:

“Meskipun motivasi Hills baik, jelas bahwa pandangannya jauh melampaui
tuntutan Alkitab dan kekristenan historis tentang kewibawaan Alkitab.

10 David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model,
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), hal. 169.

1 Ibid, hal. 168.

12 King James di sini adalah Raja Inggris yang dikenal dengan nama Stuart King James VI of
Scotland, dan menjadi King James | of England. Dia seorang yang kontroversial. Pada satu sisi,
atas jasanya memelopori penulisan Bible “King James Version”, ia sangat dihormati dan
mendapatkan julukan yang sangat mulia sebagai “Defender of Faith”, “Sang Pembela Agama”.
Namun, sejarawan Barat, seperti Philip J. Adler, menyebutnya sebagai seorang yang arogan dan
pelaku homoseks yang terang-terangan (blatant homosexual).



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Pandangannya sangat terbuka terhadap kritik dari dalam dan dari luar tradisi
Kristen. Lagi pula pandangan ini hampir menutup kemungkinan untuk
kontekstualisasi.”” **

Berbeda dengan al-Quran, Bible memang ditulis oleh para penulis Bible, yang
menurut konsep Kristen, mendapat inspirasi dari Tuhan. Meskipun demikian, diakui,
bahwa unsur-unsur personal dan budaya berpengaruh terhadap para penulis Bible. Karena
yang dianggap merupakan wahyu Tuhan adalah makna dan inspirasi dalam Bible — dan
bukan teks Bible itu sendiri — maka kaum Kristen tetap menganggap terjemahan Bible
dalam bahasa apa pun adalah firman Tuhan (dei verbum). Dalam tradisi penafsiran Bible,
sebagian teolog melalukan kontekstualisasi yang ekstrim, seperti Bultmann, yang
menganggap Bible sebagai mitos. Dengan ini, hampir setiap bentuk kontekstualisasi
adalah mungkin, karena ada banyak cara untuk memahami sejarah. **

Dengan karakter Bible semacam itu, maka para pengaplikasi hermeneutika untuk
al-Quran senantiasa -- baik secara terbuka atau tidak -- berusaha menempatkan posisi dan
sifat teks al-Quran sebagaimana halnya teks Bible. Bahwa, teks al-Quran adalah teks
budaya, teks yang sudah memanusiawi, dan sebagainya. Salah satu pelopor usaha ini
adalah Nasr Hamid Abu Zayd, yang terkenal dengan pendapatnya bahwa al-Quran adalah
‘produk budaya’ (muntaj tsaqgafi/cultural product). *°

13 David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, hal.
174-175.

14 Tentang perbedaan antara al-Quran dan Bible, Dr. C. Groenen OFM membuat deskripsi menarik:
Bahwa Bible (yang diperkirakan ditulis antara kurun waktu sekitar tahun 40-120 M) merupakan
kitab suci yang diinspirasikan oleh Allah. “Kadang-kadang “inspirasi” itu diartikan seolah-olah
Allah “berbisik-bisik “ kepada penulis. Seolah-olah Allah mendiktekan apa yang harus ditulis. Lalu
orang berkata bahwa Kitab Suci mirip dengan “suatu rekaman”. Boleh jadi saudara-saudara
muslimin dapat memahami kiasan macam itu sehubungan dengan Al-Quran. Tetapi ucapan itu
kurang tepat kalau dipakai sehubungan dengan Alkitab umat Kristen. Sejarah terbentuknya Alkitab
memustahilkan kiasan macam itu. Adakalanya orang sampai menyebut Kitab Suci sebagai “surat
Allah kepada umat-Nya”. Tetapi pikiran itu sedikit kekanak-kanakan dan tidak sesuai dengan
kenyataan. Tidak dapat dikatakan bahwa (semua) penulis suci “mendengar suara Allah yang
mendiktekan” sesuatu. Mereka malah tidak sadar bahwa sedang menulis Kitab Suci!” (C. Groenen,
Pengantar ke dalam Perjanjian Baru, (Yogyakarta: Kanisius, 1984), hal. 19-37.

15 Michael Cook, dalam bukunya, The Koran: A Very Short Introduction, (2000:44), mengutip
pendapat Nasr Hamid — yang dia tulis sebagai “a Muslim secularist” — tentang al-Quran sebagai
produk budaya: “If the text was a message sent to the Arabs of the seven century, then of necessity
it was formulated in a manner which took for granted historically specific aspects of their language
and culture. The Koran thus took shape in human setting. It was a * cultural product’ — a phrase
Abu Zayd used several times, and which was highlighted by the Court of Cassation when it
determined him to be an unbeliever. (Pendapat Lester dan Cook dikutip dari buku The History of
the Qur’anic Text, From Revelation to Compilation: A Comparative Study with the Old and New

Testament, karya Musfafa A’zhami (Leicester: UK Islamic Academy, 2003), hal. 8-9.



SBaggian Kempat

Dengan menempatkan posisi teks al-Quran setara dengan teks Bible, dan
memasukkan unsur konteks budaya dan sosial dalam penafsiran teks al-Quran, maka yang
terjadi adalah pembuangan makna asal teks itu sendiri. Jika al-Quran diakui sebagai teks
wahyu, maka makna yang dikandungnya adalah makna universal. Dan penafsiran al-
Quran harus berangkat dari pemahaman terhadap makna teks itu sendiri. Sebaliknya,
metodologi kontekstualisasi yang dilakukan para pengaplikasi hermeneutika al-Quran,
justru akhirnya lebih berpegang pada konteks dengan meninggalkan teks wahyu itu
sendiri.

Sebagai contoh, larangan pernikahan wanita muslimah dengan pria hon-Muslim
dalam QS Mumtahanah:10, yang dengan tegas menyatakan:

“Hai orang-orang yang beriman, apabila datang berhijrah
kepadamu perempuan-perempuan beriman, maka hendaklah kamu uji
(keimanan) mereka. Allah lebih mengetahui tentang keimanan mereka;
maka jika kami telah mengetahui bahwa mereka (benar-benar) beriman,
maka janganlah kamu mengembalikan mereka kepada (suami-suami
mereka) orang-orang kafir. Mereka tiada halal bagi orang-orang kafir itu
dan orang-orang kafir itu tiada halal pula bagi mereka.”

Tetapi, dengan pendekatan kontekstualisasi, makna ayat tersebut bisa berubah
total. Aktivis gender dan Pluralisme Agama, Musdah Mulia, menulis tentang ayat ini:

“Jika kita memahami konteks waktu turunnya ayat itu, larangan ini sangat wajar

mengingat kaum kafir Quraisy sangat memusuhi Nabi dan pengikutnya.
Waktu itu konteksnya adalah peperangan antara kaum Mukmin dan kaum
kafir. Larangan melanggengkan hubungan dimaksudkan agar dapat
diidentifikasi secara jelas mana musuh dan mana kawan. Karena itu, ayat
ini harus dipahami secara kontekstual. Jika kondisi peperangan itu tidak
ada lagi, maka larangan dimaksud tercabut dengan dengan sendirinya."

Argumentasi “kontekstual” itu sangatlah lemah dan keliru. Dengan logika
semacam itu, maka ketika damai, seorang Muslimah halal menikah dengan laki-
laki kafir. Lalu, ketika perang, nikahnya jadi haram. Dan jika damai lagi, maka
nikahnya halal lagi. Bayangkan, nikahnya Yuni Shara dengan Henry Siahaan, atau
Deddy Corbuzier dengan Kalina. Kedua istri itu mengaku berAgama Islam. Ketika
Perang Muslim-Kristen meletus di Maluku, pada waktu pagi hari, maka

16 Musdah Mulia, Muslimah Reformis, (Bandung: Mizan, 2005), hal. 63.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

pernikahan mereka haram. Jika sore harinya sudah damai, maka pernikahan
mereka jadi halal. Sebab, halal-haramnya tergantung konteks, bukan tergantung
teks.

Argumentasi “kontekstual” semacam ini juga bisa menjadi pemikiran yang
“liar”. Contoh: “Mengapa daging babi diharamkan?” Maka, harus dilihat
konteksnya, bukan hanya teksnya. Secara sosio-ekonomis, daging babi haram,
karena babi adalah binatang langka di Arab ketika ayat itu diturunkan. Padahal,
babi saat ini adalah binatang yang paling menguntungkan jika diternakkan. Karena
itu, secara “kontekstual” sosio-ekonomis, ternak babi adalah halal saat ini, karena
sangat maslahat bagi umat Islam. Mengapa khamr haram? Secara kontekstual,
Arab adalah daerah panas. Maka, wajar khamr diharamkan. Jika konteksnya
berubah (udara dingin), khamr bisa saja halal.

Sepanjang sejarah Islam, banyak kondisi dimana kaum Muslim tidak
berperang dengan kaum kafir. Bahkan, selama 1200 tahun lebih, kaum Yahudi
hidup damai di dalam wilayah Islam. Tetapi, selama itu pula para ulama tidak
pernah berpikir, bahwa QS 60:10 itu ada kaitannya dengan peperangan, sehingga
halal saja muslimah menikah dengan laki-laki Yahudi, karena tidak ada
peperangan antara Yahudi dengan Muslim.

Contoh lain yang sangat fatal dalam penafsiran model konteks-sejarah
semacam ini dilakukan oleh seorang dosen Fakultas Syariah IAIN Semarang
dalam soal mahar. Rokhmadi, M.Ag., dosen Syariah IAIN Semarang itu, ditanya
tentang kasus perkawinan seorang laki-laki dengan wanita Minang, yang menurut
si penanya, maharnya justru diberikan oleh pihak wanita, bukan pihak laki-laki.
Maka dosen itu menjawab:

“Wajarlah mahar menjadi kewajiban pihak perempuan karena posisinya di
atas laki-laki dalam bersikap dan martabat keluarga. Maka saudara MH
Tidak perlu risau, susah, dan gelisah. Justru saudara beruntung tidak
dibebani Mahar. Terimalah, sebab ketentuan al-Quran (al-Nisa ayat 4)
tidak bersifat mutlak karena semata-mata dipengaruhi budaya di mana
Islam diturunkan.’

17 Lihat, Jurnal Justisia Fakultas Syariah IAIN Semarang, Edisi 28 Th.XI11/2005.



SBaggian Kempat

Penutup

Dari paparan terdahulu tampak bagaimana kecerobohan kaum feminis di
kalangan Muslim dalam menjiplak — sadar atau tidak — metodologi penafsiran
Bible di kalangan feminis Kristen. Mereka tidak menyadari akan hakekat
perbedaan sifat antara teks Bible dan teks al-Quran sehingga menyamakan begitu
saja metodologi penafsirannya. Kedua, mereka sendiri terjebak dalam ‘pra-
pemahaman’ subjektif dari konsep ‘gender equality’ sekular-liberal yang jelas-
jelas bukan merupakan produk peradaban Islam. ‘Keadilan’ menurut Islam,
misalnya, bukanlah sama-rata sama-rasa. Laki-laki dan wanita, bagaimana pun,
tidak sama.

Para pengusung paham kesetaraan gender ini mungkin lupa, bahwa syariat
Islam bersifat universal, yang bersifat lintas zaman dan lintas budaya, karena Nabi
Muhammad saw adalah Nabi yang diutus untuk seluruh manusia, bukan untuk
kaum atau bangsa tertentu sebagaimana Nabi Musa a.s. dan Nabi Isa a.s.

“’Dan tidaklah Kami mengutus kamu (Muhammad) kecuali kepada seluruh
manusia, sebagai pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, tetapi
sebagian besar manusia tidak mengetahuinya.’” (QS 34 :28).

Karena sifatnya yang universal inilah, maka akan sangat keliru jika dalam
penafsiran al-Quran justru dikedepankan metode kontekstual sejarah,
sebagaimana yang diterapkan oleh kaum Yahudi dan Kristen liberal. Harusnya,
para feminis itu membangun kerangka berfikirnya dari pandangan hidup Islam
(Islamic worldview), yang tersusun atas konsep-kosep dasar Islam tentang Tuhan,
manusia, kebenaran, ilmu, kenabian, wahyu, dan sebagainya. Jika worldview para
feminis itu sudah terkooptasi oleh ‘worldview’ bukan Islam, maka dia otomatis
akan meletakkan Islam dan al-Quran dalam kerangka pikir yang bukan Islam. Dan
itulah akibatnya. Mereka akhirnya berani meninggalkan dan membuat hukum-
hukum baru yang bertentangan dengan makna sebenarnya dari nash-nash al-Quran
dan Sunnah Rasul.

Para feminis menuduh para mufassir dan ulama figih laki-laki telah
menyusun tafsir dan kitab figih yang bias gender. Tuduhan itu tentu saja sangat
tidak benar. Bisa saja sebagian pendapat mereka keliru. Tetapi menuduh mereka
memiliki motif jahat untuk meindas wanita dan melestarikan hegemoni laki-laki



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

atas wanita, merupakan kecurigaan yang bias gender. Lagi pula, sepanjang sejarah,
telah lahir ulama-ulama wanita dalam berbagai bidang. Pendapat mereka tidak
berbeda dengan pendapat ulama laki-laki.

Sebagai contoh, ulama figih wanita terbesar, yakni Siti Aisyah r.a., tidak
berbeda pendapatnya dengan pendapat para sahabat laki-laki dalam berbagai
masalah hukum yang Kini digugat kaum feminis. Belum lama ini telah terbit
sebuah buku karya Sa’id Fayiz al-Dukhayyil, Mawsu’ah Figh ‘Aisyah Umm al-
Mu’minin, HayEtinE wa FighihE, (Dar al-Nafes, Beirut, 1993), yang menghimpun
pendapat-pendapat Siti Aisyah r.a. tentang masalah figih. Hingga kini, ribuan
ulama dan cendekiawan wanita Muslimah tetap masih aktif menentang ide-ide
ekstrim dari para feminis dari kalangan Muslim, yang terinspirasi atau
terhegemoni oleh pandangan hidup sekular-liberal atau Marxisme.

Yang diperlukan adalah satu perspektif yang benar dan ikhlas dalam
menerima pembagian peran yang diberikan oleh Allah SWT. Jika wanita diberikan
peran utama sebagai ‘rabbatul bayt’ (pengelola rumah tangga) dan laki-laki
sebagai pencari nafkah, hal itu bukanlah suatu penistaan terhadap wanita. Sebab,
dunia ini hanyalah satu ‘panggung sandiwara’. Setiap kita mengambil satu peranan
yang nantinya akan sama-sama dipertanggungjawabkan di Hari Kiamat. Maka,
ada baiknya, kita renungkan lagu berjudul ‘Dunia Ini Panggung Sandiwara’, yang
ditulis Taufiq Ismail tahun 1976, dan kemudian dipopulerkan oleh Ahmad Albar :

Dunia ini panggung sandiwara
Ceritanya mudah berubah

Kisah Mahabrata atau tragedi dari Yunani

Setiap insan dapat satu peranan
Yang harus kita mainkan
Ada peran yang wajar dan ada peran berpura-pura

Mengapa kita bersandiwara?

Peran yang kocak bikin kita terbahak-bahak



SBaggian Kempat

Peran bercinta bikin kita mabuk kepayang
Dunia ini penuh peranan

Dunia ini bagaikan jembatan kehidupan
Mengapa Kita bersandiwara?

Ya... Dunia ini adalah panggung sandiwara. Allah yang mengatur sesmuanya.
Setiap kita, laki-laki atau perempuan, mendapatkan peranan sesuai dengan
fitrahnya. Bahkan, ada manusia yang dulu diberi peranan sebagai budak. Ada yang
berperan sebagai manusia merdeka. Ada yang berperan sebagai manusia cacat,
bisu, dan tuli. Ada yang berperan sebagai orang pintar dan kaya. Allah SWT lebih
tahu apa fitrah manusia. Jika perempuan dipoligami, bukan dia sedang ditindas
oleh laki-laki. Karena di akhirat nanti, dia akan bertanggung jawab bagi dirinya
sendiri. Jika laki-laki berpoligami, maka tanggung jawabnya akan semakin berat
di dunia dan akhirat. la harus melaporkan tanggung jawabnya atas semua istrinya.

Jika perempuan menjadi ibu rumah tangga, bukan berarti dia lebih rendah
derajatnya dibandingkan perempuan yang menjadi menteri atau Presiden. Di
akhirat, perempuan yang menjadi menteri akan lebih berat tanggung jawabnya.
Dia bukan hanya harus melaporkan kepada Allah atas kehidupan rumah
tangganya, tetapi juga tanggung jawabnya sebagai menteri. Sebagai menteri,
belum tentu dia bahagia di dunia. Lihatlah, kadangkala, kita lihat untuk tersenyum
pun sudah sulit, karena dibelit berbagai permasalahan pekerjaan. Di akhirat, tentu
saja tanggung jawabnya semakin berat.

Karena itu, jika Allah tidak mewajibkan perempuan mencari nafkah, tidak
wajib shalat Jumat, dan sebagainya, bukan berarti Allah menghinakan perempuan.
Justru, Allah sayang kepada perempuan. Dengan diberikan beban yang sedikit,
perempuan sudah dapat menggapai pintu sorga. Jika kesaksian perempuan
dihargai setengah laki-laki dalam urusan kriminal, justru itu lebih meringankan
perempuan. Sebab, menjadi saksi bukanlah pekerjaan yang mengenakkan.
Tanggung jawabnya berat. Salah-salah sedikit bisa terseret menjadi tersangka.

Perspektif akhirat inilah yang harus digunakan dalam melihat berbagai
masalah, agar hati menjadi tenang dan bahagia. Jika tidak, maka seorang
perempuan dapat merasa terhina karena menyediakan minuman bagi suaminya.
Dia bisa berpikir, "Mengapa bukan dia yang melayani saya, padahal gaji saya lebih
besar dari dia?” Jika dia akan keluar rumah, dia merasa dibebani karena



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

diharuskan meminta izin kepada suaminya. Dia bisa berkata: ”Mengapa harus saya
meminta izin. Mengapa bukan suami yang minta izin?”

Gugatan-gugatan semacam ini akan semakin panjang untik dilontarkan.
Ketika konsep “’kesetaraan” ala Barat diyakini dan dijadikan sebagai "’framework”
dalam melihat segala aspek hubungan laki-laki dan perempuan, maka akan
bubarlah konsep keluarga dan sosial dalam Islam. Atau, apakah ini yang memang
dimaui oleh kaum Marxis dan kaum feminis liberal?

Harusnya para aktivis organisasi Islam bertanya pada hatinya yang paling
dalam, "Mengapa AS dan sekutu-sekutunya begitu royal memberikan bantuan
untuk merombak pemikiran dan tatanan keluarga kaum Muslim?”” Apakah mereka
begitu sayang kepada umat Islam dan secara tulus ikhlas menginginkan kemajuan
umat Islam?



SBaggian Kempat

HAK ASAST MANUSIA (HAM) DALAM PERSPEKSTIF ISLAM
Dr. Sofyan Anif
Wakil Bendahara Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah
& Rektor Universitas Muhammadiyah Surakarta (UMS)

Pendahuluan

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia (HAM)
pada Pasal 1 disebutkan bahwa Hak Asasi Manusia adalah seperangkat hak yang
melekat pada hakekat dan keberadaan manusia sebagai makhluk Tuhan Yang
Maha Esa dan merupakan anugerah-Nya yang wajib dihormati, dijunjung tinggi,
dan dilindugi oleh negara, hukum, pemerintah dan setiap orang demi kehormatan
dan harkat dan martabat manusia.

Secara etimologi, hak merupakan unsur normatif yang berfungsi sebagai
pedoman perilaku melindungi kebebasan, kekebalan serta menjamin adanya
peluang bagi manusia untuk memperolah harkat dan martabatnya. Sedangkan
asasi memilikii makna “yang paling mendasar” yang dimiliki manusia sebagai
fitrah, sehingga tidak satupun makhluk yang dapat mengintervensinya (Nasution
& Effendi, 1987).

Pengertian HAM menurut komisi HAM PBB, dalam Teaching Human
Rights, United Nation sebagaimana yang dikemukakan oleh Jan Materson yang
dikutip oleh Baharuddin Lopa bahwa HAM adalah hak-hak yang melekat pada
setiap manusia, yang tanpa hak tersebut mustahil manusia dapat hidup sebagai
manusia. Sedangkan John Locke menyatakan bahwa HAM adalah hak-hak yang
langsung diberikan oleh Tuhan Yang Maha Esa dan bersifat kodrati (Hadiansyah,
2011)

Setiap manusia dalam hidup bermasyarakat, berbangsa dan bernegara harus
memahami terlebih dahulu hak-hak dasar yang melekat pada dirinya seperti
kebebasan, persamaan hak, perlindungan, keadilan, dan lain sebagainya. Tanpa
memahami hak-hak tersebut, seorang warga negara kurang dapat menjalankan
tugas dan kewajibannya sebagai warga negara maupun sebagai khalifah di muka
bumi. Rendahnya tingkat pendidikan atau sistem sosial politik dan budaya di suatu
tempat yang kurang kondusif menjadi penyebab rendahnya pemahaman akan hak-



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

hak kemanusiaan (HAM) yang melekat pada diri setiap manusia, sehingga
menjadi sasaran korban atas pelanggaran HAM oleh orang atau institusi lain.

Masalah HAM sekarang ini menjadi bahan pembicaraan banyak kalangan,
terutama oleh kelompok masyarakat yang concern memperjuangkan keadilan dan
kemanusian yang menjadi bagian penting dalam ranah HAM tersebut. Masalah
HAM ini semakin ramai dibicarakan terutama dimulai pada era reformasi, yang
didasarkan pada berbagai masalah HAM yang muncul terutama dalam menyikapi
fenomena terorisme baik yang terjadi di Indonesia maupun di negara lain.

Munculnya permasalahan HAM yang semakin gencar tersebut disebabkan
oleh adanya perbedaan standar konsep HAM vyang digunakan sehingga
menimbulkan perbedaan persepsi dan implementasi dalam kehidupan masyarakat,
berbangsa dan bernegara, termasuk dalam merespon kasus-kasus yang terkait
dengan pelanggaran HAM.

Kita sebagai warga negara Indonesia yang mayoritas beragama Islam, pada
umumnya mengenal konsepsi HAM vyang berasal dari Barat. Hal tersebut
dikarenakan pola pendidikan kita yang cenderung ala Barat dan telah berkembang
semenjak zaman penjajahan Belanda hingga sekarang.

Berdasarkan sejarah munculnya konsep HAM, secara normatif nilai-nilai
HAM dirumuskan oleh PBB dalam sebuah deklarasi yang kemudian dikenal
sebagai Deklarasi Hak Asasi Manusia Universal (Universal Declaration of Human
Rights) pada 10 Desember 1948. Deklarasi ini disepakati oleh 48 negara dan
dimaksudkan untuk menjadi standar umum yang universal dari hak asasi manusia
bagi seluruh negara di dunia. Deklarasi ini menyebutkan seluruh hak dan
kebebasan yang dapat dinikmati oleh setiap individu tanpa memandang ras, warna
kulit, jenis kelamin, bahasa, agama, opini politik, asal-usul kebangsaan atau sosial,
status kekayaan, kelahiran, dan status lainnya.

Dalam deklarasi HAM Universal terdapat 30 pasal yang secara umum pasal-
pasal tersebut mengatur hak-hak yang menjunjung tinggi martabat manusia baik
sebagai pribadi, anggota masyarakat suatu bangsa maupun masyarakat
internasional. Nilai-nilai dalam pasal-pasal HAM tersebut bersifat universal yang
bertujuan mengangkat harkat dan martabat manusia tanpa melihat perbedaan ras,
warna kulit, agama, dan perbedaan lainnya yang dalam konteks ajaran Islam
diakui sebagai sunnatullah. Islam sangat mengajarkan penghormatan, keadilan
dan kerjasama yang merupakan elemen-elemen penting dalam HAM. Nilai



SBaggian Kempat

elemen-elemen tersebut terdapat dalam syariah yang bersumber pada Qur’an dan
Hadis. Qur’an tidak spesifik berbicara tentang HAM, tetapi Qur’an lebih bicara
pada tataran prinsip nilai keadilan, persamaan hak, musyawarah, kejujuran,
kemanusiaan, tolong menolong, menentang diskriminasi, dan lain sebagainya.
Oleh karena itu, nilai-nilai yang terkandung dalam HAM merupakan
pengejawantahan dari prinsip-prinsip ajaran Islam, sehingga secara prinsipal tidak
ada masalah.

Islam sebagai agama yang universal dan komprehensif di dalamnya
mengandung konsep agidah, ibadah, dan muamalah, yang masing-masing memuat
ajaran keimanan. Agidah, ibadah, dan muamalah juga mencakup dimensi ajaran
yang dilandasi oleh ketentuan-ketentuan berupa syari’at atau fikih. Menurut Abu
A’Ala Al-Maududi, di dalam ajaran Islam terdapat dua (2) konsep tentang hak,
yaitu hak manusia atau huquq al-insan al-dhururiyyah, dan hak Allah atau huquq
Allah. Kedua hak tersebut bersifat komprehensif, tidak bisa dipisahkan. Dan inilah
yang menjadi perbedaan antara konsep HAM menurut Islam dan HAM menurut
perspektif Barat. Di satu sisi HAM perspektif Barat bersifat parsial, tidak ada
hubungannya dengan hak Allah, sementara itu HAM menurut perspektif Islam
antara hak asasi manusia dengan hak Allah adalah berkaitan, holistik dan
komprehensif.

Inti dari HAM adalah egalitarianisme, demokrasi, persamaan hak di depan
hukum, keadilan sosial, ekonomi, dan budaya. Artinya, inti HAM adalah
persamaan hak (keadilan) dan mengakui perbedaan. Tentang perbedaan dalam
pandangan Islam itu adalah kehendak Allah, oleh karena itu segala upaya yang
memaksa manusia itu sama, tidak ada perbedaan (satu agama, satu bangsa, satu
warna kulit, satu orientasi politik) adalah merupakan penyangkalan terhadap
sunnatullah. Sebagaimana firman Allah dalam Qur’an Surah Yunus: 99:

oai 1855 B o1 0,85 Sl G LIS ) 3 o AT Bl el 35

Dan Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka
bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka
menjadi orang-orang yang beriman semuanya? (QS. Yunus:99)

Perbedaan HAM Menurut Perspektif Islam dan Barat



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Perbedaan yang cukup mendasar antara konsep HAM menurut perspektif
Islam dan HAM dalam perspektif Barat adalah sumber nilai yang digunakan.
HAM dalam Islam bersumber pada wahyu Ilahiyah yang memberikan tugas
manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi untuk mengelola alam semesta ini
sehingga manusia dapat memanfaatkan seluruh sumber daya alam yang ada untuk
mencapai kesejahteraannya, termasuk untuk mencapai hak akan harkat dan
martabatya. Hal inilah yang mendasari bahwa Islam adalah agama yang dapat
membawa Rahmatan lil ‘alamin.

Sementara, HAM menurut pandangan Barat, lebih didasarkan pada nilai-
nilai kemanusiaan yang berkembang dalam masyarakat yang kemudian menjadi
konsensus bersama untuk dijadikan hukum dalam memperjuangkan, menegakkan,
dan melindungi hak-hak kemanusiaan yang berada dalam setiap warga negara.
Meskipun, hak-hak kemanusian tersebut juga menjadi komitmen besar yang ada
dalam wahyu Ilahiyah, namun HAM pandangan Barat sama sekali terlepas dari
nilai-nilai agama.

Dalam perkembangannya, perbedaan konsep HAM tersebut di atas telah
menimbulkan perbedaan cara pandang terhadap konsep HAM itu sendiri. Di dunia
Barat, umumnya dalam memberikan perhatian kepada individu-individu di
dasarkan pada nilai yang menjadi konsensus bersama dan menjadi hukum-hukum
negara atau sejumlah otoritas untuk tercapainya aturan-aturan publik sehingga
harus ditegakkan. Cara pandang HAM yang semata-mata didasarkan pada nilai
kepentingan individu inilah yang dinamakan anthroposentris, dimana manusia
merupakan ukuran terhadap gejala tertentu. Cara pandang yang anthroposentris
tersebut, akan menimbulkan nilai-nilai utama dari kebudayaan Barat seperti
demokrasi, lembaga sosial dan kesejahteran ekonomi sebagai perangkat yang
mendukung tegaknya HAM itu hanya berorientasi pada penghargaan terhadap
manusia. Dengan demikian, manusia menjadi tujuan akhir dari pelaksanaan HAM
tersebut.

Sedangkan HAM dalam padangan Islam lebih bersifat theosentris, yang
mengedepankan nilai pengabdian kepada Al-Kholig, Tuhan yang menciptakan
alam semesta ini, sehingga manusia hanya bertugas untuk mengabdi kepada-Nya.
Cara pandang seperti ini akan menimbulkan kesadaran penuh dalam diri manusia
yang beriman kepada Allah SWT unuk melaksanakan larangan dan perintah-
perintah-Nya semata-mata sebagai bentuk kepatuhannya kepada Sang Pencita.
Mengakui hak-hak kemanusiaan, menciptakan perdamaian, membangun keadilan,



SBaggian Kempat

saling tolong menolong menghargai persamaan hak tanpa melihat perbedaan ras,
agama, warna kulit, status sosial ekonomi adalah sebagai sebuah kewajiban yang
harus djalankan sebagai bentuk kepatuhannya kepada Allah SWT. Dengan
demikian, melaksanakan HAM menurut konsep Islam, tidak hanya sekedar
melaksanakan kepatuhan atas kewajiban yang harus dilaksanakan tetapi
merupakan bagian dari ibadah kepada Allah SWT.

HAM dalam Islam

Berdasarkan syariat Islam, manusia adalah makhluk Tuhan yang diberi tugas
dan tanggung jawab, oleh karena itu manusia mempunyai hak dan kebebasan.
Manusia dalam menjalankan kebebasan harus di dasarkan pada nilai keadilan yang
ditegakkan atas dasar persamaan atau egaliter, tanpa melihat perbedaan ras,
agama, warna kulit, golongan, status sosial ekonomi, dan lain sebagainya. Dalam
ajaran Islam, manusia ditempatkan sebagai makhluk yang memiliki kemuliaan dan
keutamaan serta mempunyai harkat dan martabat yang tinggi. Pernyataan ini
tersirat dalam Surah Al-Isra’ ayat 70:

RS e hlady ol 53 (A A5 0 G phulsg 8T T W A
Sead5 L5

Dan Sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut mereka
di daratan dan di lautan Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan Kami
lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan makhluk yang
telah Kami ciptakan (QS. Al-Isra’:70).

Ada beberapa nilai yang menjadi prinsip dasar dalam HAM menurut
pandangan Islam, yaitu (1) persamaan hak, (2) kebebasan, dan (3) penghormatan
terhadap sesama manusia (Delizar Putra, 1995). Persamaan hak, artinya bahwa
Islam memandang semua manusia sama dan memiliki kedudukan yang sama, dan
tingkat kemuliaan yang dicapai hanya ditentukan oleh tingkat ketakwaannya
kepada Allah SWT.

A s (AT Oy syl it by;w(.sblvjsqg;:w;\;ﬂr 6y 2ol @i g



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku
supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling tagwa diantara kamu.
Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal (QS Al Hujurat:13).

Prinsip kedua tentang kebebasan, bahwa Islam memberikan semangat tinggi
untuk menjunjung nilai kebebasan, bahkan memberi jaminan pada kebebasan
manusia agar terhindar dari tekanan dan paksaan baik yang berhubungan dengan
agama, politik, dan idiologi. Namun kebebasan yang dimaksud bukan kebebasan
dalam arti mutlak tetapi dalam kebebasan tersebut mengandung makna hak dan
kepentingan orang lain juga harus dihormati.

Prinsip ketiga adalah penghormatan terhadap manusia lain, yang artinya
bahwa semua manusia dalam Islam berhak mendapatkan kehormatan yang sama.
Semangat memberikan kehormatan atas sesama dilakukan berdasarkan prinsip
solidaritas persamaan secara mutlak. Semua manusia adalah keturunan Adam, jika
Adam tercipta dari tanah dan mendapat kehormatan disisi Allah, maka seluruh
anak cucu Adam juga mendapat kehormatan yang sama, tanpa melihat perbedaan
ras, agama, warna kulit, golongan, status sosial ekonomi, dan lain-lain.

Selain tiga prinsip nilai HAM dalam pandangan Islam di atas, ada tiga lagi
prinsip yang harus dihormati seara universal. Tiga prinsip nilai tersebut adalah (1)
Hak untuk hidup atau Hifdzu al-nafs wa al-ird (Q.S. Al-An’am: 151), (2) Hak
memperoleh keadilan atau Hifdzu al-nasl (Q.S. al-Maidah: 2), dan (3) Hak
perlindungan harta atau Hifdzu al-mal (Q.S. Al-Bagarah: 188).

Dalam sejarah peradaban Islam, sebenarnya prinsip-prinsip HAM telah
diimplementasikan oleh Rasulullah Muhammad SAW pada saat kepemimpinan
beliau di kota Madinah Al-Munawaroh. Di samping sebagai Rasul, Muhammad
juga sebagai kepala negara yang penduduknya cukup heterogen, terdiri dari
banyak suku, bahkan tidak saja muslim tetapi juga non muslim (kaum Kkafir).
Dalam rangka mempesatukan penduduk yang plural tersebut diperlukan adanya
suatu konsensus/kesepakatan bersama yang semua pihak diwajibkan tunduk pada
konsensus tersebut.

Prinsip-prinsip HAM seperti keadilan, kebebasan beragama, persamaan
derajat tanpa diskriminasi atas dasar ras, jenis kelamin, warna kulit, agama telah
menjadi konsensus bersama meski nilai-nilai yang menjadi prinsip tersebut



SBaggian Kempat

bersumber dari Al-Qur’an. Dalam perkembangan berikutnya, prinsip-prinsip
HAM tersebut mengalami perkembangan secara konsisten dan komprehensif,
yang kemudian menghasilkan ilmu figih dan teologia yang oleh para ulama dan
sarjana Islam mulai dipertentangkan antara perbedaan HAM perspektif Barat dan
HAM Islam. Di sinilah menjadi titik tonggak awal penolakan terhadap HAM
universal yang diangap bias dan memiliki kepentingan Barat. Bersamaan dengan
itu, kemudian diajukan prinsip HAM versi Islam dan merupakan formulasi paling
modern yaitu “A4/-Bayan al-alami’an huquq al-insan fil Islam” atau deklarasi
internasional tentang Hak-Hak Asasi Manusia dalam Islam, yang dideklarasikan
pada tahun 1981 di Paris (Lugman Hakim, 1993)

Islam sebagai agama samawi, telah meletakkan dasar-dasar teologia yang
berhasil dilaksanakan oleh Nabi, sehingga dalam masa yang cukup singkat Nabi
Muhammad telah mampu membangun pengalaman sosial yang menjunjung tinggi
prinsip-prinsip kemanusiaan dan hak-hak asasi manusia di tengah kehidupan
masyarakat yang majemuk. Penerapan prinsip-prinsip HAM dalam pluralisme
agama, Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW memberikan bimbingan
dan teladan kepada para pengikutya, mulai dari kehidupan berkeluarga hingga
kehidupan berbangsa dan bernegara. Bahkan negara yang pertama kali didirikan
oleh Nabi dan pengikutnya di Madinah adalah sebuah negara dengan keragaman
suku dan agama.

Islam sebagai agama Samawi telah menyadari sepenuhnya bahwa mengakui
perbedaan adalah sikap yang terpuji. Hal ini dtegaskan dalam Qur’an Surat Al-
Bagarah ayat 272:

@ < i'i .. al ;;.;< o4 o g'..:«' s 8T P o, & s L/o,a -8 0]~ B ,ﬂ
gldﬁgghjav&,&w}rw‘wh g;w,yé.}e&\ﬂjﬁ\.uwuq)
% % ( 2 2ot g, °4 o 2. P & o . (%o
d}w‘ﬂpﬁ\j &! Jﬁywbﬂgﬁ Loy . Al dxp clay

Bukanlah kewajibanmu menjadikan mereka mendapat petunjuk, akan tetapi
Allah-lah yang memberi petunjuk (memberi taufiq) siapa yang dikehendaki-Nya.
dan apa saja harta yang baik yang kamu nafkahkan (di jalan Allah), Maka
pahalanya itu untuk kamu sendiri. dan janganlah kamu membelanjakan sesuatu
melainkan karena mencari keridhaan Allah. dan apa saja harta yang baik yang
kamu nafkahkan, niscaya kamu akan diberi pahalanya dengan cukup sedang kamu
sedikitpun tidak akan dianiaya (dirugikan) (QS. Al-Bagarah:272).



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Di samping itu, sikap menghargai perbedaan juga ditegaskan Allah SWT
dalam Surah Al-Kafirun ayat 1-6.

G 4y 6 g (3) LTk Bylye 251 Y5 (2) Dylias s a1 Y (1090 @i g o8

.

(6)cns 43 453 483 (5) Al B Slute (31 Yy (4) Fus

(1) Katakanlah: "Hai orang-orang kafir, (2) Aku tidak akan menyembah apa yang
kamu sembah, (3) Dan kamu bukan penyembah Tuhan yang aku sembah, (4) Dan
aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah, (5) Dan kamu tidak
pernah (pula) menjadi penyembah Tuhan yang aku sembah, (6) Untukmu
agamamu, dan untukkulah, agamaku (QS. Al-Kafirun:1-6).

Ayat 272 Surah Al-Bagarah dan Surah Al-Kafirun ayat 1 — 6 di atas
merupakan prinsip HAM dalam beragama dan dalam menghormati perbedaan.
Ayat ini juga menganjurkan agar setiap orang beriman agar tetap teguh dalam
beragama tanpa terpengaruh dengan ajaran lainnya.

Prinsip-prinsip HAM lainnya yang menjunjung tinggi harkat dan martabat
manusia adalah ajaran Islam yang melarang diskriminatif, ketidakadilan dan
ketimpangan sosial. Al-Qur’an komitmen terhadap ketidak-adilan ekonomi seperti
yang ditegaskan dalam Surah Al-Hashr ayat 7 dan Surah At-Taubah ayat 60. Dua
ayat tersebut melarang kekayaan hanya dimiliki oleh orang-orang yang kaya saja.
Hal tersebut mengandung makna bahwa Islam sangat peduli pada orang-orang
yang tertindas yang perlu ditolong untuk meningkatkan harkat dan martabatnya.
Dengan kata lain, melakukan pembiaran atas nasib orang-orang miskin dan
terlantar adalah termasuk katagori melanggar HAM.

Pada konteks sosial, Islam juga memiliki semagat untuk membangun harkat
dan martabat manusia melalui nilai-nilai kekeluargaan yang terimplementasi
dalam kehidupan keluarga maupun antar keluarga sehingga terbentuk
keharmonisan yang abadi, yang di dalamnya memancar nilai gotong royong,
kerjasama, saling menghormati, dan lain sebagainya. Keharmonisan dan
kekeluargaan yang menjadi aspek dalam meningkatan harkat dan martabat
manusia dapat ditemukan dalam Q.S. 2:83, 4:36, dan 6:161. Ayat-ayat tersebut
juga mengisyaratkan bahwa peningkatan harkat dan martabat manusia hanya bisa
dicapai jika dikaitkan dengan aspek keadilan ekonomi, sosial, dan politik.


http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya2.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya2.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya3.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya3.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya4.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya5.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya5.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya6.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura109-aya6.html

SBaggian Kempat

Beberapa prinsip HAM dalam Islam tersebut di atas sangatlah jelas sehingga
segala bentuk pemaksaan kehendak, penindasan, diskriminasi, intoleransi,
terorisme dan hal-hal lain yang menyalahi sunnatullah bukanlah ajaran Islam.
Penegasan ini perlu,karena selama ini semua pelanggaran HAM yang terjadi baik
di Indonesia maupun di luar negeri, terutama pelanggaran dalam bentuk terorisme
dan penindasan kaum wanita selalu dialamatkan kepada umat Islam. Terorisme
bukan ajaran agama karena bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan
sunnatullah. Terorisme sebenarnya lebih kepada persoalan politik dan terdapat
pada agama manapun. Namun, tidak ada satupun agama yang menganjurkan
kekerasan, kekejaman, dan pelagaran hak-hak asasi manusia.

Dalam konteks ajaran Islam, justru Al-Qur’an lebih banyak menawarkan
konsep bagaimana membangun harkat dan martabat dengan mengedepankan nilai-
nilai kemanusiaan seperti kerjasama, keadilan, persaudaraan dan saling
menghormati. Masalah perbedaan agama adalah masalah keyakinan, yang
manusia sendiri tidak memiliki kuasa, manusia hanya diberi tugas untuk
menyampaikan kebenaran (berdakwah). Hal tersebut ditegaskan dalam Surah An-
Nahl ayat 125:

o T 3% 85 By sl o Gl oy i dlasgaliy 168y g Jor ) £
il ool gagu ekl 8 U

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang
baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu
Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan
Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk (QS. An-
Nahl:125).

Prinsip Al-Qur’an tersebut menginspirasi umat Islam agar menjadi pelopor
dalam toleransi dan penegakan hak asasi manusia. Perbedaan keyakinan jangan
menjadi penghalang untuk saling bekerja sama dan saling menghormati satu
dengan yang lainnya.

Penutup



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Hak Asasi Manusia adalah seperangkat hak yang melekat pada hakekat dan
keberadaan manusia sebagai makhluk Tuhan Yang Maha Esa dan merupakan
anugerahNya yang wajib dihormati, dijunjung tinggi, dan dilindugi oleh nagara,
hukum, pemerintah dan setiap orang demi kehormatan dan harkat dan martabat
manusia.

Pasal-Pasal dalam deklarasi HAM Universal (HAM Barat) secara umum
mengatur hak-hak yang menjunjung tinggi martabat manusia baik sebagai pribadi,
anggota masyarakat suatu bangsa maupun masyarakat internasional. Nilai-nilai
tersebut bersifat universal yang bertujuan mengangkat harkat dan martabat
manusia tanpa melihat perbedaan ras, warna kulit, agama, dan perbedaan lainnya
yang dalam kontek ajaran Islam diakui sebagai sunnatullah. Islam talah
mengajarkan penghormatan, keadilan dan kerjasama yang merupakan elemen-
elemen penting dalam HAM. Elemen-elemen tersebut menjadi sebuah prinsip
HAM Islam yang secara praktis diwujudkan dalam bentuk nilai keadilan,
persamaan hak, musyawarah, kejujuran, kemanusiaan, tolong menolong,
menentang diskriminatif, dan lain sebagainya. Oleh karena itu, nilai-nilai yang
terkandung dalam HAM merupakan pengejawantahan dari prinsip-prinsip ajaran
Islam, sehingga secara prinsipal tidak ada masalah.

Perbedaan yang cukup mendasar antara konsep HAM menurut perspektif
Islam dan HAM dalam perspektif Barat adalah sumber nilai yang digunakan.
HAM dalam Islam bersumber pada wahyu llahiyah yang memberikan tugas
manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi untuk mengelola alam semesta ini
untuk mencapai kesejahteraan, harkat dan martaba manusia. Sementara, HAM
menurut pandangan Barat, lebih di dasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan yang
berkembang dalam masyarakat yang kemudian menjadi konsensus bersama untuk
dijadikan hukum dalam memperjuangkan, menegakkan, dan melindungi hak-hak
kemanusiaan yang berada dalam setiap warga negara. Meskipun, hak-hak
kemanusian tessebut juga menjadi komitmen besar yang ada dalam wahyu
Ilahiyah, namun HAM pandangan Barat sama sekali terlepas dari nilai-nilai
agama.

Cara pandang HAM Barat yang semata-mata didasarkan pada nilai
kepentingan individu (anthroposentris) sehingga manusia menjadi tujuan akhir
dari pelaksanaan HAM tersebut.Sedangkan HAM dalam padangan Islam lebih
bersifat theosentris, yang mengedepankan nilai pengabdian kepada Al-
Kholig,melaksanakan HAM tidak hanya sekedar melaksanakan kepatuhan atas



SBaggian Kempat

kewajiban yang harus dilaksanakan tetapi merupakan bagian dari ibadah kepada
Allah SWT.

Ada beberapa nilai yang menjadi prinsip dasar dalam HAM menurut
pandangan Islam, yaitu (1) persamaan hak, (2) kebebasan, (3) penghormatan
terhadap sesama manusia. (4) hak unuk hidup,(5) hak memperoleh keadilan dan
(6) hak perlindungan.

Daftar pustaka

Dalizar putra. 1995. Hak Asasi Manusia Menurut Al-Quran, Jakarta: PT. Al-
Husna Zikra

Harun Nasution dan Bahtiar Effendi. 1987. Hak Asasi Manusia Dalam Islam.
Jakarta : Yayasan Obor Indonesia

Lugman Hakim. 1993. Deklarasi Islam Tentang HAM. Surabaya : Risalah Gusti

http://lwww.diyanshintaweecaihadiansyah.blogspot.co.id/2011/12hak-asasi-
manusia-dalam-perspektif-islam-html.

http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-
islam (dikutip tgl 30 April, pukul 15:43)

468


http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-islam
http://www.annaba-center.com/kajian/hak-asasi-manusia-ham-dalam-perspektif-islam

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

KRITIK TERHADAP KONSEP HAM
VERSI DEKLARASI UNIVERSAL HAK ASASI MANUSIA PBB

Fathurrahman Kamal

A. Prolog

Beberapa pekan terakhir masyarakat muslim di Republik ini mengalami
“turbulensi” sosial, sekaligus teologis terkait maraknya propaganda LGBT
(leshian, gay, biseksual dan transgender) mengenai hubungan sesama jenis dan
liberalisasi moral generasi muda, bahkan di tingkat pendidikan tinggi pada
lembaga yang ‘“bersyahadat”. Tentu saja, sebagai gejala psikologis yang
terukur, terlepas dari penyimpangannya yang kasat mata, kita berempati dan
berusaha menawarkan solusi alternatif, bahkan advokasi sekalipun.

Namun demikian, propaganda yang sedemikian massif dan terstruktur,
bahkan mengatasnamakan kebebasan mimbar akademik, propaganda LGBT
sudah menembus batas-batas kewajaran ilmiah, dan pada tataran tertentu ia
lebih merepresentasikan ideologi dan agenda politik tertentu yang mempunyai
hajat dan orientasi jauh ke depan di negeri muslim terbesar ini. Apalagi selain
merusak generasi bangsa yang saat ini rata-rata berusia sangat belia : 15-20-an
tahun; di mana nanti pada tahun 2035-2040 mereka akan menjadi orang tua,
bahkan tokoh-tokoh besar, pigur publik, justeru pada saat bangsa ini
menikmati apa yang disebut sebagai bonus demografis. Dapat dibayangkan
warna Republik ini 20-30 tahun mendatang, jika penyimpangan ini tak segera
ditangani. Nah, salahsatu permasalahan mendasar dalam wacana hubungan
sejenis ialah pembenarannya dengan “mantra” HAM (Hak Asasi Manusia)
yang bersumber pada Deklarasi Universal HAM Persyarikatan Bangsa-Bangsa
yang disahkan pada Rapat Umum PBB, 10 Desember 1948. Dokumen ini
memiliki dasar-dasar filosofis yang sekuler, yang tak terpisahkan dari nilai-
nilai humanisme, individualisme dan liberalisme era modern Barat.

B. Beberapa Catatan Kritis

Kritik terhadap sekularisme bukanlah sesuatu yang baru di kalangan
Ulama dan pemikir muslim dunia. Prof. Dr. Naquib Al-Attas, umpamanya,
memberikan kritikan yang tajam terhadap implikasi paradigma sekularisme.
Sekularisme, lanjutnya, memberikan dampak dan malapetaka yang sangat
serius dalam kehidupan muslim; 1) menegasikan dan memutuskan relasi dan



SBaggian Kempat

mata rantai alam semesta, termasuk manusia dari unsur-unsur
transensden/alam metafisik; 2) melahirkan Dualisme, manusia terjebak pada
dua hal yang selalu dikotomis dan tak dapat dipersatukan, dunia-akherat,
agama-sains, tekstual-kontekstual, akal-wahyu, dunia-akherat dan seterusnya.
Ini mengakibatkan manusia sebagai makhlug yang terbelah jiwanya (split
personality). Nilai-nilai kehidupan dan religius menjadi serba nisbi atau relatif,
manusia tak pernah mendapatkan kepastian dalam hidupnya; dan 3)
desakralisasi politik dan manusia menjadi pusat dari segalanya
(antroposentrisme) dan manusiapun didewakan yang berkuasa mutlak atas
alam dan kehidupan ini tanpa melibatkan Tuhan.%8®

Worldview, paradigma atau falsafah hidup Barat terbaca di atas menjadi
basis bagi konseptualisasi DUHAM (Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia)
. Wajarlah jika kemudian melahirkan domino permasalahan di internal
masyarakat muslim di seluruh dunia. Karena memang, paradigma/worldview
yang sekularistik hanyalah tepat dan kompatibel bagi warga masyarakat dan
warga dunia yang menganut falsafah hidup Sekularisme itu sendiri.
Sebagaimana umat Islam, yang menganut pandangan hidup yang tauhidik,
menjunjung tinggi Al-Qur’an dan Sunnah.

Berikut ini penulis paparkan beberapa permasalahan krusial dan
problematis dalam rumusan Declaration of Human Right versi Persyarikatan
Bangsa-Bangsa yang disandingkan dengan Cairo Declaration on Human
Rights in Islam (e3¢ oLyt $si~ Jo 3,21 03lel) Yang merupakan “tandingan”
penyeimbang yang dirumuskan oleh bangsa-bangsa muslim yang tergabung
dalam Organisasi Konferensi Islam (OKI) pada 5 Agustus 1990.

a) Sumber Hukum/Nilai Sekularistik

Sebagaimana kritikan para ahli dalam bidang Human Right Law,
Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia versi PBB, penghormatan terhadap
hak-hak kemanusiaan tidak dihubungkan samasekali dengan unsur-unsur
Ketuhanan. Ini merupakan konsekuensi logis dari worldview Sekularisme
yang memang menafikan relasi transenden dengan kehidupan manusia.

385 Baca, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme (Bandung : Penerbit Pustaka,
1981), hal. 17 dst. Bandingkan dengan, Dr. Adnan Ali Ridla al-Nahwi, al-Muslimun bayna al-
‘Almaniyah wa Huqugq al-Insan al-Wadl iyah (Riyadl: Dar al-Nahwi, 1418), hal. 143-173



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Berikut ini rumusan pembukaan Universal Declaration of Human Right38®

Whereas recognition of the inherent dignity and of the equal and
inalienable rights of all members of the human family is the foundation
of freedom, justice and peace in the world, (Menimbang bahwa
pengakuan atas martabat alamiah serta atas hak-hak yang sama dan
tidak dapat dicabut dari seluruh anggota umat manusia merupakan
landasan bagi kebebasan, keadilan dan perdamaian di dunia.)

Whereas disregard and contempt for human rights have resulted
in barbarous acts which have outraged the conscience of mankind, and
the advent of a world in which human beings shall enjoy freedom of
speech and belief and freedom from fear and want has been proclaimed
as the highest aspiration of the common people, (Menimbang bahwa
pengabaian dan pelecehan terhadap hak asasi manusia telah
menimbulkan tindakan-tindakan biadab yang memperkosa naluri
kemanusiaan, dan lahirnya suatu dunia dimana umat manusia akan
menikmati kebebasan berbicara dan berkeyakinan serta kebebasan dari
ketakutan dan kemiskinan telah diikrarkan sebagai aspirasi tertinggi
manusia).

Whereas it is essential, if man is not to be compelled to have
recourse, as a last resort, to rebellion against tyranny and oppression,
that human rights should be protected by the rule of law, (Menimbang
bahwa hak asasi manusia harus dilindungi pemerintahan yang
berdasarkan hukum merupakan suatu hal yang esensial, agar orang tidak
terpaksa mengambil jalan lain, sebagai upaya terakhir, dengan berontak
melawan tirani dan opresi).

Whereas it is essential to promote the development of friendly
relations between nations, (Menimbang bahwa esensial untuk
mengembangkan pembentukan hubungan persahabatan di kalangan
bangsa-bangsa).

Whereas the peoples of the United Nations have in the Charter
reaffirmed their faith in fundamental human rights, in the dignity and
worth of the human person and in the equal rights of men and women
and have determined to promote social progress and better standards

386 http://www.un.org/Overview/rights.html



http://www.un.org/Overview/rights.html

SBaggian Kempat

of life in larger freedom, (Menimbang bahwa bangsa-bangsa di
Perserikatan Bangsa-Bangsa menegaskan keyakinan mereka akan hak
manusia yang mendasar, dalam martabat dan harkat pribadi manusia
serta dalam hak-hak yang sama bagi laki-laki dan perempuan, dan telah
memutuskan untuk memperjuangkan kemajuan masyarakat serta
standar-standar kehidupan yang lebih baik dalam kebebasan yang labih
besar).

Whereas Member States have pledged themselves to achieve, in
co-operation with the United Nations, the promotion of universal
respect for and observance of human rights and fundamental freedoms,
(Menimbang bahwa Negara-Negara peserta telah mengikrarkan diri
untuk mencapai, dalam kerjasama dengan Perserikatan Bangsa-Bangsa,
peningkatan penghargaan bagi dan kepatuhan terhadap hak asasi
manusia serta kebebasan-kebebasan yang mendasar di seluruh dunia).

Whereas a common understanding of these rights and freedoms is
of the greatest importance for the full realization of this pledge,...(
Menimbang bahwa suatu pengertian bersama mengenai hak-hak dan
kebebasan-kebebasan ini memiliki signifikansi tertinggi bagi realisasi
sepenuhnya ikrar ini).

Dalam preambule tersebut samasekali tidak terbaca pengkaitan HAM

dengan unsur-unsur llahiyah sebagaimana yang telah disebutkan. Barat
berpandangan, ukuran sesuatu mesti diselaraskan dengan keberadaan
manusia, sehingga watak yang berkembang lebih pada penghargaan
individu-individu semata (antroposentrisme). Berbeda dengan Islam yang
berpandangan bahwa HAM mesti dijiwai oleh Al-Qur’an dan Sunnah. Al-
Qur’an sebagai transformasi dari kualitas kesadaran manusia. Manusia
diperintah untuk hidup dan bekerja sesuai dengan kesadaran dan kepatuhan

terhadap Allah s.w.t*8 dan Rasul-Nya.

Kekosongan DUHAM dari unsur-unsur Ilahiyah tadi dikoreksi dan
dinyatakan secara eksplisit dalam Cairo Declaration on Human Rights in

Islam (pdsl) (2 ) (58 Joa 5 AN (Ne)) berikut ini :

387 Eggi Sudjana, HAM Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Nuansa Madani, 2002), hal. 9



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

il gl ael s A Lgher @ Ay WU )Wl gylad) el 1uST

a oo OF o Ly OLEYly ol cnig 353U L) s &5l Al 3l

ISl Joldt gisy aailiall Coldlly Ll o 85U &) 410 a el Y1 ol
388 ekl 4l 5,2

Deklarasi Kairo terbaca di atas mengikrarkan relasi transenden yang
sedemikian kuat antara peran strategis sejarah dan peradaban umat dengan
Allah s.w.t. sebagai Penciptanya; relasi integral antara dunia dan akherat;
dimensi sains dan iman. Relasi transenden yang fundamental inilah
diharapkan menyelamatkan kemanusiaan dari berbagai arus pemikiran atau
aliran yang saling bertentangan, sekaligus dapat menjadi solusi atas
problema peradaban materialistis yang akut.

Tentang kesatuan manusia dan kemuliaannya secara universal
bertumpu pada “penghambaan” kepada Allah s.w.t. dan “kenabian” Adam
a.s. Oleh karenanya dalam konteks melaksanakan kewajiban manusia
adalah sama, tanpa diskriminasi ras, warna kulit, bahasa, jenis kelamin,
keyakinan agama, orientasi politik ataupun kondisi sosial tertentu, dan
bahwa “akidah yang shahih”lah menjadi garansi tumbuhnya kemuliaan ini
sepanjang jalan menuju kesempurnaan manusia. Semua makhluq adalah
ciptaan Allah s.w.t., dan yang paling dicintaiNya ialah orang yang paling
bermanfaat bagi makhlugNya, dan tiada kemuliaan bagi seseorang di antara
mereka keculai dengan takwa dan amal shalih. Demikian ditegaskan pada
artikel ke-1, pointadan b :

1 s
3 Oggluze L) ) f;:ﬁ 3ailly &b B3 gunll e el Bl sl g ad) =i

Ol 3f Gl o i ef 093 Adgganlly dS Lol (39 2Ly el S Lo
3 pb o tler VI ol o wlond) clesW) ol gl dizall ol bt 5T 2Rl S

388 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm



http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

SBaggian Kempat

LSS b Jo @l S o sad Oleall o a3l Oy L hlasYl e

Ol

oo Y b Y aily el gaiil ad) gl OFy A1 Jle g8 Bl OF -0
9 Ll Jaslly sl Y] Y

Pasal ke-24 menegaskan, semua hak asasi manusia yang tertera pada
deklarasi ini terikat dengan ketentuan hukum Syariat Islam.

Aoy il S0 saie MY e 3 s al oAy Geadl ST 24 sl

390 dadlu)

Demikian pula pada pasl ke-25 pada Deklarasi Kairo dinyatakan
sebagai berikut, “Syari’at Islam adalah satu-satunya refernsi yang absah
untuk penjelasan dan klarifikasi atas artikel tertentu dari artikel-artikel
termuat dalam deklarasi ini.”

odn slye o 83Le (5T oy of jdd dmgl) ) a Sl a2l 0 25 Bl

Indonesia sebagai bagian dari persyarikatan Bangsa-Bangsa,
berkewajiban untuk tunduk terhadap DUHAM yang telah diumumkan oleh
Majelis Umum PBB pada tanggal, 10 Desember 1948. Namun demikian,
bangsa Indonesia, sebagai bangsa beragama dengan mayoritas umat Islam,
tetap menegaskan jati dirinya. Artinya DUHAM, tidak dapat diterima
‘mentah-mentah’ sebagai sesuatu yang taken for granted. Hal ini dapat kita
cermati pada Ketetapan MPR Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi
Manusia. Pada “Pembukaan” piagam HAM tersebut terbaca sebagai berikut

“Bahwa manusia adalah makhluk Tuhan Yang Maha Esa yang berperan
sebagai pengelola dan pemelihara alam secara seimbang dan serasi dalam
ketaatan kepada-Nya. Manusia dianugerahi hak asasi dan memiliki

389 hitp://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

390 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

391 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm



http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm
http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm
http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

tanggungjawab serta kewajiban untuk menjamin keberadaan, harkat, dan
martabat kemuliaan kemanusiaan, serta menjaga keharmonisan
kehidupan.”

“Bahwa hak asasi manusia adalah hak-hak dasar yang melekat pada
diri manusia secara kodrati, universal, dan abadi sebagai anugerah Tuhan
Yang Maha Esa meliputi hak....Bahwa didorong oleh jiwa dan semangat
Proklamasi Kemerdekaan Republik Indonesia, bangsa Indonesia
mempunyai pandangan mengenai hak asasi dan kewajiban manusia, yang
bersumber dari ajaran agama, nilai moral universal, dan nilai luhur budaya
bangsa, serta berdasarkan pada Pancasila dan Undang-Undang Dasar
1945...Atas berkat rahmat Tuhan Yang Maha Esa, demi terwujudnya
masyarakat Indonesia yang menjunjung tinggi hak asasi manusia, maka
bangsa Indonesia menyatakan Piagam Hak Asasi Manusia. 3%

b) Kebebasan Mutlak Tanpa Relasi Transenden

Kebebasan dalam kajian hak asasi manusia sudah menjadi kata kunci
yang diperbincangkan para ahli. Kebebasan adalah ruh bagi Liberalisme,
dan itu dibuat berdasarkan konvenan-konvenan atau kesepakatan-
kesepakatan yang bersumber dari kesetaraan (equality) dan rasionalitas.
Sedangkan beragama merupakan konvenan dengan Tuhan tanpa transaksi
rasionalitas, karena dalam pandangan agama: manusia dipandang sebagai
makhluk yang subordinat berhadapan dengan Tuhan.*®® Dalam kata lain,
HAM dalam paradigma Barat yang sekuler, menempatkan manusia dalam
setting yang terpisah dengan Tuhan (devided God).3%*Kekebasan dalam
perspektif ini, juga menegasikan unsur-unsur transenden.

Duham pasal 2 dan 3 berbunyi :

Everyone is entitled to all the rights and freedoms set forth in this
Declaration, without distinction of any kind, such as race, colour, sex,
language, religion, political or other opinion, national or social origin,
property, birth or other status. Furthermore, no distinction shall be made
on the basis of the political, jurisdictional or international status of the
country or territory to which a person belongs, whether it be independent,
trust, non-self-governing or under any other limitation of sovereignty.

392 CST Kansil, Sekitar Hak Asasi Manusia..., hal. 52-53
393 sarasdewi Dhamantra, Keniscayaan Liberalisme Beragama. Lihat,

http://islamlib.com/id/artikel/keniscayaan-liberalisme-beragama/. Ekses, 22-12-2008
3%4 Eggi Sudjana, HAM...hal. 10



http://islamlib.com/id/artikel/keniscayaan-liberalisme-beragama/

SBaggian Kempat

(Setiap orang berhak atas semua hak dan kebebasan yang dicanangkan
dalam Deklarasi, tanpa pembedaan apa pun, seperti ras, warna kulit, jenis
kelamin, bahasa, agama, opini politik atau opini lain, kewarganegaraan atau
asal-usul sosial, kekayaan, keturunan atau status lainnya.Selanjutnya, tidak
boleh ada pembedaan orang berdasarkan status politik, yurisdiksional, atau
internasional yang dimiliki negara asalnya, yang independen, yang berada
dibawah pemerintahan perwalian, atau yang berada dibawah pembatasan
kedaulatan lainnya.)

Everyone has the right to life, liberty and security of person. (Setiap
orang berhak atas kehidupan, kebebasan dan keamanan pribadi).3%

Berbeda dengan paradigma Islam. Bagi para fugaha’, kebebasan itu
secara teknis menggunakan terma hurriyah yang seringkali dikaitkan
dengan perbudakan. Seorang budak dikatakan bebas (hurr) jika tidak lagi
dikuasai oleh orang lain. Namun secara luas bebas dalam hukum Islam
adalah kebebasan manusia dihadapan hukum Tuhan yang tidak hanya
berkaitan dengan hubungan manusia dengan Tuhan tapi hubungan kita
dengan alam, dengan manusia lain dan bahkan dengan diri kita sendiri.
Sebab manusia tidak dapat bebas memperlakukan dirinya sendiri. Dalam
Islam bunuh diri tidak dianggap sebagai hak individu, ia merupakan
perbuatan dosa karena melampaui hak Tuhan.

Menurut para teolog kebebasan manusia tidak mutlak dan karena itu
apa yang dapat dilakukan manusia hanyalah sebatas apa yang mereka
istilahkan sebagai ikhtiyar. Ikhtiyar memiliki akar kata yang sama dengan
khayr (baik) artinya memilih yang baik “choosing what is better . Istikaharah
adalah shalat untuk memilih yang baik dari yang tidak baik. Jadi bebas
dalam pengertian ini adalah bebas untuk memilih yang baik dari yang tidak
baik. Sudah tentu disini kebebasan manusia terikat oleh batas
pengetahuannya tentang kebaikan. Karena pengetahuan manusia tidak
sempurna, maka Tuhan memberi pengetahuan melalui wahyuNya. Orang
yang tidak mengetahui apa yang dipilih itu baik dan buruk tentu tidak bebas,
ia bebas sebatas kemampuan dan pengetahuannya sebagai manusia yang
serba terbatas.

Para filosof tidak jauh beda dengan para teolog. Kebebasan dalam
pengertian para filosof lebih dimaknai dari perspektif Islam dan bukan

39 http://www.un.org/Overview/rights.html



http://www.un.org/Overview/rights.html

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

dalam konteks humanisme sekuler. Para filosof juga memandang perlunya
kebebasan manusia yang didorong oleh kehendak itu disesuaikan dengan
Kehendak Tuhan yang menguasai kosmos dan masyarakat manusia,
sehingga dapat menghindarkan diri dari keadaan terpenjara oleh pikiran
yang sempit.3%

Pada mukaddimah Deklarasi Kairo kita terbaca sebagai berikut :
Sz e anle L) B g oLyl Geat adlad) B0 segdl (3 Allaneg

el dng il e 345 G 2SN BLA (3 gk 4y ST L) By slehoYs

AT Sle Y ekl s n i pOLY) (3 ) g aen oY) B2k OF bl
A 51 2alSS ad) s (3 el o L o g o LIS Wb e SCsy
Lale) oy fglacd) SV & sl L U o2y alos) Gl U8 gy a5 s
a1y 03,86 Lze Jggr OLas) IS5 ol 3 1Sen Liede Olgaadl of WALy casle
3 e Ll Y Zsl adaie (3 slae¥) ol Ofy (oaliadl Leie Wggeme

397...:‘2514" Lo e

Eksplisit terbaca bahwa, Deklarasi Kairo didasari oleh tujuan luhur
menyelamatkan kemanusiaan dari segala bentuk eksploitasi dan ancaman
serta sebagai afirmasi atas segala hak-haknya yang selaras dengan “syariat
Islam”. Hak-hak asasi yang dimaksud adalah bagian integral dari din Islam,
yang tidak dapat diabaikan oleh siapapun, baik secara keseluruhan ataupun
partikular tertentu. Dan bahwa, hal tersebut merupakan kewajiban yang
dititahkan oleh Allah s.w.t. melalui Kitab-Kitab ataupun para Rasul-Nya.
Dengan demikian, sikap mengabaikan dan meremehkan hak-hak tersebut
adalah sebuah “kemunkaran” dalam perspekti agama (Islam).

c) Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan

Paradigma sekuler-liberal meniscayakan kebebasan yang tak terbatas
(free-will) seperti dikemukakan sebelumnya. Hal ini berimplikasi lebih jauh
pada aspek beragama dan berkeyakinan. DUHAM pasal 18 menyatakan,

3% Hamid Fahmi Zarkasyi, Hak dan Kebebasa...hal. 5
397 http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm



http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

SBaggian Kempat

Everyone has the right to freedom of thought, conscience and religion;
this right includes freedom to change his religion or belief, and freedom,
either alone or in community with others and in public or private, to manifest
his religion or belief in teaching, practice, worship and observance.( Setiap
orang berhak atas kebebasan berpikir, berkeyakinan, dan beragama ; hak ini
meliputi kebebasan untuk mengubah agama atau keyakinannya, serta
kebebasan secara pribadi atau bersama-sama dengan orang-orang lain dan
secara terbuka atau pribadi, untuk menjalankan agama atau keyakinannya
dalam pengajaran, praktek, ibadah dan ketaatan)3%

Penerapan pasal ini berakibat pada kebebasan seseorang untuk
berpindah-pindah agama sesuai dengan selera dan kepentingan
pragmatisnya; termasuk menodai ajaran-ajaran agama yang telah baku
(tsawabit) dan diketahui secara pasti oleh umum (ma 'lum min al-din bi al-
dlarurah). Oleh karena, Deklarasi Kairo meluruskannya pada pasal ke-10 :

o oLyl e ol SYI e 09 ol 2t 502 Vg 3l s es LYY 10 55U
399.:&-}!\ Jl jT JESIITE L s p = e jf 0,40 JDlaa)

(Islam adalah agama fitrah. Islam melarang adanya paksaan dalam bentuk
apa pun untuk mengeksploitasi kemiskinan atau kebodohan seseorang untuk
mengganti agamanya ke agama lain atau ke atheisme).

Ulama Muhammadiyah terkenal, Prof. Dr. Hamka telah membuat
kajian khusus tentang DUHAM, dalam satu makalah bertajuk
“Perbandingan antara Hak-Hak Azasi Manusia Deklarasi PBB dan
Islam”. Terhadap pasal 18 DUHAM, Hamka memberikan kritik yang
sangat tajam. Mengutip QS al-Bagarah ayat 217, beliau menyatakan:

“Kalau ada orang-orang yang mengaku Islam menerima hak pindah agama
ini buat diterapkan di Indonesia, peringatkanlah kepadanya bahwa ia telah
turut dengan sengaja menghancurkan ayat-ayat Allah dalam al-Qur an.
Dengan demikian Islamnya sudah diragukan. Bagi umat Islam sendiri,
kalau mereka biarkan program penghancuran Islam yang diselundupkan di
dalam bungkusan (kemasan) Hak-hak Azasi Manusia ini lolos, berhentilah
jadi muslim dan naikkanlah bendera putih, serahkanlah ‘agidah dan

398 http://www.un.org/Overview/rights.html

39 http://www.un.org/Overview/rights.html



http://www.un.org/Overview/rights.html
http://www.un.org/Overview/rights.html

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

keyakinan kepada golongan yang telah disinyalemen oleh ayat 217 Surat al-
Bagarah itu; bahwa mereka akan selalu memerangi kamu, kalau mereka
sanggup, selama kamu belum juga murtad dari Agama Islam.”4%

Secara prinsip DUHAM yang memberi kebebasan tak terbatas dalam
beragama dan berkeyakinan tampak tidak kompatibel dengan sistem hukum
dan religiusitas bangsa Indonesia. Terbukti dengan langkah Pemerintah RI
menerbitkan beberapa produk hukum yang mengatur tentang kebebasan
beragama; pasal 156 KUHPid, UU No | PNPS 1965, SKB Mendagri dan
Menag. No 1 tahun 1969 dan SK Menag No 70 tahun 1978 yang isinya
sebagai berikut :

a) Setiap orang berhak untuk memeluk suatu agama, yang berarti:

= Setiap orang atas kesadaran dan keyakinannya sendiri, leluasa
memeluk suatu agama tanpa tekanan, intimidasi atau paksaan.

= Setiap orang hanya boleh menganut satu agama, tetapi tidak bebas
menganut dua agama atau lebih sekaligus.

= Setiap penganut suatu agama bebas mengembangkan dan
menyebarkan ajaran agamanya, tetapi tidak bebas mengembangkan
atau menyebarkan ajaran agamanya kepada orang yang telah
menganut agama lain dengan paksaan atau cara lain yang tidak
bersandarkan kepada keikhlasan/kesadaran murni.

b) Setiap penganut agama bebas menjalankan ajaran agamanya, yang berarti

= Bebas tanpa gangguan, halangan, pembatasan dari pihak manapun
untuk beribadah menurut ajaran agamanya, tetapi tidak bebas
menjalankan ibadah yang menimbulkan gangguan, ketidaknyamanan,
apalagi yang bersifat penghinaan, penistaan atau penodaan terhadap
penganut ajaran agama lain.

= Bebas mengembangkan dan memelihara hakekat ajaran agama yang
dianut,  tetapi  tidak  bebas  membuat  penyimpangan,
merusak/mengacak-acak ajaran agama/kepercayaan orang lain.

c) Setiap penganut agama bebas mendirikan rumah ibadah masing-masing

40Adian Husaini, Muhammadiyah dan HAM, dalam Catatan Akhir Pekan ke-147.

http://www.hidayatullah.com



SBaggian Kempat

yang berarti :

= Bebas membuat rancangan bangunan, model, eksterior dan interior,
tapi tidak bebas membuat rancangan bangunan yang persis
menyerupai bentuk rumah ibadah agama lain.

= Bebas membangun di atas tanah/tempat yang sah dan patut , tetapi
tidak bebas membangun rumah ibadah disembarang tempat termasuk
tempat ibadah yang bertentangan dengan ketentuan perundang-
undangan.

d) Mengabaikan Faktor Agama Dalam Perkawinan
Pasal 16 Duham menyatakan :

(1) Men and women of full age, without any limitation due to race,
nationality or religion, have the right to marry and to found a family.
They are entitled to equal rights as to marriage, during marriage and at
its dissolution. (Laki-laki dan perempuan dewasa, tanpa pembatasan
apapun menurut ras, kewarganegaran atau agama, berhak untuk menikah
dan membentuk suatu keluarga. Mereka berhak atas hak-hak yang sama
pada saat pernikahan, selama pernikahan dan pada saat perceraian)

(2) Marriage shall be entered into only with the free and full consent of
the intending spouses. (Pernikahan hanya boleh dilakukan dengan
sukarela dan kesepakatan bulat dari kedua mempelai).

Dalam konteks perkawinan sesama jenis (pasangan homo atau lesbi)
pasal tersebut memberikan kesan abu-abu dan tak jelas. Sementara dalam
pandangan Islam sangat jelas persyaratan perbedaan jenis kelamin (laki-laki
dan perempuan) dalam membangun lembaga perkawinan. Perhatikan koreksi
Deklarasi Kairo, pasal ke-5 (a) berikut ini :

eldly Jlr g Len s ol Zlally cmass) el @ o1 2 3,081 =125 6l
T st o 01 of 3l Lngiae 358 540 Vs gmsd 090 Js Vs gl (3 34

(Keluarga adalah fondasi masyarakat, dan perkawinan adalah basis
pembentukannya. Laki-laki dan wanita memiliki hak untuk menikah dan

40 hitp:/;www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

480


http://www.arabhumanrights.org/dalil/45.htm

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

tidak boleh ada pembatasan dalam soal ras, warna kulit, dan kebangsaan
yang menghalangi mereka untuk menikmati hak tersebut)

Tentu saja bukan tanpa pertimbangan. Dalam Islam, pernikahan
merupakan lembaga yang sakral, disamping secara fungsional untuk
memenuhi kebutuhan dasar biologis manusia. Ikatan perkawinan dalam Islam
dinyatakan sebagai “mitsagan ghalidzan”, sebanding dengan penyebutan
sumpah para Nabi di hadapan Allah s.w.t. untuk menyampaikan ajaran tauhid.

Merespon pasal 16 DUHAM Buya Hamka mengatakan :

“Tegasnya di sini bahwa Muslim yang sejati, yang dikendalikan oleh
imannya, kalau hendak mendirikan rumah tangga hendaklah dijaga
kesucian budi dan kesucian kepercayaan. Orang pezina jodohnya hanya
pezina pula, orang musyrik, yaitu orang yang mempersekutukan yang lain
dengan Tuhan Allah, jodohnya hanya sama-sama musyrik pula. %

Penolakan Buya Hamka, terhadap DUHAM, khususnya pasal ke-16 dan
ke-18 ditegaskannya sebagai berikut :

“Sebab saya orang Islam. Yang menyebabkan saya tidak dapat
menerimanya ialah karena saya jadi orang Islam, bukanlah Islam statistik.
Saya seorang Islam yang sadar, dan Islam saya pelajari dari sumbernya;
al-Qur’an dan al-Hadits. Dan saya berpendapat bahwa saya baru dapat
menerimanya kalau Islam ini saya tinggalkan, atau saya akui saja sebagai
orang Islam, tetapi syari’atnya tidak saya jalankan atau saya bekukan. **3

Setelah memaparkan data-data dan berbagai penjelasan untuk menakar
ulang kompatibilitas DUHAM yang berbasis pada worldview/paradigma
sekularistik, sekaligus muatan-muatannya, penulis simpulkan bahwa,
sesungguhnya DUHAM yang diklaim sebagai norma universal, secara faktual
dalam kehidupan manusia belum mewujudkan hak-hak asasi manusia yang
sesungguhnya. Tentunya, dengan segala hak manusia yang tercantum pada
deklarasi tersebut, masih menyisakan masalah-masalah fundamental
menyangkut aplikasi, batasan makna dan karekteristiknya. Oleh karena itulah
deklarasi tersebut berlaku secara tidak seragam karena memang perbedaan
karakter dan ideologi masing-masing bangsa dan negara. Bahkan, sering pula

42 Adian Husaini, Muhammadiyah dan HAM, dalam Catatan Akhir Pekan ke-147.

http://www.hidayatullah.com

403 1pid.



SBaggian Kempat

dilaksanakan untuk kepentingan negara-negara tertentu yang saling
bersengketa.

Lebih dari itu, akan muncul klaim sepihak bahwa hak asasi manusia
merupakan anugerah yang diberikan oleh deklarasi tersebut. Tak heran
kemudian, jika hak-hak yang tertera pada deklarasi tersebut sangatlah jauh
dari risalah (visi-misi taransenden) manusia dalam kehidupannya. Hal
sedemikian sangatlah logis, karena deklarasi tersebut disusun dan dirumuskan
oleh sekelompok orang dan negara dengan latar belakang historis, agama,
ideologi, sosial, budaya, politik tertentu yang tidak selaras dengan ajaran
Islam.

Deklarasi tersebut tidak mencantumkan secara tegas antara hak dan
kewajiban. Dikotomi antara hak dan kewajiban melahirkan implikasi yang
teramat serius dalam berbagai lini kehidupan manusia; ekonomi, sosial,
politik dan seterusnya. Deklarasi hanyalah berhenti pada tataran simbolisme.

Tanpa batasan makna yang jelas dan tegas, HAM (versi PBB) akhirnya
menjadi justifikasi untuk melahirkan berbagai tindak kejahatan dan kriminal
sosial dan teologis, sekaligus sebagai pembenar propaganda demoralisasi.
Lalu, apakah DUHAM telah tepat dan benar bila dijadikan sebagai paradigma
ataupun perspektif dalam memahami ajaran Islam? Wallahu A’lam bish-
Shawab.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

HAM YANG SALAH KAPRAH

Dr. Bagus Riyono, M.A., Psikolog.

Dosen Fakultas Psikologi UGM President of The International Association of Muslim
Psychologists Anggota Dewan Pakar AP1 Ketua Presidium Gerakan Indonesia
Beradab

Dewasa ini isu Hak Asasi Manusia (HAM) semakin marak dan menyentuh hampir semua
aspek kehidupan kita. Ada hak perempuan, hak anak, hak murid, hak istri, hak untuk
kebebasan berekspresi, dan bahkan belakangan ada yang menuntut hak untuk memilih
jenis kelamin sendiri dan hak berzina. Bagi Kita yang terbiasa berpikir logis tentu akan
mengernyitkan dahi dan hampir tidak percaya hal ini bisa terjadi. Namun demikianlah
kenyataannya. Mereka yang menuntut hak menentukan jenis kelamin sendiri dan hak
berzina bahkan merasa benar dan bangga dengan “perjuangannya” itu.

Apa sih sebenarnya “hak” itu? Banyak orang mengartikan hak itu sebagai sesuatu yang
seharusnya kita terima atau kita miliki. Ada yang mengartikannya sebagai sesuatu yang
seharusnya boleh kita lakukan. Pengertian seperti ini sangat problematik. Pertama, dalam
pengertian tersebut ada nuansa menuntut dan cenderung ego-centris. Kedua, jika kita
terapkan pengertian itu dalam kehidupan sehari-hari maka yang akan terjadi adalah
konflik. Ketika sepasang suami-istri masing-masing memperjuangkan haknya maka
mereka akan saling menuntut dan tidak saling memberi. Ketika seorang murid
menerapkan pengertian itu maka dia akan melecehkan gurunya. Jika seorang anak
menerapkan pengertian itu maka dia akan durhaka pada orangtuanya. Adapun mereka
yang menuntut hak untuk menentukan jenis kelamin sendiri dan hak berzina maka mereka
telah durhaka terhadap Tuhan Yang Maha Esa.

Pemahaman tentang hak yang seperti itu adalah sebuah salah kaprah yang luar biasa
menyesatkan. Kalaupun ada yang membantah pendapat itu tetapi tanpa pemahaman yang
mendalam tentang makna sesungguhnya dari “hak”, maka yang akan terjadi hanyalah
debat kusir. Misalnya satu pihak berkata “saya berhak berekspresi sebebas-bebasnya!”,
lalu yang menentang akan berkata “saya juga punya hak untuk tidak suka dengan
ekspresimu!”. Hal seperti ini adalah debat kusir yang tidak ada ujungnya kecuali konflik.
Oleh karena itu setiap kali terjadi pembicaraan tentang hak asasi manusia selalu

menimbulkan nuansa konflik yang panas dan bukan kedamaian yang adem.

Hak dalam bahasa Inggris adalah “rights”. Dalam bahasa Inggris juga, “right” berarti
“benar” dan bisa juga berarti “kanan”. Adakah makna-makna itu hanya kebetulan saja



SBaggian Kempat

atau ada keterkaitan satu sama lainnya? Seperti sudah kita ketahui bersama bahwa Bahasa
Indonesia banyak terpengaruh bahasa Arab. Tidak banyak yang menyadari bahwa kata
“hak” sebenarnya adalah kata yang berasal dari bahasa Arab “haq” yang berarti benar atau
kebenaran. Jadi makna sesungguhnya dari hak atau “rights” itu adalah yang benar atau
kebenaran. Berbeda dengan “truth” yang juga berarti kebenaran, “rights” adalah benar
dalam arti proporsional dan adil, menempatkan sesuatu pada tempatnya secara beradab.
Ketika seorang anak nakal menaruh kakinya di atas meja maka akan dikomentari “that is
not right”, “nggak benar seperti itu”. Ketika seorang gadis berdandan dengan rapi cantik
dan pas tidak berlebihan maka akan disebut “it is just right”, yang artinya pas, tepat,
proporsional, serasi.

Adapun hubungan antara “right” yang berarti benar dengan “right” yang berarti kanan itu
apakah juga ada maknanya? Hubungan antara makna ‘“benar” dan “kanan” ini bukanlah
hanya sesuatu yang random. Di dalam Al Qur’an, surat Al Balad ayat 18-19 dinyatakan:
“Mereka (orang-orang yang beriman dan saling berpesan itu) adalah golongan kanan. Dan
orang-orang yang kafir kepada ayat-ayat Kami, mereka itu adalah golongan kiri.” Ayat
tersebut mengatakan bahwa “kanan” itu adalah yang “benar”. Secara maknawiyah kanan
itu berhubungan dengan sesuatu yang benar. Dengan demikian sekarang bisa kita fahami
bagaimana hubungan antara hak, benar, dan kanan yang terkandung dalam satu kata
“right”. Makna sentralnya adalah benar atau tepat. Dengan pengertian ini kita jadi lebih
bisa memahami maksud dari artikel 1 dalam Universal Declaration of Human Rights.

Dalam dokumen Universal Declaration of Human Rights, Artikel 1, tertulis: “All human
beings are born free and equal in dignity and rights. They are endowed with reason and
conscience and should act towards one another in a spirit of brotherhood”. Jika kita
terjemahkan secara maknawiyah maka bagian pertama dari pernyataan itu maksudnya
adalah: “Semua manusia terlahir bebas dari keburukan-keburukan yang dapat
menghambat kehidupannya, dan memiliki kebebasan untuk melakukan pilihan-pilihan
dalam kehidupannya, serta setara dalam kehormatan dan kebenaran”. Kebebasan,
kehormatan, dan kebenaran ini harus dijaga dengan akal sehat dan hati nurani.
Kehormatan manusia akan terjaga ketika dia diperlakukan sesuai haknya, diperlakukan
dengan benar dan adil serta beradab.

Hak asasi manusia adalah hak hidup dan mempertahankan kehidupannya. Hak ini harus
dihormati dan dijaga bersama. Tidak boleh membunuh karena itu melanggar hak,
melanggar kebenaran. Tidak boleh mentelantarkan orang lemah, miskin dan fakir, karena
mereka juga berhak untuk hidup dan kehidupan yang layak. Mencaci maki orang lain
adalah melanggar hak akan kehormatan orang tersebut. Menelantarkan anak yatim adalah
melanggar hak, melanggar kebenaran, karena anak yatim juga memiliki hak untuk
mendapat perhatian dari seorang figur ayah. Yang hak bagi setiap anak adalah

484



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

mendapatkan pengasuhan dari ayah, yang laki-laki, dan ibu, yang perempuan. Secara hak,
laki-laki dan perempuan adalah pasangan yang saling menyempurnakan, karena masing-
masing memiliki kelebihan dan kekurangan.

Komnas HAM seharusnya adalah sebuah lembaga yang mulia, karena menjaga yang hak
dan mengabdi pada yang hak. Komnas HAM adalah lembaga yang independen, terbebas
dari kepentingan politik dan kepentingan ekonomi, yang bertugas melulu sebagai “majelis
ulama” yang akan mengingatkan pihak-pihak yang melanggar hak asasi manusia. Komnas
HAM adalah lembaga yang menjadi penjaga keadilan dan keberadaban kehidupan bangsa
Indonesia. Adalah sebuah kesalahan besar ketika Komnas HAM membela mereka yang
menuntut untuk dibolehkan melakukan apa saja tanpa hak. Hak bukanlah kebebasan untuk
melakukan apa saja yang diinginkan. Karena pemahaman seperti itu merancukan antara
kebebasan dan hak. Kerancuan ini terjadi karena pemaknaan itu didorong oleh hawa nafsu
dan mengingkari akal sehat. Hak adalah sesuatu yang menjadi hakim atas perilaku, yang
membedakan mana perilaku yang salah, melanggar hak, dan mana perilaku yang benar,
perilaku yang hak.

HAM bukanlah milik individu-individu. HAM adalah sebuah tatanan sosial yang menjaga
keharmonisan kehidupan. Adalah hak bagi seorang anak untuk mendapatkan kasih sayang
orangtua. Bersamaan dengan itu adalah sebuah hak pula bagi seorang anak untuk
menghormati orangtuanya. Bagi seorang murid adalah hak untuk mendapatkan
pendidikan, dan menghormati guru adalah sesuatu yang hak dalam proses pendidikan itu.
Jadi hak adalah sebuah sistem yang didalamnya terkandung kewajiban, karena kewajiban
adalah sebuah keniscayaan dalam kehidupan yang juga merupakan sebua kebenaran.
Sudah pada tempatnya bahwa orangtua menyayangi anaknya dan anak menghormati
orangtuanya. Sudah pada tempatnya bahwa seorang guru mendidik muridnya dan seorang
murid menghormati gurunya. Guru atau orangtua tidak berhak untuk membiarkan murid
atau anaknya tersesat dalam kehidupannya. Demikian pula dalam kehidupan suami-istri,
yang hak adalah saling menyayangi, saling menghargai, dan saling menjaga diri dari
sesuatu yang merusak hubungan keduanya.

Mereka yang berteriak-teriak menuntut hak untuk berbuat semaunya sendiri adalah
golongan yang justru melawan hak asasi manusia, karena mereka berbicara atas nama
hawa nafsunya dan tidak peduli pada kehidupan yang mulia. Mereka yang menuntut hak
untuk menentukan jenis kelamin sendiri, memilih orientasi seksual sendiri, adalah para
pelanggar HAM yang membahayakan kehidupan bangsa di masa depan. Mereka yang
menuntut hak untuk berzina adalah golongan yang membuat kerusakan dalam
masyarakat. Bangsa Indonesia harus dicerahkan dari salah kaprah tentang HAM ini dan
supaya setia pada kemanusiaan yang adil dan beradab, karena itu adalah hak bagi generasi
bangsa Indonesia di masa depan. Hanya dengan menegakkan HAM yang benar bangsa

Indonesia akan dapat membangun peradaban yang tinggi dan mulia.






TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

MEMBACA PARTAI KOMUNIS INDONESIA%04

(SEPAK TERJANG KADER PKI TAHUN SEJAK 1920)

Oleh: Drs. Alfian Tanjung M.pd*%°

Pernyataan Sudisman, CC-PKI, dalam sidang Mahmilub 1967:

“Jika saya mati sudah tentu bukannya berarti PKI ikut mati bersama dengan
kematian saya. Tidak samasekali tidak. Walaupun PKI sekarang sudah rusak
berkeping-keping, saya yakin ini hanya bersifat sementara, dan dalam proses
sejarah, nanti PKI akan tumbuh kembali sebab PKI adalah anak zaman, yang

dilahirkan oleh zaman”

A. Gerakan PKI Rentang 1920-1997

Dalam kurun 45 tahun keberadaan Partai Komunis Indonesia (PKI1), ada
dua peristiwa besar yang sangat mempengaruhi ingatan bangsa Indonesia,
yakni Pemberontakan PKI 18-19 September 1948 diMadiun dengan tokoh
utamanya Musso dan Gerakan 30 September 1965 atau Kudeta Dewan
Revolusi 1 Oktober 1965 yang diotaki olen DN Aidit sebagai Ketua atau
Pimpinan CC PKI. Beberapa catatan tentang PKI dari awal berdirinya sampai
berakhirnya rezim orde baru :

Pertama, kelahiran PKI tidak bisa dilepaskan dengan nama HIJMF
Sneevliet dkk yang nota bene mereka adalah orang-orang Belanda yang
berpaham Komunisme, hal ini menjadi penting dipahami kenapa kader PKI
tua maupun PKI muda kerap melakukan kegiatan di Belanda, selain di
Inggris, Perancis juga di Cina, Rusia dan beberapa Negara lainnya yang
memiliki ikatan dengan sejarah gerakan PKI atau komunisme Internasional.

Kedua, Gerakan PKI gemar melakukan KKM yakni Kerja di Kalangan
Musuh yakni aktifitas infiltrasi, Sarekat Islam dirusak namanya dan
kemuliannya dengan terbentuknya Sarekat Rakyat, yang sebelumnya muncul

404 pemikiran sekitar upaya mensikapi gerakan PKI untuk stabilitas dan keutuhan NKRI
405penulis adalah pemerhati PKI dan Ketua Umum BPP Gerakan Nasional Patriot Indonesia



SBaggian Kempat

SI-Putih dan SI Merah. Hal yang sama juga mereka lakukan baik pada waktu
orde lama, orde baru juga orde reformasi ( mereka PKI menyusup kekampus
Islam dengan program Komunis Putihnya)

Ketiga, Aksi sepihak yang hampir selalu mengakibatkan korban nyawa
terjadi sejak tahun 1927, 1946, 1948, 1962, 1964, 1965 bahkan sampai 1972,
Oloan hutapea dkk di Blitar selatan masih melakukan gerakan bersenjata.
Yang selanjutnya  Gerombolan PKI selalu menuduhkan apa yang
dilakukannya pada orang lain atau lembaga lain sehingga bisa disebut lempar
batu sembunyi tangan. Termasuk teror politik yang membuat bubarnya
Masyumi dan PSI, 1960.

Keempat, Kaderisasi, dari indoktrinasi, pembuatan sel dan kerja-kerja
operasi militer atau operasi bersenjata termasuk menyusup dan kerja-kerja
merusak tatanan masyarakat dengan cara halus maupun dengan cara kasar
bahkan sadis. Gerakan PKI selalu membuat kerusuhan dan keresahan
dimasyarakat diseluruh daerah di Indonesia. Kader PKI memiliki militansi
yang cukup kuat dengan idiologi mereka, yang tertanam dalam perkaderan
dan peran berstruktur.

Kelima, Regenerasi, konsep Kritik auto Kritik bisa dibaca dari Muso ke
DN Aidit dari DN Aidit ke Sudisman dari Sudisman ke generasi transisi
seperti Begug sastro, yang pada waktu era Reformasi dipegang oleh Mirah
Mahardika (nama samaran), kepemimpinan PKI hasil kongres X adalah
Wahyu Setiaji, Ketua Umum dan Teguh Karyadi (Wakil Ketua Umum),
sementara Kongres ke XI belum terlaksana, relatif masih dipegang oleh
kader-kader besutan Imam Sarju (92 tahun) dari hasil kerja Kongers PKI
yang ke-10 yang dilaksanakan pada pertengahan Agustus 2010, tepatnya
didesa ngabrak, Magelang Jawa Tengah.

B. Gerakan Palu Arit Pasca Reformasi 1998

488

Keberadaan Partai Rakyat Demokratik (PRD), merupakan eksistensi
keberadaan PKI selain gerakan bawah tanah yang dilakukan dalam negeri
maupun disupport oleh jaringan Komunis Internasional (komintern), PRD
dibentuk dengan nama Pergerakan Rakyat Demokratik, yang pada tanggal 31
Mei 1996 berubah menjadi Partai Rakyat Demokratik. Pada Tanggal 24-26
Maret 2015 PRD menyelenggarakan Kongresnya yang ke VIII di Hotel



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Acacia, Kramat Raya Jakarta Pusat. Sejak berdiri PRD merupakan
reinkarnasai dari PKI, sementara itu PKI-nya sendiri tetap berjalan.

Kongres PKI dimasa orde lama merupakan kongres yang ke VI di Blitar
pada tahun 1965, dimasa orde reformasi sudah berlangsung beberapa
Kongres PKI, yakni Ke VIII di Sukabumi Selatan Jawa Barat, 2000 yang
kesembilan di Clanjur selatan jawa Barat, 2006 dan yang ke 10 di Desa
Ngabrak Magelang Jawa Tengah, 2010 berlangsung kongres dengan cover
Pelatihan Pembuatan Pupuk Organik. PKI hasil kongres ke X dipimpin oleh
Wahyu Setiaji (DN Aidit yunior) dan Teguh Karyadi ( Nyoto muda),
sementara PRD hasil kongres VI1II dipimpin oleh Agus Jabo, sebagai Ketua
umum dan Dominggus Oktavianus sebagai Sekretaris jenderal PRD, Partai
Rakyat Demokratik (PRD/PKI).

Menjelang reformasi kita mendapatkan data buku harian seorang kader
Gerwani Muda, yang bernama Dita Indah sari tertanggal 16 April 1996 yang
berisi : “Partai sudah berdiri, Well, 31 tahun terkubur, dibantai dihina,
dibunuh, dilarang, diawasi dikhianati, sekarang dibangun lagi”. Kalimat 31
tahun,... menyiratkan bahwa tahun 1965 adalah PKI. Peristiwa 27 Juli 1996
merupakan aksi pertama yang monumental dari kader PRD/PKI untuk
mengeksiskan dirinya sehingga mereka merasa percaya diri untuk ikut pemilu
pada tahun 1999. Peluncuran buku : “Aku Bangga Jadi Anak PKI” digedung
YTKI Jalan Gatot Subroto Jakarta, pada 1 Oktober 2002. Disusul dengan
buku Anak PKI masuk Parlemen, September 2005, dan menyusuri jalan
perubahan/PKI Juli 2012.

Beberapa catatan kegiatan PKI yang menjadi indikasi kuat akan
keseriusan kaum PKI untuk hidup kembali baik secara idiologi maupun
secara kelembagaan Partai Politik dengan nama PKI atau menunggangi partai
tertentu untuk eksisnya idiologi dan kader PKI, adalah sebagai berikut : temu
raya eks napol/tapol di cempaka putih 2003, Rapat tertutup dikawasan
perkemahan wisata koppeng Kabupten semarang Jawa Tengah 24 Mei 2003,
Amandemen UU Pemilu no 12 tahun 2003 pasal 60 G, Harian Sore Sinar
Harapankamis 18 Maret 2004 Ribka Tjiptaning mengatakan hanya Front
nasakom yang bisa keluarkan bangsa ini dari krisis, dibebaskannya 475 kader
PKI dari Pulau Buru oleh SBY tahun 2005, Deklarasi Papernas (Partai
Persatuan Nasional) 2007, Peristiwa Pakis ruyung hari kamis 10 Juni 2010,
LKS Pkn di SMU Sukabumi 2012 : “Indonesia mengembangkan sendiri

489



SBaggian Kempat

Idiologi bangsa yang dinamakan Komunis”, Kostum Kotak-kotak yang
digunakan oleh Jokowi merupakan seragam pemuda Partai Komunis Cina (
Lihat Koran Media Indonesia hari senin tanggal 17 September 2012 halaman
12 pojok kanan atas), penetapan 1 Mei sebagai hari Libur Nasional
merupakan kemenangan gerakan buruh Komunis,dalam masa kampanye
pilpres 2014 ada slogan yang mirip dengan slogan Nasakom adalah Kita,
Ayo Kerja-kerja-kerja ! Pembacaan susunan Kabinet Indonesia Hebat
tanggal 26 Oktober 2014 bersamaan dengan tanggal revolusi Komunis Stalin
tanggal 26 Oktober 1917, pemutaran film senyap diberbagai daerah diawal
tahun 2015, dikenakannya kaos belambang Palu Arit oleh Puteri Indonesia
2015, pertemuan kader PKI 24 Februari di solo dan pertemuan kader PKI
yang dimotori oleh YPKP 65 dibukittinggi Sumatera Barat dan kongres
PKI/PRD pada tanggal 24-26 Maret 2015 di Jakarta.Yang sangat
mengejutkan adalah pada saat HUT RI ke 70 dibeberapa daerah seperti di
Pamekasan Madura, di Jember Jawa Timur, di Payakumbuh Sumatera barat,
di TMII Jakarta dan dibeberapa daerah dikibarkan bendera palu arit, foto-foto
tokoh PKI serta graffiti ditembok-tembok diberbagai tempat, seperti
ditembok kampus UNP (Universitas Negri Padang).

Gerakan mereka yang terus berjalan adalah rapat rutin, kaderisasi dan
menata jaringan dan KKM vyakni Kerja di-Kalangan Musuh termasuk
penggalangan dana termasuk acara ceremonial seperti Kongres ke XI serta
HUT PKI yang ke 95 bertepatan dengan tanggal 23 Mei 2015. Peringatan
HUT PKI ke 95,hari Sabtu 23 Mei 2015 dari jam 10.00 s/d 13.00 di Gedung
Aula Kantor Cabang NU Kabupaten Kendal, berlangsung acara diskusi
kebangkitan Nasional dalam rangka peringatan HUT PKI yang ke 95 ( 23 Mei
1920- 23 Mei 2015). Pada hari ahad tanggal 24 Mei 2015 dari jam 10.00 s/d
13.00 di Parakan Temanggung berlangsung acara HUT PKI ke 90. Ada hal
yang harus diperhatikan oleh kita semua dengan dipugar dan dijadikan cagar
budaya Gedung sarekat Islam (SI) di Jalan Gedong Semarang oleh Pemkot
Semarang dan difasilitasinya pembuatan batu Nisan atau prasasti atau
kuburan anggota PKI di Plumbon, Wonosari kecamatan ngliyan oleh Pemkot
Semarang serta akan dijadikan situs yang diusulkan oleh Paguyuban
Masyarkat Semarang untuk Hak Asai Manusia (PMS HAM), merupakan
upaya dari kaum PKI untuk eksis kembali. Gerakan PKI semakin mewujud
dan mereka melenggang tanpa respon yang berarti, bagaikan pepatah anjing



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

menggonggong kafilah berlalu, atau anjing ompong yang tidak bisa
mengonggong kafilah berlalu, menari dan berlari gembira.

Gerakan Gerombolan PKI1 semakin berani, ditahun 2016 mereka memulai
dengan Belok Kiri Fest, yang dimotori oleh Dolorosa Sinaga. Acara
ber;langsung dari tanggal 28 Februari 2016 s/d 5 Maret 2016. Selanjutnya
mereka (kalangan PKI) melakukan Provokasi lanjutan dengan adanya
Pertemuan Nasional YPKP ’65 ( Yayasan Penelitian Korban Pembunuhan
1965) yang dirancang tanggal 14-16 April 2016, dilanjutkan dengan
Simposium PKI 1965 di Aryaduta tanggal 18-21 April. Mereka semakin
agresif dan berani dalam membangun kekuatan PKI, selanjutnya mereka
bergerak untuk mencabut Tap MPRS 25 tahun 1966 dan mengamandir UU
no 27 tahun 1999. Yang dengan hal tersebut mereka akan muncul dalam
Pemilu 2019.

C. Sikap Kaum Anti Pki

Sejak 1998, Gerakan yang membaca adanya aroma dan keterlibatan kader
PKI, yang dilakukan oleh anak cucu PKI baik “anak-cucu” idiologis, biologis
dan akademis Sekuleris. Keberadaan HAMMAS Indonesia merupakan
gerakan Mahasiswa yang spirit awalnya adalah merespon kader PKI yang
muncul dalam bentuk KAMERAD, FORKOT, FIM, FAM, KAM, JARKOT,
Juga keberadaan PINTAR, AAK, FAKCTA vyang lebih wujud dengan
keberadaan Gerakan Nasional Patriot Nasional (GNPI) yang langsung dibesut
oleh Moch Husnie Thamrin (Ketua Umum KAPPI 1966). Gerakan lokal juga
bermunculan di Surabaya yang dipimpin oleh Drs. Arukat Tjaswadi, dengan
CICS, FAK di DIY yang dipimpin oleh Pak Burhan, PERMAK di Bandung
Jawa Barat, juga ada FAK Madiun dan gerakan lainnya.

Aksi mensikapi gerakan PKI dilakukan secara lokal, personal dan
komunitas yang terbatas, secara kelembagaan hanya para senior baik
angkatan 1966 maupun TNI AD. Sejak 2010-an sampai hari ini gerakan
perlawanan nyaris tidak terdengar, tidak teroroganisir, apalagi dalam skala
nasional. Keberadan gerakan perlawanan yangselama ini ada masih bersifat
parsial dan hanya kegiatan diforum-forum terbatas atau malah tertutup,
padahal gerakan PKI semakin terbuka dan terang-terangkan. Disisi lain
landasan konstitusi kita yang berkekuatan hukum tetap masih sangat kuat:
UUD 1945, dalam pembukaannya jelas termaktub atas berkat Rahmat Allah



SBaggian Kempat

swt, Pancasila dan Pasal 29, Tap MPRS XXV tahun 1966 dan UU nomer 27
tahun 1999 pasal 107 ayat a s/d f.

Sudah saatnya gerakan Pembasmian PKI segera dicanangkan, apapun
namanya yang penting terjadi atau terbangunnya gerakan Pengganyangan dan
pembasmian PKI secara nasional, dalam bentuk sistem kerja yang lincah,
terukur dan memiliki beberapa prinsip: Menjaga keutuhan NKRI, Melibatkan
semua elemen dan komponen anti PKI terutama ABRI/POLRI dan Umat
Islam juga umat lainnya yang sepakat PKI sebagai musuh Negara, musuh
kaum Beragama dan musuh kemanusiaan dalam perjalanan sejarah manusia.

Keberadaan GNPI, CICS Jawa Timur, AAK, FAK, BARAK Banten,
PERMAK Jawa Barat, maupun kelembagaan resmi seperti TNI semua
angkatan, POLRI, Kesbang secara nasional disemua tingkatan, ormas dan
partai politik sangat berkepentingan bahkan berkewajiban dalam menggalang
kekuatan untuk mengganyang atau membasmi PKI sampai keakar-akarnya,
karena PKI adalah sejarah hitam Indonesia dan tanpa PKI adalah syarat
kemajuan dan kedamaian Ibu Pertiwi. Melibatkan dan keterlibatan angkatan
muda merupakan suatu keniscayaan maka organisasi yang dibentuk agar
memberi ruang dan peluang yang luas dan jelas untuk generasi muda yang
menghayati arti ketuhanan yang Maha Esa, dalam peran mereka
melawan/membasmi PKI.

D. Agenda Nasional Basmi PKI

Pembentukan dan terbentuknya kelembagaan yang berskala nasional
dalam rangka menghadapi, melawan, mengganyang dan membasmi anasir
PKI dalam bentuk apapun menuntut adanya kejelasan kerja-kerja untuk itu,
yaitu : Pertama, Deklarasi atas keberadaan organisasi perlawanan secara
nasional yang diikuti dengan pembentukan sayap gerakan di diberbagai
daerah sebagai gerakan perlawanan rakyat terhadap kebangkitan dan
keganasan PKI.

Kedua, Mencetak buku-buku yang menyadarkan akan bahaya dan
keganasan PKI dengan memutar kembali film G30S-PKI yang disutradarai
oleh Arifin C Noer.

Ketiga, adanya forum yang menyadarkan dan menggalang perlawanan
terhadap gerakan PKI diantaranya: workshop Guru sejarah sekitar gerakan



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

PKI, pelatihan/ kuliah wawasan tentang gerakan PKI bagi kaum muda dan
lainnya, serta kader khusus perlawanan terhadap PKI.

Keempat, mobilisasi massa dalam bentuk partisipasi yang menyadarkan
akan bangkitnya PKI dan kesiapan untuk melawan gerakan PKI dengan
segala bentuk.

Kelima, sosialisai secara massif dan terdesentarlisir secara swakarsa dan
tersentralisir dalam gerakan pembasmian dan pengganyangan PKI lama/baru.

Untuk ini diperlukan film-film documenter, seperi peristiwa penyerbuan
PSM Takeran Madiun 1948, peristiwa cemetuk/cluring 1962& peristiwa
kanigoro, 1965 peristiwa Bandar betsi, peristiwa jengkol, MMC, tiga selatan,
dan lainnya.

Keenam, memasukkan pembahasan sekitar gerakan kejahatan PKI sejak
awal berdirinya sampai dinyatakan bubar dalam Tap MPRS XXV tahun 1966,
serta tanda-tanda kebangkitan mereka/PKI/PRD dalam waktu belakangan ini,
kedalam buku sejarah sejak pelajaran ditingkat SD sampai di perguruan
tinggi.

Ketujuh, kaderisasi untuk menghadapi berbagai situasi dari sekedar
berdebat diberbagai forum sampai kemungkinan berhadapan secara pisik atau
bentuk lain.

Kedelapan, adanya inisiasi berupa derivasi atau ketentuan hukum yang
menguatkan atau mengaplikasikan aturan konstitusional yang sudah ada,
misalnya adanya Juklak dam juknis dalam bentuk PP atau Kepmen berupa
kebijakan yang berkekuatan hukum tetap, sebagai pelaksanaan dari UU
nomer 27 tahun 1999.

Kesembilan, gerakan sambung generasi, secara alamiah dan ilmiah
bahwa melawan dan membasmi PKI merupakan sikap patriot yang berjiwa
Pancasila, dalam khasanah Islam merupakan jihad melawan kaum musyrikin.

Kesepuluh, Pertemuan nasional, dalam bentuk forum ilmiah diberbagai
daerah dan dipuncaki dengan seminar nasional juga diadakan rapat akbar
diseluruh daerah basis PKI yang puncaknya adalah peringatan kewaspadaan
nasional terhadap gerakan PKI. Selanjutnya mari kita kawal Indonesia tanpa
PKI M

E. Catatan Khusus



SBaggian Kempat

Ada beberapa hal yang harus diperhatikan terkait dengan kebangkitan
PKI, karena pada saatnya kita akan kesulitan menghadapi mereka:

Pertama, Keberadaan Kader Muda mereka, baik yang PKI Malam
maupun PKI Siang, seperti sosok Wahyu Setiaji, Teguh Karyadi, Rudy HB
Daman, Harry Sandi Ame dkk mereka lainnya. Harus dihentikan karena
mereka seperti sel Kanker yang terus membelah, yang mereka kerjakan
diantaranya : Menyusun kekuatan massa, Agitprop dan perlawanan bersenjata
di semarang, temanggung, Malang dan Blitar Selatan, serta diluar jawa seperti
di Sulawasi Tengah maupun di Sumatera utara.

Kedua, Penetapan 1 Mei sebagai Libur nasional sebagai unjuk kekuatan
mereka dalam tiap tahunnya dan ini akan menjadi komando waktu untuk
mereka pada tahun-tahun kedepan, karena pada tahun 2015 ini mereka telah
menyusup dan mengibarkan bendera Palu Arit dalam bebeapa aksi di Jakarta
maupun didaerah, 1 Mei Libur nasional merupakan program Partai Komunis
Perancis 1916 sebagai bagian dari komunis Internasional (Komintern).

Ketiga, Hubungan Internasional, keberadaan Ibrarury Aidit (Perancis),
Carmel Budiarjo (Inggris) secara berkala terkoneksi dengan kader komunis
dari Eropa Timur, Korea Utara dan Cina dalam rangka membangun kekuatan
PKI.

Keempat, Familiarisasi atau mengakrabkan dengan pola budaya, warna-
warna, lagu dan life style yang selaras dengan paham Komunisme, seperti
KTP tanpa kolom Agama, pelarangan berdoa diawal kegiatan PBM
disekolah, pembolehan menikah sesama jenis, mempermainkan langgam
giroati cara membaca quran dan cara-cara penyelesaian masalah secara
anarkis, terutama yang dimainkan oleh Pasukan Nasi Bungkus (Cyber
Sekuler Komunis), memecah kekuatan anti PKI kasus PPP dan Golkar,
melindungi yang membahayakan keutuhan NKRI dan melecehkan otensitas
ajaran Agama Islam seperti Syiah, Ahmadiyah, LDII, Bahai dan aliran
menyimpang lainnya.

Kelima, upaya-upaya konstitusional, yang harus diikuti adalah RUU
KKR Jilid 2 hal ini merupakan upaya yang menguntungkan PKI dan
membahayan keutuhan NKRI dan kedamaian dalam menjalankan ajaran
Agama sesuai ajarannya masing-masing. Selain membangun opini secara
terencana dan terukur yang mengarahkan bahwa PKI bukanlah pelaku tetapi



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

PKI adalah korban dari berbagai peristiwa yang telah dlakukan oleh PKI1 sejak
berdirinya sampai kerusuhan 27 Juli 1996 (PKI berkolaborasi dengan Serikat
Jesuit, Gerakan katolik Radikal didikan Pater Beek, di Pusat kader mereka di
Roleano di Klender Jakarta Timur).

F. Penutup

Demikianlah tulisan ini dibuat untuk ditindaklanjuti oleh kita semua.
Sedemikan terencana dan terlaksana secara sistematis upaya mengeksiskan
PKI di Indonesia. Adalah baik kepada semua pihak bahwa kita harus
menghadapi mereka (Kaum PKI). Pembentukan satuan perlawanan seperti
KAPPI, KAMI, KOKAM, BANSER dan Front Anti Komunis (FAK)
Nasional. Seiring dengan workshop atau Pelatihan Kewaspadaan Nasional
dari Kebangkitan PKI bisa menjadi kegiatan yang dilakukan secara intensif.

Dalam jangka menengah dan jangka panjang, mematikan PKI adalah
dengan mensejahterakan masyarakat dan membangun sistem sosial yang
berkeadilan dan berkemakmuran. Karena dengan situasi yang normal dan
berkeadilanlah paham Komunisme akan mati dengan sendirinya dan PKI
akan mati.

Yang paling bertanggung jawab dalam menghadapi gerakan kaum PKI
ini adalah : Pemerintah, karena mereka terikat dengan dasar konstitusi yang
masih berlaku yakni Tap MPRSnomer 25 dan UU No. 27 tahun 1999 pasal
107 ayat a-f, TNI-Polri, sebagai institusi pengawal Negara yang secara loyal
harus membantu pemerintah dalam menghadapi bahaya makar ke-3 PKI dan
Umat Beragama, terutama umat Islam sebagai warga mayoritas dan umat lain
yang meyakini kalau PKI adalah musuh Negara dan musuh agama mereka.

Upaya menyehatkan seluruh organisasi kemasyarakatan dan partai politik
yang berjiwa anti Komunis (baca: PKI) terutama partailslam : PPP, PKS dan
PBB. Keberadaan dan aksi perlawanan yang terbuka membuat PKI berhitung
ulang untuk memproklamirkan rencana mereka untuk mendeklarasikan
sebagai sebuah kekuatan politik sabagaimana mimpi mereka pada tahun
1955, Pemilu pertama. Karena peda pemilu pertama tersebut PKI menempati
urutan ke-4.

Jangan biarkan mereka (baca PKI) menjadi tumbuh besar, meluas dan
kuat, hal ini akan membuat kita mengulangi kelalaian masa lalu ketika mereka
membuat aksi berdarah pada tahun 1948 dan 1965, tindakan deteksi dini,



SBaggian Kempat

sosialisasi rencana jahat dan kejam mereka (PKI), menjaga kekuatan
konstitusi yang masih berlaku bahkan perlu diperkuat dengan UU yang
terbarukan serta Fatwa MUI tentang Haramnya Idiologi Komunis (PKI) di
bumi Nusantra.

Kelahiran Gerakan Bela Negara (GBN) pada awal bulan Juni 2015,
merupakan darah segar sebagai penambah barisan dan upaya menata serta
menggerakan perlawanan untuk menghadapi PKI; baik PKI konvensional
(PKI 1920) komunis gaya baru pasca orde baru maupun gerakan yang
bermuara atau berafiliasi dengan ideologi komunis. Bersama dengan gerakan
yang sudah ada seperti Gerakan Nasional Patriot Indonesia (GNPI) yang
didirikan pada tahun 2000, atas inisiatif Moch. Husnie Thamrin (Alm)
sebagai ketua KAPPI 1966.

Seluruh Potensi perlawanan harus segera saling berinteraksi  dan
bersinergi, keberadaan Barisan Ganyang PKI (BGPKI) menjadi salah satu
jawaban untuk menghindari jatuhnya korban atau terjadinya huru-hara karena
ulah dari kaum Anti Tuhan, pengusung dan pengasong teori Darwin.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

LEGALISASI HOMOSEKSUAL DAN IJTIHAD KONTEKSTUAL
Dr. Adian Husaini, M.A.
Anggota MTDK PP Muhammadiyah
Periode 2005-2010

Suatu hari (Jumat, 28/3/2008), seorang wartawan salah satu harian di
Jakarta mengirimkan SMS kepada saya. Dia tidak dikenal sebagai aktivis Islam
atau pengurus salah satu organsisasi Islam. SMS itu bersejarah. Sebab, untuk
pertama kali dia berkirim SMS kepada saya. Isinya, dia terkejut membaca berita
di koran The Jakarta Post, edisi pagi itu, bahwa Prof. Dr. Musdah Mulia, dosen di
UIN Jakarta, sudah berani menghalalkan homoseksual.

Segera saya melacak situs koran the Jakarta Post. Ternyata benar. Berita
itu memang ada. Judulnya Islam recognizes homosexuality® (Islam mengakui
homoseksualitas). Dalam jurnalistik, tentu saja ini sebuah berita. Logika umum
akan menyatakan, bahwa homoseksual adalah haram dan menjijikkan. Tapi,
seorang profesor bidang keislaman sudah ada yang berani menghalakannya.
” Anjing menggigit manusia bukan berita, tetapi manusia menggigit anjing itu baru
berita,” begitu jargon lama yang dipegang dalam dunia jurnalistik. Jika yang
menghalalkan perkawinan sejenis (homo dan lesbi) adalah aktivis homoseksual,
maka tidak aneh, dan bukan berita. Tapi, ini lain! Yang menghalalkannya adalah
seorang profesor, berjilbab pula. Jadilah ini sebuah berita yang patut dikonsumsi
publik. Mengapa aneh? Karena ini untuk pertama kalinya ada seorang yang
dikenal sebagai ahli agama secara terbuka menghalalkan perkawinan sesama jenis.

Menurut berita The Jakarta Post, Mudah Mulia menyatakan, bahwa
homoseksual dan homoseksualitas adalah alami dan diciptakan oleh Tuhan, karena
itu dihalalkan dalam Islam. (Homosexuals and homosexuality are natural and
created by God, thus permissible within Islam).

Menurut Musdah, para sarjana Muslim moderat berpendapat, bahwa tidak
ada alasan untuk menolak homoseksual. Dan bahwasanya pengecaman terhadap
homoseksual atau homoseksualitas oleh kalangan ulama arus utama dan kalangan
Muslim lainnya hanyalah didasarkan pada penafsiran sempit terhadap ajaran
Islam. Tepatnya, ditulis olen Koran ini: “Moderate Muslim scholars said there



SBaggian Kempat

were no reasons to reject homosexuals under Islam, and that the condemnation of
homosexuals and homosexuality by mainstream ulema and many other Muslims
was based on narrow-minded interpretations of Islamic teachings.”

Mengutip QS 49 ayat 3, Musdah menyatakan, salah satu berkah Tuhan
adalah bahwasanya semua manusia, baik laki-laki atau wanita, adalah sederajat,
tanpa memandang etnis, kekayaan, posisi social atau pun orientasi seksual. Karena
itu, aktivis liberal dan kebebasan beragama dari ICRP (Indonesia Conference of
Religions and Peace) ini, “Tidak ada perbedaan antara lesbian dengan non-lesbian.
Dalam pandangan Tuhan, manusia dihargai hanya berdasarkan ketaatannya.”
(There is no difference between leshbians and nonlesbians. In the eyes of God,
people are valued based on their piety).

Ketika berita di The Jakarta Post itu saya angkat sebagai Catatan Akhir Pekan
(CAP) di Radio Dakta dan www.hidayatullah.com, muncul kontroversi yang sangat luas.

Seorang wartawan menelepon saya, apa memang benar Musdah mengatakan seperti itu.
Ada juga yang menuduh saya menyebarkan fitnah untuk menjelek-jelekkan UIN Jakarta. Saya
jawab, semua itu ada di berita Jakarta Post. Jika tidak percaya, silakan baca sendiri. Majalah
Tabligh, terbitan Majelis Tabligh dan Dakwah Khusus PP Muhammadiyah, edisi Mei 2008
juga membuat laporan khusus tentang Musdah dan homoseksual. Dalam pelacakannya,
wartawan Tabligh menemukan makalah Musdah berjudul ‘Islam Agama Rahmat bagi Alam
Semesta’, yang secara terang-terangan memang mendukung perkawinan sesama jenis.

Pemikiran yang menghalalkan perkawinan sejenis, jelas bukan sekedar wacana.
Ini sebuah kemunkaran, karena disebarkan secara sistematis melalui berbagai media. Lebih
penting lagi, pemikiran itu dijadikan legitimasi untuk gerakan dukungan praktik
homoseksual dan lesbianisme. Sebagai sebuah perguruan tinggi yang menyandang label
Islam, seharusnya UIN Jakarta mengklarifikasi secara ilmiah pandangan salah seorang
dosennya. Sebab, itu membawa citra buruk bagi institusi tersebut. Gara-gara nila setitik
rusak susu sebelanga. Banyak profesor dan pakar syariah di UIN yang mampu menjawab
logika-logika Musdah Mulia. Dalam pandangan Islam, dosa ilmu jauh lebih berat timbangan
dosanya ketimbang dosa amal. Orang yang berzina dihukumi dosa besar. Orang yang
menghalalkan perzinahan terkena hukum riddah (kemurtadan). Semua ulama bersepakat
bahwa hukuman bagi pelaku homoseksual/lesbi adalah hukuman mati. Lalu, bagaimana
dengan orang yang menghalalkan praktik homoseksual tersebut?

Pemikiran-pemikiran Musdah Mulia sangat merusak konsep dan citra
pendidikan Islam. Katanya, pendidikan Islam bertujuan mencetak manusia-manusia yang
bertagwa dan beramal shaleh. Di kampus Islam ditekankan pentingnya dakwah, sehingga

498


http://www.hidayatullah.com/

TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

didirikan Fakultas Dakwah. Tentu tujuannya untuk melaksanakan dakwah, amar makruf nahi
munkar. Di kampus, korupsi dianggap munkar, sehingga dilarang. Zina juga dilarang. Narkoba
dilarang. Pornografi pun dilarang. Bagaimana dengan dosen yang secara terbuka mendukung
perkawinan sejenis? Apakah itu bukan hal yang munkar? Mana yang lebih berat dosanya,
korupsi atau zina? Mana yang lebih jahat, menghalalkan zina atau berzina?

Bagaimana jika seorang kepala perampok diangkat sebagai intruktur di
Perguruan Tinggi IlImu Kepolisian? Bagaimana jika seorang aktivis gerakan separatis Papua
diangkat sebagai instruktur di Lemhanas, dengan alasan untuk berbagi wacana?

Relativisme tafsir dan kontekstualisasi

Logika sederhana yang sering dijadikan sebagai dasar perombakan hukum Islam
adalah metode kontekstualisasi. Bahwa, Islam adalah produk sejarah. Al-Quran adalah
produk sejarah. Al-Quran tidak turun di ruang hampa. Ayat-ayatnya turun dalam konteks
budaya Arab yang patriarkhi. Karena itu, hukum-hukum Islam harus dilihat dalam konteks
sosio-historisnya. Inilah salah satu metode favorit yang banyak digunakan oleh kaum liberal.
Mereka mengadopsi mentah-mentah tradisi Yahudi-Kristen yang membagi secara diametral
antara metode tekstual dan kontekstual dalam penafsiran Bibel. Pihak yang menerapkan
metode tekstual dicap sebagai fundamentalis, dan yang menerapkan metode kontekstual
dalam penafsiran kitab suci disebut sebagai kaum liberal.

Salah satu dampak jelas dalam penggunaan 'metode kontekstualisasi’ dan
hermeneutika adalah munculnya kerelativan dalam produk tafsir. Tidak ada hukum yang
dianggap mutlak benar. Semua bisa berubah. Semua relatif. Padahal, sebagai Kitab Suci
terakhir yang diperuntukkan bagi semua manusia, hukum Islam memiliki karakter universal.
Inilah perbedaan hukum Islam dengan hukum para Nabi sebelum Nabi Muhammad saw yang
diperuntukkan bagi satu kaum dan masa tertentu.

Para pengaplikasi hermeneutika berpandangan bahwa tidak ada tafsir yang
tetap dan mutlak. Semua tafsir dipandang sebagai produk akal manusia yang relatif,
kontekstual, temporal, dan personal. Prof. Amin Abdullah, rektor UIN Yogya,
menggambarkan fungsi hermeneutika sebagai berikut :

“Dengan sangat intensif hermeneutika mencoba membongkar kenyataan
bahwa siapa pun orangnya, kelompok apapun namanya, kalau masih
pada level manusia, pastilah “terbatas”, “parsial-kontekstual
pemahamannya”, serta “bisa saja keliru”. Hal ini tentu berseberangan
dengan keinginan egois hampir semua orang untuk “Selalu Benar”. (Lihat,



SBaggian Kempat

Pengantar M. Amin Abdullah untuk buku Hermeneutika al-Quran: Tema-
tema Kontoversial, karya Fahrudin Faiz, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005)

Dengan demikian, maka penggunaan hermeneutika sebagai satu metode tafsir
al-Quran bisa sangat berbahaya, karena berpotensi besar membubarkan ajaran-ajaran
Islam yang sudah final. Dan itu sama artinya dengan membubarkan Islam itu sendiri.
Karena itu, para akademisi Muslim seyogyanya sadar benar akan bahaya besar ini, dan
bukan hanya bersikap tidak peduli atau bahkan sekedar mengikuti ‘tradisi’ Barat dalam
memperlakukan agama Yahudi dan Kristen.

Dengan hermeneutika, hukum Islam memang menjadi tidak ada yang pasti.
Contoh yang paling jelas dan banyak digugat oleh para hermeneut (pengaplikasi
hermeneutika) adalah hukum tentang perkawinan antar-agama. Dalam Islam, jelas
muslimah diharamkan menikah dengan laki-laki non-Muslim. Tapi, karena hukum ini
dipandang bertentangan dengan Universal Declaration of Human Right, pasal 16,
sehingga dianggap harus diubah. Agama tidak boleh menjadi faktor penghalang bagi
perkawinan. Maka kaum liberal menggunakan metode tafsir ‘kontekstual historis’ untuk
mengubah hukum ini. Dalam bukunya, Muslimah Reformis, (Bandung: Mizan, 2005),
Musdah menguraikan metode kontekstualisasi untuk QS 60:10, yang menjadi landasan
pengharaman pernikahan Muslimah dengan pria non-Muslim. Katanya:

“Jika kita memahami konteks waktu turunnya ayatitu, larangan ini sangat wajar
mengingat kaum kafir Quraisy sangat memusuhi Nabi dan pengikutnya. Waktu
itu konteksnya adalah peperangan antara kaum Mukmin dan kaum Kkafir.
Larangan melanggengkan hubungan dimaksudkan agar dapat diidentifikasi
secara jelas mana musuh dan mana kawan. Karena itu, ayat ini harus dipahami
secara kontekstual. Jika kondisi peperangan itu tidak ada lagi, maka larangan
dimaksud tercabut dengan dengan sendirinya."

Tapi, dalam soal pembongkaran hukum perkawinan antar-agama, metode tafsir
kontekstual historis ala Musdah Mulia berbeda dengan yang digunakan para penulis
buku Figih Lintas Agama (Paramadina, 2004):

“Soal pernikahan laki-laki non-Muslim dengan wanita Muslim merupakan
wilayah ijtihadi dan terikat dengan konteks tertentu, diantaranya konteks
dakwah Islam pada saat itu. Yang mana jumlah umat Islam tidak sebesar saat
ini, sehingga pernikahan antar agama merupakan sesuatu yang terlarang.
Karena kedudukannya sebagai hukum yang lahir atas proses ijtihad, maka amat
dimungkinkan bila dicetuskan pendapat baru, bahwa wanita Muslim boleh



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

menikah dengan laki-laki non-Muslim, atau pernikahan beda agama secara
lebih luas amat diperbolehkan, apapun agama dan aliran kepercayaannya.”

Dari hasil penelitian Litbang Depag tentang paham liberal keagamaan di
lingkungan UIN Jakarta, diteliti tentang satu organisasi mahasiswa UIN Jakarta (Formaci)
yang berpaham liberal yang pernah menolak kewajiban jilbab di UIN, mendukung
sekularisasi, menolak penerapan syariat Islam di berbagai daerah, dan mendukung
perkawinan beda agama. Dengan berpegang kepada paham kebebasan berpikir dan atas
dasar kemanusiaan, anggota Formaci sering menjadi saksi pernikahan beda agama.
Ditulis dalam laporan penelitian ini: “Seseorang yang sudah pacaran 5 tahun kemudian
mau menikah terhalang oleh perbedaan agama, memberi arti bahwa agama hanyalah
sebagai penghalang bagi terlaksananya niat baik dua insan untuk membangun rumah
tangga.”

Dari contoh ini bisa dilihat, bagaimana metodologi kontekstual historis yang
digunakan sangat sembarangan dan menjadikan satu hukum menjadi relatif dan tidak
tetap. Padahal, dalam pandangan Islam, masalah agama adalah hal pinsip dalam
perkawinan. Dengan model tafsir hermeneutis ala kontekstual historis semacam itu,
hukum Islam bisa diubah sesuai dengan kemauan siapa saja yang mau mengubahnya,
karena tidak ada standar dan metodologi yang baku.

Cara seperti ini tidak bisa diterapkan dalam penafsiran al-Quran, sebab al-Quran
adalah wahyu yang lafaz dan maknanya dari Allah, bukan ditulis oleh manusia. Karena
itu, ketika ayat-ayat al-Quran berbicara tentang perkawinan, khamr, aurat wanita, dan
sebagainya, al-Quran tidak berbicara untuk orang Arab. Maka, dalam penafsiran al-
Quran, memang tidak mungkin lepas dari makna teks, karena al-Quran memiliki teks
yang final dan tetap. Teks al-Quran tidak berubah sepanjang masa, dan maknanya tetap
terjaga, sejak diturunkan sampai sekarang dan nanti. Jadi, meskipun ayat tentang khamr
diturunkan di Arab, dan dalam bahasa Arab, ayat itu berbicara kepada semua manusia,
bukan hanya ditujukan kepada orang Arab yang hidup di daerah panas dan sudah
kecanduan khamr. Maka, khamr haram bagi semua manusia, sedikit atau banyak, baik
untuk orang Arab atau tidak.

Begitu pula dengan kewajiban menutup aurat bagi wanita. Ayat tentang
kewajiban menutup aurat bagi wanita (QS 24:31 dan 33:59), sudah dipahami seluruh
ulama sepanjang sejarah Islam, bahwa wanita muslimah wajib menutup tubuhnya,
kecuali muka dan telapak tangan. Karena ayat al-Quran bersifat universal, maka perintah
menutup aurat itu berlaku untuk semua wanita, dan sepanjang zaman, bukan hanya
untuk wanita Arab. Sebab, anatomi tubuh seluruh wanita adalah sama, baik Arab, Eropa,



SBaggian Kempat

Cina, atau Jawa. Hingga kini, para perancang mode tetap memperlakukan bagian-bagian
khusus pada tubuh wanita sebagai daya tarik bagi laki-laki normal. Kontes-kontes ratu
kecantikan pun masih tetap menonjolkan dan mengukur bagian-bagian tertentu dari
tubuh wanita. Oleh karena itu, sepanjang sejarah Islam, para ulama hanya berbeda
pendapat dalam soal kewajiban menutup wajah (cadar) dan batasan tangan. Tidak ada
yang berpendapat bahwa wanita boleh memperlihatkan perut atau punggungnya.
Apalagi yang berpendapat, bahwa batasan aurat wanita tergantung situasi dan kondisi.

Maka, aneh, misalnya, dalam Jurnal An-Nisa’a, terbitan Pusat Studi Gender IAIN
Raden Patah, Palembang, seorang dosen menulis, bahwa aurat adalah konsep budaya,
dan tidak perlu didasarkan pada nash.

"Apabila disetujui bahwa “kesulitan” dan “keperluan” merupakan penentu
dalam menginterpretasikan teks-teks aurat, maka aurat adalah bukan
terminologi agama, artinya batasannya bukan ditentukan oleh teks-teks agama.
Dalam hal ini, kata aurat sama halnya dengan kata-kata yang lain seperti aib dan
memalukan atau sebaliknya wajar dan sopan, adalah bukan terminologi agama
tetapi terminologi sosial budaya yang sangat relatif berbeda dari satu tempat ke
tempat yang lain.” (Vol. 2, Nomor 1, Juni 2006, hal. 66).

Cara memandang Islam sebagai “produk budaya” menjadi akar dari pola pikir
dekontsruksi syariah. Padahal, Islam adalah agama wahyu, yang final. Konsep finalitas
dan universalitas teks al-Quran inilah yang patut disyukuri oleh umat Islam, sehingga
umat Islam seluruh dunia, sampai saat ini memiliki sikap yang sama berbagai masalah
mendasar dalam Islam. Hal ini sangat berbeda dengan apa yang terjadi dalam tradisi
Kristen yang sangat mudah mengubah hukum, karena teks Bibel sendiri memang
senantiasa berubah dan tidak ada teks yang final yang bisa dijadikan rujukan. Contoh
yang mudah, bisa dilihat dalam hal ayat tentang babi, jika dilihat sejumlah versi teks
Kitab Imamat 11:7-8. Dalam Alkitab versi Lembaga Alkitab Indonesia (LAI), tahun 1968
ditulis: “dan lagi babi, karena sungguh pun kukunya terbelah dua, ia itu bersiratan
kukunya, tetapi dia tiada memamah biak, maka haramlah ia kepadamu. Djanganlah
kamu makan daripada dagingnya dan djangan pula kamu mendjamah bangkainya,
maka haramlah ia kepadamu.” Tetapi, dalam Alkitab versi LAl tahun 2004, kata babi
sudah berubah menjadi babi hutan: “Demikian juga babi hutan, karena memang
berkuku belah, yaitu kukunya bersela panjang, tetapi tidak memamah biak, haram itu
bagimu. Daging binatang-binatang itu janganlah kamu makan dan bangkainya
janganlah kamu sentuh; haram semuanya itu bagimu.”



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Dalam Bibel, wanita pun sebenarnya diharuskan menutup kepalanya dengan
tudung. Korintus, 11:5-6, menyebutkan:

e ”(5) Tetapi tiap-tiap perempuan yang berdoa atau bernubuat dengan kepala
yang tidak bertudung, menghina kepalanya, sebab ia sama dengan perempuan
yang dicukur rambutnya. (6). Sebab jika perempuan tidak mau menudungi
kepalanya, maka haruslah ia juga menggunting rambutnya. Tetapi jika bagi
perempuan adalah penghinaan, bahwa rambutnya digunting atau dicukur, maka
haruslah ia menudungi kepalanya.

Apa yang dimaksud sebagai “tudung kepala bagi wanita”? Daniel B. Wallace, dari
Dallas Theological Seminary memberikan paparan tentang berbagai penafsiran tentang
hal itu. (Lihat www.bible.org). Diantaranya, ada penafsir yang menyatakan, teks itu tidak
ada lagi hubungannya dengan kondisi modern sekarang. (The text has no applicability
to us today. Paul is speaking about a ‘tradition’ that he has handed on. Hence, since this
is not the tradition of the modern church, we hardly need to consider this text). Ada lagi
yang menyatakan, bahwa yang dimaksud tudung kepala adalah rambut itu sendiri. (The
head covering is the hair. Hence, the applicability today is that women should wear
(relatively) long hair). Ada lagi yang memandang bahwa ayat itu hanya wajib diterapkan
dalam upacara di Geraja. Dan sebagainya.

Ketidakpastian hukum ini bisa juga dilihat dalam kasus homoseksual. Meskipun
selama ribuan tahun para tokoh Gereja berpegang teguh pada keharaman homoseksual
dan lesbianisme, tetapi terpaan nilai-nilai modernitas mulai menggoyahkan tembok
Kekristenan. Kaum Kristen selama ribuan tahun pada umumnya tetap berpegang pada
ketentuan hukum pada Kitab Kejadian 19:4-29, Imamat 18 dan 21, dan sebagainya yang
mengecam keras praktik homoseksual. Tetapi, mulai abad ke-20, bermunculan para
teolog yang menerapkan metode baru dalam penafsiran Bibel, yang memungkinkan
pengesahan perkawinan sejenis. Maka, kini, banyak sekali Gereja Kristen yang secara
resmi menerima perkawinan sejenis dalam Geraja mereka. Bahkan, mereka juga
mengizinkan kaum homo dan lesbi menduduki jabatan-jabatan penting dalam gereja,
seperti yang terjadi pada Gereja Anglikan, United Church of Canada, the Methodist

Church of Great Britain, dan sebagainya.

Apakah umat Islam mau mengikuti jejak kaum Yahudi dan Kristen dalam
merusak agamanya semacam itu?

Bibel memiliki karakter yang berbeda dengan al-Quran, sebab al-Quran sangat
ketat dalam memegang otentisitas dan finalitas tekstualnya. Mereka yang menafsirkan
secara tekstual disebut Kristen fundamentalis, dan banyak dikecam oleh kaum Kristen.


http://www.bible.org/
http://en.wikipedia.org/wiki/United_Church_of_Canada
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain
http://en.wikipedia.org/wiki/Methodist_Church_of_Great_Britain

SBaggian Kempat

Tentu ini sangat berbeda kondisinya dengan al-Quran dan cara menafsirkannya. Umat
Islam, dalam mengharamkan babi, berpegang kepada teks yang jelas, final, dan tetap,
tidak berubah sampai kiamat. Karena ada kondisi yang berbeda antara teks Bibel dan al-
Quran inilah, maka tidak bisa begitu saja, kaum Muslim menjiplak metodologi Bibel
untuk menafsirkan al-Quran.

. Tanpa memahami hakekat perbedaan antara teks al-Quran dan Bibel dan
metode penafsirannya, banyak sarjana yang latah menjiplak istilah-istilah yang
digunakan dalam studi Bibel, seperti menggunakan istilah ‘Islam fundamentalis’, ‘Islam
Eksklusif’ atau ‘Islam radikal’ dan sebagainya, yang didefinisikan sebagai ‘orang-orang
yang menafsirkan al-Quran secara tekstual/literal’. Sedangkan yang liberal, inklusif, atau
pluralis, kata mereka, adalah yang menafsirkan al-Quran secara kontekstual.

Seyogyanya, para ilmuwan agama jangan bermain-main dengan aspek
metodologis (epistemologis) ini. Jika satu metode dirombak, hanya untuk mengubah
satu dua hukum tertentu dalam Islam, maka dampaknya akan sangat besar, karena
sudah membuka pintu untuk merombak seluruh hukum yang lain, dengan alasan
semata-mata, karena dianggap tidak sesuai dengan nilai-nilai demokrasi dan HAM
sekular. Maka diantara pengguna hermeneutika, saat ini, sudah bisa dijumpai upaya
merombak berbagai hukum Islam yang selama ini dipandang sebagai hal yang qath’iy.

Logika homoseksual

Kita bisa menyimak logika-logika Musdah Mulia dan lain-lain dalam
menghalalkan perkawinan sesama jenis sebenarnya sangat naif. Dalam makalah ringkasnya
yang berjudul “Islam Agama Rahmat bagi Alam Semesta”, dia menulis:

“Menurut hemat saya, yang dilarang dalam teks-teks suci tersebut lebih tertuju kepada
perilaku seksualnya, bukan pada orientasi seksualnya. Mengapa? Sebab, menjadi
heteroseksual, homoseksual (gay dan lesbi), dan biseksual adalah kodrati, sesuatu yang
“given” atau dalam bahasa fikih disebut sunnatullah. Sementara perilaku seksual bersifat
konstruksi manusia... Jika hubungan sejenis atau homo, baik gay atau lesbi sungguh-
sungguh menjamin kepada pencapaian-pencapaian tujuan dasar tadi maka hubungan
demikian dapat diterima.” (Uraian lebih jauh, lihat, Majalah Tabligh MTDK PP
Muhammadiyah, Mei 2008)

Hanya dengan logika "Islam sebagai agama rahmat” maka dilakukanlah suatu
pembongkaran besar-besaran dalam hukum Islam. Tidak ada metodologi yang
dipakainya. Ini sama dengan dalil yang digunakan sejumlah mahasiswa syariah IAIN



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Walisongo Semarang, melalui Jurnal Justisia, yang dengan semena-mena menghalalkan
homoseksual karena praktik itu memberikan manfaat bagi pelakunya.

Pandangan Musdah bisa disimak lebih jauh di Jurnal Perempuan edisi Maret
2008 yang menurunkan edisi khusus tentang seksualitas lesbian. Di sini, Prof. Musdah
mendapat julukan sebagai “tokoh feminis muslimah yang progresif’. Dalam
wawancaranya, ia secara jelas dan gamblang menyetujui perkawinan sesama jenis. Judul
wawancaranya pun sangat provokatif: “Allah hanya Melihat Tagqwa, bukan Orientasi
Seksual Manusia”.

Menurut Profesor Musdah, definisi perkawinan adalah: “Akad yang sangat
kuat (mitsaagan ghaliidzan) yang dilakukan secara sadar oleh dua orang untuk
membentuk keluarga yang pelaksanaannya didasarkan pada kerelaan dan
kesepakatan kedua belah pihak.” Definisi semacam ini biasa kita dengar. Tetapi,
bedanya, menurut Musdah Mulia, pasangan dalam perkawinan tidak harus
berlainan jenis kelaminnya. Boleh saja sesama jenis.

Simaklah kata-kata dia berikutnya, setelah mendefinisikan makna
perkawinan menurut Al-Qur’an:

“Bahkan, menarik sekali membaca ayat-ayat Al-Qur’an soal hidup
berpasangan (Ar-Rum, 21; Az-Zariyat 49 dan Yasin 36) di sana tidak
dijelaskan soal jenis kelamin biologis, yang ada hanyalah soal gender
(jenis kelamin sosial). Artinya, berpasangan itu tidak mesti dalam konteks
hetero, melainkan bisa homo, dan bisa lesbian. Maha Suci Allah yang
menciptakan manusia dengan orientasi seksual yang beragam.”

Selanjutnya, dia katakan:

“Esensi ajaran agama adalah memanusiakan manusia, menghormati manusia
dan memuliakannya. Tidak peduli apa pun ras, suku, warna kulit, jenis kelamin,
status sosial dan orientasi seksualnya. Bahkan, tidak peduli apa pun agamanya.”

Prof. Dr. Siti Musdah Mulia pun merasa geram dengan masyarakat yang hanya
mengakui perkawinan berlainan jenis kelamin (heteroseksual). Menurutnya, agama
yang hidup di masyarakat sama sekali tidak memberikan pilihan kepada manusia.

“Dalam hal orientasi seksual misalnya, hanya ada satu pilihan, heteroseksual.
Homoseksual, lesbian, biseksual dan orientasi seksual lainnya dinilai
menyimpang dan distigma sebagai dosa. Perkawinan pun hanya dibangun untuk
pasangan lawan jenis, tidak ada koridor bagi pasangan sejenis. Perkawinan



SBaggian Kempat

lawan jenis meski penuh diwarnai kekerasan, eksploitasi, dan kemunafikan lebih
dihargai ketimbang perkawinan sejenis walaupun penuh dilimpahi cinta, kasih
sayang dan kebahagiaan,” gerutu sang Profesor yang (menurut Jurnal
Perempuan) pernah dinobatkan oleh UIN Jakarta sebagai Doktor Terbaik IAIN
Syarif Hidayatullah 1996/1997.

Yang jelas, selama 1400 tahun, tidak ada ulama yang berpikir seperti Musdah

Mulia, padahal selama itu pula kaum homo dan lesbi selalu ada. Padahal, dalam Al-

Qur’an dan hadits begitu jelas gambaran tentang kisah Luth.

“Dan (Kami juga telah mengutus) Luth (kepada kaumnya). (Ingatlah) tatkala dia
berkata kepada kaumnya: “Mengapa kalian mengerjakan perbuatan keji, yang
belum pernah dikerjakan oleh seorang pun sebelum kalian. Sesungguhnya kalian
mendatangi laki-laki untuk melepaskan syahwat, bukan kepada wanita; malah
kalian ini kaum yang melampaui batas. Jawab kaumnya tidak lain hanya
mengatakan: “Usirlah mereka dari kotamu ini, sesungguhnya mereka adalah
orang-orang yang berpura-pura mensucikan diri. Kemudian Kami selamatkan
dia dan pengikut-pengikutnya kecuali istrinya; dia termasuk orang-orang yang
tertinggal (dibinasakan). Dan Kami turunkan kepada mereka hujan (batu); maka
perhatikanlah bagaimana kesudahan orang-orang yang berdosa itu.” (QS Al-
A’raf:80-84).

Di dalam surat Hud ayat 82 dikisahkan (artinya):

“Maka tatkala datang azab Kami, Kami jadikan negeri kaum Luth itu yang di atas
ke bawah (Kami balikkan), dan Kami hujani mereka dengan batu dari tanah-
tanah yang terbakar dengan bertubi-tubi.”

Kebejatan perilaku seksual kaum Luth ini juga ditegaskan oleh Rasulullah saw.:

“Sesungguhnya hal yang paling aku takutkan menimpa umatku adalah
perbuatan kaum Luth.” (HR at-Tirmidzi, al-Hakim, Ibn Majah).

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menjelaskan, bagaimana sangat merusaknya

penyakit ’kaum Luth’, sehingga mereka diazab dengan sangat keras oleh Allah SWT.

Hamka sampai menyebut bahwa perilaku seksual antar sesama jenis ini lebih rendah

martabatnya dibandingkan binatang. Binatang saja, kata Hamka, masih tahu mana lawan

jenisnya. Hamka mengutip sebuah hadits Rasulullah saw.: “... dan apabila telah banyak

kejadian laki-laki ‘mendatangi’ laki-laki, maka Allah akan mencabut tangan-Nya dari



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

makhluk, sehingga Allah tidak mempedulikan di lembah mana mereka akan binasa.” (HR
at-Tirmidzi, al-Hakim, dan at-Tabhrani).

Hamka menulis dalam Tafsirnya tentang pasangan homoseksual yang
tertangkap tangan: “Sahabat-sahabat Rasulullah saw. yang diminta pertimbangannya
oleh Sayyidina Abu Bakar seketika beliau jadi Khalifah, apa hukuman bagi kedua orang
yang mendatangi dan didatangi itu, karena pernah ada yang tertangkap basah,
semuanya memutuskan wajib kedua orang itu dibunuh.” (Lihat, Tafsir al-Azhar, Juzu’ 8).

Tapi, berbeda dengan pemahaman umat Islam yang normal, justru di akhir
wawancaranya, Prof. Musdah pun menegaskan:

“Islam mengajarkan bahwa seorang lesbian sebagaimana manusia lainnya sangat
berpotensi menjadi orang yang salah atau tagwa selama dia menjunjung tinggi nilai-nilai
agama, yaitu tidak menduakan Tuhan (syirik), meyakini kerasulan Muhammad Saw serta
menjalankan ibadah yang diperintahkan. Dia tidak menyakiti pasangannya dan berbuat
baik kepada sesama manusia, baik kepada sesama makhluk dan peduli pada
lingkungannya. Seorang lesbian yang bertaqgwa akan mulia di sisi Allah, saya yakin ini.”

Logika-logika yang dipakai Musdah Mulia semacam ini sama sekali tidak dapat
dikatakan sebagai ”"ijtihad”, karena dilakukan dengan semena-mena dan merusak
tatanan hukum Islam. Dia tidak menggunakan metode yang dapat diuji oleh para
ilmuwan di bidang hukum Islam. Di dalam Hermenetika Kristen saja, ada atata aturan
yang harus dipenuhi oleh seorang penafsir. Tidak bebas begitu saja menafsirkan Bibel
menurut kehendak masing-masing. Sebuah buku berjudul Hermeneutik: Prinsip dan
Metode Penafsiran Alkitab karya Pdt. Hasan Sutanto, M.Th., (Malang: Seminari Alkitab
Asia Tenggara, 1998), menyebutkan banyak syarat dalam pemberlakukan metode
analisa konteks.

Jika metodeologi pengambilan hukum Islam dihancurkan, maka akan muncullah
penafsiran yang serampangan dan asal bunyi. Sebagai contoh, untuk menghalalkan
pekawinan sesama jenis, Jurnal Justisia Fakultas Syariah IAIN Semarang edisi 25, Th XI,
2004, yang membuat laporan utama Indahnya Kawin Sesama Jenis, membuat
pengantar redaksi:

“Hanya orang primitif saja yang melihat perkawinan sejenis sebagai sesuatu
yang abnormal dan berbahaya. Bagi kami, tiada alasan kuat bagi siapapun
dengan dalih apapun, untuk melarang perkawinan sejenis. Sebab, Tuhan pun
sudah maklum, bahwa proyeknya menciptakan manusia sudah berhasil bahkan
kebablasan.”



SBaggian Kempat

ljtihad Umar bin Khathab

Dalam wawancara di Rubrik /slam Digest Harian Republika (1/2/ 2009), Prof. Dr.
H. Ahmad Rofig, MA, guru besar IAIN Semarang mengatakan bahwa dalil Qath’iy masih
juga diperdebatkan oleh ulama. ”“Salah satu contoh dalil gath’iy yang kemudian
diperdebatkan kembali hukumnya adalah kasus potong tangan bagi pencuri,” kata
Ahmad Rofiq, yang juga sekretaris MUl Jawa Tengah.

Menurut Prof. Rofiq, ketika itu ada pembantu yang mengambil barang majikannya.
Tapi, ia mencuri karena terpaksa, karena anak dan istrinya sedang kelaparan akibat
honornya tidak dibayar oleh majikannya. Oleh khalifah Umar, si pencuri tidak dihukum
potong tangan. Cerita ini tidak disebutkan sumbernya. Tapi, penjelasan Prof. Ahmad
Rofig itu menyimpulkan, bahwa Umar bin Khathab telah mengubah hukum yang gath’iy,
yakni hukum potong tangan.

Argumentasi semacam ini sudah berulangkali diungkapkan oleh berbagai

IM

kalangan. Munawir Sjadzali, dalam makalahnya berjudul "Reaktualisasi Ajaran Islam”
menulis tentang Umar bin Khathab: “Selama menjabat beliau telah mengambil banyak
kebijaksanaan dalam bidang hukum yang tidak sepenuhnya sesuai dengan bunyi ayat-
ayat Al-Quran.” (Lihat, Munawir Sjazali, Islam, Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan
Bangsa, (Jakarta: Ul Press, 1993). Peneliti Freedom Institute, Ahmad Sahal, dalam
artikelnya berjudul "Umar bin Khattab dan Islam Liberal” menyebut Islam Liberal

mendapat energi dari Umar bin Khathab.

Padahal, fakta sebenarnya tidaklah demikian. Umar bin Khatab r.a. sama sekali
tidak mengubah status hukum potong tangan bagi pencuri. Tetapi, yang sebenarnya,
penerapan hukum itu sendiri harus memenuhi sejumlah syarat. Ada beberapa dalil
untuk itu. Pertama, hadits riwayat As-Sarkhasi, dari Mahkul bahwasannya Nabi SAW
telah berkata : “Tidak ada potong tangan pada masa (tahun) paceklik yang teramat
sangat.” (Lihat, Syamsuddin As- Sarkhasi, Al-Mabsuth (Mesir: As-Sa’adah, 1324), jil. 10,
hal. 104). Jadi, Umar tidak menerapkan hukum potong tangan pada kasus tertentu,
karena memang ada nash lain yang menjelaskan. Umar r.a. tidak meninggalkan nash al-
Quran yang sudah jelas maknanya.

Kedua, di samping hadits yang sangat jelas itu, Allah menjelaskan dalam al-
Qur’'an: "Maka barangsiapa yang terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat
dosa, sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang” (QS 5:3).



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

Dari sini jelas, bahwa ijtihad Umar menggugurkan had potong tangan dalam
beberapa kasus pencurian dibawah pemerintahannya adalah karena tunduk di bawah
aturan syariat Al Qur'an dan hadits, dan bukan disandarkan pada logika dan
kemaslahatan semata. Adalah tidak masuk akal, Umar bin Khathab berani melanggar
atau mengubah nash-nash yang qath’iy, sedangkan ketika itu para sahabat begitu
kritisnya dalam setiap masalah agama. Tindakan Umar r.a. dalam masalah hukuman bagi
pencuri pun sudah disetujui oleh para sahabat, karena tidak menyalahi al-Quran dan
sunnah Rasulullah saw.

Kasus pengguguran hukum potong tangan bagi sebagian pencuri telah dibahas
secara mendalam oleh Dr. Muhammad Baltaji dalam tesis masternya di Fakultas Syariah
Universitas Kairo, yang berjudul Manhaj Umar Ibn Khathab fii at-Tasyri’: Diraasatu
Mustaw’abah li-Fighi Umar wa-Tandziimaatihi. (Diterbitkan oleh Penerbit Khalifa
dengan judul “Metodologi ljtihad Umar bin al-Khathab”, 2003). Umar bin Khathab
tidaklah menggugurkan hukum potong tangan bagi pencuri, tetapi beliau menerapkan
hukum itu untuk kondisi tertentu, dan tidak menerapkannya untuk kondisi yang lain.

Hukum potong tangan bagi pencuri telah diterapkan oleh Rasulullah saw dan
juga oleh Abu Bakar r.a. Umar pun menerapkan hukum tersebut terhadap Samurah yang
kedapatan mencuri. Tetapi, di musim paceklik, Umar tidak menerapkan hukum tersebut,
karena memang ada hadits Rasulullah saw: ”“Tidak ada potong tangan pada masa
(tahun) paceklik yang teramat sangat.” Sejumlah ulama, seperti Ibnul Qayyim dan al-
Auzai juga berpendapat bahwa dalam keadaan paceklik, maka hukum potong tangan
digugurkan.

Muhammad Baltaji berpendapat, bahwa bukan hanya paceklik nasional yang
menjadi kondisi digugurkannya hukum ini, bahkan dalam kondisi peceklik personal —
yang memaksa seseorang mencuri karena lapar — maka hukum potong tangan pun
digugurkan. lbnul Qayyim, sebagaimana dikutip Baltaji menyatakan:

”Dan sesuai dengan sunnah, bahwa jika ada kelaparan dan kebutuhan yang
teramat sangat, yang menyebabkan seseorang merasa butuh dan bahkan
menjadi keharusan baginya untuk memperoleh barang yang dibutuhkan itu,
maka seorang pencuri akan bebas dari tuntutan, karena keadaan darurat untuk
menyambung nyawanya. Dan dalam keadaan yang demikian itu, wajib bagi
orang yang memiliki sesuatu untuk memberikan barangnya itu secara cuma-
cuma, karena setiap orang wajib memberikan kemudahan dan membantu orang
lain untuk menjaga nyawanya. Dan inilah alasan kuat digugurkannya potong
tangan bagi orang yang dalam keadaan terpaksa.”



SBaggian Kempat

Umar bin Khathab berpegang pada sabda Rasulullah saw: “Hindarkanlah had
(hukuman yang sudah ditentukan, semisal potong tangan atau rajam. Pen.) semampu
kalian dari orang Islam, sebab lebih baik seorang imam (hakim) salah dalam memberikan
ampunan, daripada ia salah dalam memberikan had.” Karena itu, kata Umar r.a. :
“Menggugurkan had dalam masalah-masalah yang belum jelas, lebih baik daripada
melaksanakannya.”

Oleh sebab itu, tidak benar tuduhan bahwa Umar bin Khathab berani mengubah
nash yang qath’iy. Umar r.a. tetap berpegang kepada nash al-Quran dan Sunnah. Dr.
Baltaji menulis: “Merupakan kesalahan yang sangat fatal, jika ada orang yang mengira
bahwa Umar bin al-Khathab adalah pioner (orang yang pertama kali) dalam
menggugurkan had pencuri. Karena pada kenyataannya ia hanya sebatas
mempraktikkan nash-nash yang umum dan khusus dari al-Quran dan sunnah.”

Umar bin Khathab dan para sahabat Nabi saw adalah manusia-manusia pilihan
yang sangat taat kepada al-Quran. Suatu ketika, saat menjabat kepala negara, Umar
berpidato di atas mimbar: "Aku tidak mendengar seorang wanita yang maharnya
melewati mahar istri-istri Nabi, kecuali aku akan menguranginya.” Tiba-tiba seorang
wanita berkata kepada Umar: “Kau berkata dengan pendapatmu sendiri atau kau
mendengar dari Rasulullah? Karena kami menemukan dalam al-Quran sesuatu yang
tidak sesuai dengan perkataanmu.” Dia lalu membaca QS 4:120. Mendengar kritik wanita
tersebut, Umar bin Khathab berkata: ” Perempuan ini betul dan Umarlah yang salah.”

ltulah sikap Umar r.a. sebagai seorang kepala negara yang memiliki kualitas
keilmuan yang sangat tinggi. Generasi sahabat memang dikenal sebagai generasi yang
sangat kritis. Karena itulah, seorang pemimpin, seperti Umar bin Khathab tidak bisa
bertindak sembarangan, apalagi sampai mengubah-ubah hukum yang jelas ditetapkan
dalam al-Quran dan Sunnah.

Dalam wawancara dengan Republika tersebut, Prof. Rofiq berpendapat bahwa
dalam masalah sosial kemasyarakatan dan kemaslahatan yang lebih besar, hukum-
hukum Islam masih bisa diperdebatkan. Dia contohkan, hukum iddah bagi wanita bisa
diperdebatkan, karena dengan kemajuan teknologi, dalam waktu lima menit sudah bisa
diketahui seseorang yang berhubungan suami-istri bisa hamil atau tidak.

Logika seperti ini sebenarnya sangat riskan, sebab tidak memiliki batasan yang
jelas, sehingga bisa menjadi pendapat yang liar. Seharusnya, setiap Muslim tidak
gegabah dalam mengeluarkan pendapat jika tidak didukung oleh landasan yang kokoh.
Dari fakultas syariah IAIN Semarang telah lahir sejumlah sarjana syariat yang secara



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

terbuka menghalalkan perkawinan sesama jenis. Bahkan, pendapat mereka diterbitkan
melalui Jurnal Justisia yang terbit atas izin Dekan Fakultas Syariat IAIN Semarang. (Lihat,
Jurnal Justisia, edisi 25 Tahun XI, 2004). Di dalam Jurnal ini, nama Prof. Ahmad Rofiq juga
dicantumkan sebagai salah satu konsultan. Dukungan terhadap perkawinan sejenis
(homoseksual dan lesbianisme) yang sangat berarti kemudian datang dari Prof. Musdah
Mulia dari UIN Jakarta.

Pada pengantar redaksinya, Jurnal Justisia juga menggunakan dalil
kemaslahatan manusia untuk menghalalkan perkawinan sesama jenis. Dengan logika
seperti itulah, maka dalil-dalil yang gath’iy pun bisa diubah maknanya. Pada pengantar
redaksinya, Jurnal ini menulis: “Lantas, kenapa pernikahan homoseksual mesti dilarang,
padahal justru ada unsur kemaslahatan, khususnya bagi diri si homoseks dan umumnya
bagi umat manusia yang kini dilanda krisis.”

Jika hukum-hukum Islam yang sudah qath’iy boleh diubah atas dasar faktor
kemaslahatan semata, tentu pertanyaannya adalah apa makna kemaslahatan dan
menurut siapa? Soal manfaat dan maslahat, lokalisasi perjudian dan pelacuran pun ada
maslahatnya. Perkawinan sejenis juga ada manfaatnya, bagi mereka. Korupsi juga ada
manfaatnya bagi koruptor. Narkoba juga ada manfaatnya.

Kaum Yahudi dimurkai oleh Allah karena mereka berani merusak ajaran para
Nabi. (QS 2: 75, 79). Dengan alasan kemaslahatan juga, kaum Yahudi liberal kini
menyelenggarakan perkawinan homo dan lesbi di sinagog-sinagog mereka. Mudah-
mudahan kita selalu bisa menghayati doa kita shalat: agar kita dijauhkan dari jalan kaum
yang dimurkai Allah, yakni kaum al-maghdlub. (***)



SBaggian Kempat

LGBT
( LESBIAN, GAY, BISEKSUAL DAN TRANSGENDER)
Oleh : H. Mohammad Damami
Pengertian

LGBT ( Lesbian, Gay, Biseksual dan Transgender) merupakan fenomena
spesial yang sangat ramai dibicarakan dewasa ini, khususnya di Indonesia.
Persoalannya adalah karena LGBT banyak menyangkut hal-hal lain, misalnya
masalah hubungan kemasyarakatan (sosial), ekonomi, kesehatan, politik, hukum,
budaya, peradaban,apalagi agama, dalam hal ini agama islam terutama. Sebagai
dampak kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, utamanya dalam hal teknologi
komunikasi, transportasi, dan kedokteran, maka persoalan LGBT dengan begitu
cepatnya menyebar ke seluruh penduduk di permukaan planet bumi ini.
Akibatnya, hal tersebut dapat menimbulkan keguncangan masyarakat yang
seolah-olah dipaksa untuk berkondisi homogen (serba sama) antar bangsa dan
antar negara. Seolah-olah akan dipaksakan semua bangsa dan semua negara
bersedia menerima LGBT dalam tatanan sosialnya. Tentu saja hal semacam ini
menimbulkan persoalan yang tidak ringan, minimal pasti terjadi pro dan kontra.

Lesbian berarti perempuan yang memiliki ketertarikan secara seksual
sesama perempuan yang lain. Sementara itu gay adalah manusia laki-laki yang
memiliki ketertarikan secara seksual terhadap sesama laki-laki yang lain. Lesbian
dan gay secara umum tidak(kalau tidak bisa dikatakan kurang) memiliki
ketertarikan secara heteroseksual atau berlainan jenis kelamin. Selanjutnya,
biseksual adalah seseorang yang memiliki ketertarikan seksual secara ganda, yaitu
dia bisa tertarik sesama jenis kelamin, bisa juga tertarik terhadap orang yang
berjenis kelamin lain. Tegasnya, dia suatu saat bisa tertarik terhadap sesama jenis
kelamin, namun dalam saat yang sama dia bisa juga tertarik terhadap orang lain
yang berjenis kelamin berbeda. Terakhir transgender, yaitu seseorang yang
berprilaku yang bertentangan dengan jenis kelamin yang dimiliki, misalnya orang
laki-laki jenis kelaminnya tetapi tingkah-lakunya seperti seorang perempuan
(sering disebut banci, atau bencong). Atau orang perempuan jenis kelaminnya
tetapi tingkah-lakunya seperti seorang laki-laki (kelaki-lakian, atau tomboy).
Termasuk disebut Transgender adalah oranglaki-lakiyang mengubah kelaminnya
menjadi berkelamin perempuan atau perempuan yang mengubah kelaminnya

2)



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

menjadi berkelamin laki-laki yang demikian orientasi ketertarikan seksualnya
berubah total dari semulanya. (Saleh, 2018:10)

Ada istilah haru yang mengiringi LGBT ini, yaitu istilah LGBTIQ. Huruf-
huruf “IQ” berarti “Intersexes queer and questioned”. Intersexes  artinya
seseorang yang terlahir dengan kelamin tertentu yang tidak sesuai dengan definisi
tipikal kelaminnya tersebut. Sedangkan kata “queer” berarti sesuatu yang aneh
atau tidak wajar. Artinya, perilaku seksual tidak wajar karena lebih tertarik
terhadap sesama jenis kelamin daripada tertarik terhadap yang berlainan jenis
kelamin. Sementara kata “questioned” berarti sedang mencari jati diri yang sesuai
sebab adanya perasaan berbeda antara kenyataan kelamin yang melekat pada
tubuhnya dan kecenderungan orientasi ketertarikan seksualnya(seperti yang
dialami oleh banci atau bencong). Istilah “LGBTIQ” ini semula ditolak kalangan
pelaku LGBT, namun akhirnya mereka terima, malahan sepertinya mereka jadikan
identitas mereka (Saleh, 2018:10).

Sejarah

Dukung-mendukung tentang konsep dan gerakan LGBT sudah dimulai sejak
tahun 1970-an. Pada tahun 1978 didirikan sebuah organisasi yang bertujuan untuk
mendukung dan sekaligus memperjuangkan setatus dan hak kaum LGBT yang
disebut the international lesbian gay biseksual trans and intergender (ILGA).
Tujuan perjuangan organisasi ini adalah mengorganisasikan “tindakan politik
pada tataran internasional dalamhal pemenuhan hak-hak LGBT termasuk upaya
untukmemberikan tekanan poltik kepada pemerintah negar-negara yang dinilai
kontra atau diskriminatif terhadap LGBT”(Salch, 2018:11).

Perjuangan organisasi diatas didasarkan strategi sebagai berikut pertama
mengusulkan kepada uni eropa dan komisi HAM (Hak-hak asasi manusia) eropa
untuk meyetarakan hak-hak LGBT. Kedua memanfaatkan peristiwa-peristiwa
dunia untuk membuat popular perjuangan LGBT, misalnya dengan melakuka
demonstrasi pada tahun 1980 di iran dan acara olimpiade misim panas di rusia
pada tahun 1980 pula, sebagai hasilnya isu LGBT mendapat perhatian dan
dukungan dari parlemen Uni Eropa pada tahun 1984 dan pada tahun 1993 usulan
perlindungan terhadap kaum minoritas di bawah naungan Desan Sosial dan
Ekonomi PBB diterima dan pada tahun 2005 resmi masuk sebagai anggota majelis
pertimbangan Desan Sosial dan Ekonomi PBB. Dari sinilah kalangan yang pro

(515



SBaggian Kempat

LGBT leluasa mengkampanyekan kesetaraan hak-hak kaum LGBT di dataran
global di bawah jargo HAM (Saleh, 2018: 11).

Setelah ILGA (The International Lesbian, Gay, Bisexual, Trans, and
Intergender Association) berhasil masuk sebagai anggota penasehat dari kalangan
lembaga swadaya masyarakat (LSM) dalam lembaga Perserikatan Bangsa-Bangsa
(PBB), maka Resolusi Dewan HAM PBB pada tanggal 26 Juni 2016 menekankan
dukungan dan perlindungan terhadap keseluruhan hak-hak sipil, seperti dalam
bidang sosial, politik, ekonomi dan kebudayaan, termasuk di dalamnya
dihilangkannya diskriminasi terhadap orientasi seksual dan identitas gender. Jila
dilanggar, maka pelanggaran tersebut dianggap sebagai pelanggaran terhadap
HAM. Setiap negara (selaku anggota PBB) diajak kerjasama untuk
mengimplementasikan resolusi tersebut. Resolusi tersebut hanya ditolak oleh
beberapa anggota Komisi HAM PBB, terutama dari negara-negara anggota
Organisasi Konferensi Islam (OKI), seperti Arab Saudi, Aljazair, Maroko, Qatar,
Bangladesh, Indonesia dan sebagainya yang kalau dijumlah ada 18 negara.akibat
disahkannya resolusi tersebut oleh mayoritas anggota PBB, maka sampai-sampau
PBB mengutus utusan khusus ke negara-negara yang dipandang masih melakukan
tindakan diskriminasi terhadap hak-hak kaum LGBT tersebut. Indonesia pernah
mendapat kunjungan tamu yang demikian itu, yaitu Pangeran Zeid Ra’ad al-
Hussein, yang kebetulan dia menjabat sebagai Ketua Komisi Ham PBB.
Kunjungan tersebut dilakukan dengan alasan ingin mengusulkan revisi terhadap
Kitab Undang-undang Hukum Pidana (KUHP) yang diberlakukan di Indonesia
masih dinilai berbai diskriminasi terhadap LBGT dan juga dengan alasan masih
tingginya kaum LGBT. Sementara itu, oleh utusan tersebut dikatakan bahwa yang
dimaksud masih berbau diskriminasi dalam KUHP tersebut adalah memidanakan
pelaku seks di luar nikah dan pelaku LGBT. Tegasnya, nampaknya masyarakat
global kini telah menjadi pendukung LGBT. Sementara itu kaum agama yang
berpijak pada keluhuran ajaran agama masing-masing seolah-olah mendapat
musuh yang tidak seimbang (Saleh, 2018: 12).

Pertarungan “Agama” Versus Konsep “HAM”

Seperti telah diketahui bersama, hidupnya agama adalah karena kewibawaan
“sumber ajaran” dan “tokoh agama” yang dihormati dan diikuti. Dalam agama
Islam, yang menjadi sumber pokok adalah kitab wahyu, yaitu Al-Qur’an, dan kitab
ini dilengkapi dan sekaligus dijelaskan oleh Nabi Muhammad s.a.w yang disebut



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

As-Sunnah yang magbuulah (yang dapat diterima sebagai sumber kedua).
Sedangkan tokoh yang disegani dalam arti dihormati dan diikuti adalah Nabi
Muhammad s.a.w dan para ulama yang mengikutinya dan mendakwahkan
ajarannya. Sementara itu, kebenaran yang diikuti dan didakwahkan berdasar
prinsip dedukasi, yang artinya bersumber pada Al-Qur’an dan As-Sunnah al-
Magbulah dan kemudian menjabarkannya dalam kehidupan secara nyata.

Uraian di atas menegaskan bahwa agama, apalagi agama islam, meletakkan
“agama” sebagal basis otonom ketika berhadapan dengan sistem aturan yang
berangkat dari prinsip induksi, yaitu dalam arti aturan yang dirumuskan berbagai
dasar pemikiran atau pengalaman sejarah. Hak-hak asasi manusia (HAM)
berangkat dari prinsip induksi ini. Itulah sebabnya tidak aneh kalau agama, dalam
hal ini agama islam terutama, tidak ada jeda dalam berbeda pandangan dengan
HAM vyang sudah diinternasionalisasikan lewat lembaga internasional
Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB). Intinya adalah disebabkan berbedanya
metodologi dalam merumuskan konsep-konsep dari 2 (dua) lembaga tersebut :
agama islam berdasarkan deduksi terutama dan HAM berdasar induksi.

Kita perlu menengok tentang HAM ini. Kelahiran HAM tidak bisa
dilepaskan dari perkembangan pemikiran induksi dari dunia Barat, terutama Eropa
dan Amerika Serikat. Kejadian-kejadian kemanusiaan dalam proses-proses politik
di Eropa yang kemudian disokong oleh hasil-hasil pemikiran para filosof Eropa
dan akhirnya dipertegas para penggas dari Amerika Serikat (misalnya Presiden
Amerika Serikat D. Roosevelt), menggugah kesadaran tentang pengaturan hak-
hak asasi manusia. Namun, dalam proses perumusannya sangat dipengaruhi oleh
kondsi Lembaga PBB antara tahun 1946-1948 (Cassese, 2005 : 39-47). Bahwa
keanggotaan PBB sekitar tahun 1946-1948 banyaknya baru 58 negara yang terdiri
dari : 14 negara Barat (termasuk Australia dan Selandia Baru), 20 negara Amerika
Latin, 6 negara sosialis dari Eropa Tengah dan Eropa Timur (Unisoviet,
Cekoslovakia, Polandia, Ukraina, Belorusia, Yugoslavia), 4 negara Afrika (Mesir,
Ethiopia, Liberia, Uni Afrika Selatan), dan 14 negara Asia (diantaranya adalah
Lebanon, Suriah/Syria, Turki, Irak, Iran, Pakistan, Afghanistan, India, Birma,
Thailand, Filipina, Cina, Arab Saudi). Keanggotaan PBB sebanyak itu terpecah
menjadi 3 (tiga) kelompok (blok), yaitu: negara Barat, negara Sosialis, dan negara
“Dunia Ketiga” (negara berkembang). Tiga orientasi blok ini mempengaruhi
keputusan-keputusan yang diambilnya yang tidak jarang menimbulkan

515



SBaggian Kempat

pertentangan-pertentangan besar antara “Blok Barat” yang demokratis-kapitalistis
dan “Blok Timur” yang sosialistis.

Dalam pertarungan “Blok Barat” dan “Blok Timur” tersebut, Amerika
Serikat sebagai komandan “Blok Barat” tampaknya ingin menginisiasi sebuah
“deklarasi” tentang HAM yang pada hakikatnya merupakan salinan asli dari
Deklarasi Kemerdekaan Amerika dan Bill of Right Amerika yang oleh kalangan
kaum sosialis (Blok Timur) ditafsirkan sebagai pengekspor nilai-nilai Barat (yang
bersifat individualis-kapitalistis) ke kancah internasional (Cassese 2005, 41-42).

Dari sebab adanya pertentangan antara “Blok Barat” dan “Blok Timur” di
atas, maka ada tuntutan pelaksanaan HAM di seluruh negara di dunia akan
“direalisasikan oleh masing-masing negara dalam hubungannya dengan sistem
nasionalnya” (Sassese, 2005: 46-47). Berdasar tesis ini, maka pelaksanaannya
Ham di masing-masing negara tetap dikaitkan dengan keadaulatan hkum di negara
bersangkutan.

Sekalipun HAM (Declaration of Huma Right) telah diputuskan dan diterima
sejak 10 Desember 1948, namun tetap menyisakan 2 (dua) persepsi terhadap
hakikat dan pemberlakuan HAM tersebut. Persepsi pertama adalah dari negara-
negara “Barat” (pengusungnya Inggris, Perancis dan Amerika Serikat). Barat
memiliki persepsi bahwa Ham adalah universal. Artinya, setiap bangsa, tanpa
mempersoalkan latar belakang politik dan sosial budayanya, harus melaksanakan
secara konsekuen terhadap kesepakatan penerimaan HAM (Gonggong, 1995: 24).
Persepsi kedua adalah dari negara-negara yang sedang berkembang. Persepsi
kalangan negara berkembang ini menyatakan bahwa konsepsi dan pelaksanaan
HAM tidak sepenuhnya universal. Artinya pelaksanaan HAM tidak mentah-
mentah diterapkan secara utuh tanpa mempertimbangkan pertimbangan-
pertimbangan politik dan sosial-budaya di negara-negara yang bersangkutan
(Gonggong, 1995: 24). Bahwa setiap anggota PBB, menurut persepsi kedua ini,
tetap memiliki hak prerogatif dalam menjalankan kedaulatan hukum yang
diberlakukan dalam setiap negara anggota tersebut. Tegasnya, tidak bisa
diseragamkan tanpa mempertimbangkan kedaulatan hukum yang dirumuskan
dalam setiap negara.

Demikian juga kedudukan "agama" dalam pemberlakuan HAM. Agama
harus diberi ruang otonom untuk memahami dan menjalankan isi ajaran agama



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

yang bersangkutan. Tidak bisa, bahkan tidak mungkin, ajaran agama yang diyakini
dan dihayati pemeluknya harus dikalahkan oleh HAM yang oleh para penganut
agama dinilai sebagai*produk manusia” itu.

Memang harus diakui dan disadari mesti akan terjadi tarik-menarik antara
ketaatan terhadap keyakinan terhadap ajaran agama yang dipeluk dan ketaatan
terhadap hukum selaku warga negara atau warga dunia. Satu-satunya cara sebagai
jalan tengah adalah : menghormati HAM global dan melaksanakannya namun
tetap sebatas tidak bertentangan secara diametral terhadap isi ajaran agama
yang dianutnya.

Mengapa Agama Islam Menolak LGBT ?

Agama Islam menolak merebaknya perilaku dan kultur LGBT antara lain
disebabkan beberapa hal. Pertama, Al-Qur'an secara jelas telah mengisahkan
kaum Nabi Luth telah melakukan perbuatan "fahisyah" (perbuatan yang sangat
merusak berupa perbuatan homoseksual) yang belum pernah terjadi pada masa-
masa sebelumnya, mereka menyalurkan nafsu seksualnya bukan dengan lain jenis
kelamin, melainkan dengan berjenis kelamin sama (QS Al-A'raf, 7 : 80-81).
Sekalipun ungkapan ayat Al-Qur'an ini berupa kisah, namun isi dari kisah itu
menunjukkan larangan untuk berbuat sebagaimana dimuat dalam kisah, yaitu
perbuatan homoseksual yang sekarang lebih bervariasi lagi menjadi lesbian, gay,
biseksual, dan transgender.

Ungkapan kisah dalam ayat 80-81 Surat Al A'raf tersebut diakhiri dengan
balasan setimpal atas perbuatan yang tak lazim tersebut yang termuat dalam ayat
84 yang di situ dikisahkan bahwa kaumnya Nabi dihujani dengan hujan bebatuan
sampali binasa sebagai imbalan bagi orang-orang yang durhaka.

Ungkapan kisah siksa ini mempertegas larangan melakukan perbuatan
homoseksual sebagaimana yang dilakukan kaumnya Nabi Luth. Memang harus
diakui, pemberlakuan larangan ini memang dari rasa iman atau keyakinan, bukan
oleh hukum positif. Sungguhpun begitu, sebenarnya larangan berlatar belakang
keimanan adalah jauh lebih dihayati daripada larangan yang hanya bermotif
hukum positif.

Kedua, dalam ayat 80 Surat Al A'raf di atas dinyatakan bahwa perilaku
homoseksual kaumnya Nabi Luth merupakan perilaku yang sebelumnya belum
pernah ada. Ini mengandung arti bahwa perilaku homoseksual tersebut motif

s



SBaggian Kempat

utamanya adalah penyaluran nafsu seksual (syahwah) yang tidak lazim (tidak
normal). Oleh karena itu dapat ditafsirkan bahwa perilaku homoseksual adalah
"penyakit”, baik diri pelakunya maupun masyarakat (patologi sosial). Karena
"penyakit”, maka perlu diusahakan penyembuhannya, bukan malahan diberi
kesempatan atau perlindungan terhadap perbuatan tersebut. Bisa saja dilakukan
konsinyasi atau penempatan secara khusus untuk keperluan rehabilitasi.
Barangkali ilmu kedokteran, entah kedokteran pada umumnya maupun kedokteran
kejiwaan, yang bertanggung jawab sesuai dengan profesinya. Menurut Dr. Bagus
Riyono, M.A. pakar psikologi dari Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Spitzer
(2003) telah melaporkan hasil penelitiannya yang menunjukkan bahwa 200 orang
menderita homo seksual dapat dikembalikan menjadi heteroseksual (melakukan
hubungan seksual lain jenis) (Riyono, Edisi Khusus 2018 :21). Sama nasibnya
dengan berbagai jenis penyakit yang mengganggu kesehatan manusia maka semua
orang senantiasa secara terus-menerus mencari cara pengobatannya. Demikian
juga LGBT yang dinilai sebagai sebuah bentuk "penyakit™ maka sudah tentu orang
harus terus bersemangat untuk mencari cara pengobatannya, bukan malah diberi
peluang untuk bertumbuh subur.

Ketiga, seperti terurai dalam pembahasan tentang sejarah merebaknya
LGBT dan keterkaitannya dengan pemberlakuan HAM secara global di atas, maka
tindakan kalangan Igbt merapat dengan HAM menyebabkan kesan bahwa
penyebaran paham dan perilaku LGBT bukan sebuah gerakan yang bersifat
kebudayaan murni, melainkan sudah ada intervensi tangan-tangan legislasi
internasional yang mencoba memaksakan LGBT dapat diterima dan dilindungi
secara hukum secara global. Hal inilah yang membuat tidak nyaman kalangan
Islam dalam pergaulan selaku warga dunia. Masalahnya adalah karena paham dan
gerakan LGBT secara substansi bertentangan dengan ajaran Islam seperti yang
diutarakan di atas. Sungguh tidak mengenakkan manakala konsep, paham, dan
perilaku LGBT dibenturkan kepada agama Islam dengan dalih payung hukum
berupa deklarasi HAM global. Negara-negara di dunia yang penduduknya
mayoritas Islam jelas menolak cara-cara perlindungan terhadap LGBT lewat jargo
HAM seperti ini. Wallahu a'lam.



TANTANGAN PEMIKIRAN DAN IDEOLOGI KLASIK & KONTEMPORER

REFERENSI

Cassese, Antonio

2005 Hak Asasi Manusia di Dunia Yang Berubah. Penerjemah : A. Rahman
Zainuddin Jakarta Yayasan Obor Indonesia.

Gonggong, Anhar, dkk.

1995 Sejarah Pemikiran Hak-Hak Asasi Manusia di Indonesia. Jakarta :
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Direktorat Jendral Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Kompas Gramedia
2017 "Ekspresi Gender". National Geographic Indonesia. Januari 2017.
Riyono, Bagus

2018 "LGBT dan Gerakan Politisasi Psikologi”. Tabligh, No. 03/XV, Edisi
Khusus 2018/1439

Saleh, Arif Isdiman

2018 "Perkembangan Kampanye Global terhadap LGBT". Tabligh, No.
03/XV, Edisi Khusus 2018/1439






MAJELIS TABLIGH
PIMPINAN PUSAT MUHAMMADIYAH

JI. Patriot Bangsa Il, Ngebel, Tamantirto, Kec. Kasihan, Kabupaten Bantul,
Daerah Istimewa Yogyakarta 55184

tabligh.id @ @ @ Majelis Tabligh Muhammadiyah

ILPIC M d TABLIGH INSTITUTE .
{J§) MUHAMMADIYAH lazis




